

# BENARES SANSKRIT SÉRIES;

#### COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

UNDER THE SUPERINTENDENCE OF R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

> G. THIBAUT, Рн. D. No. 124.

# श्री मुद्धु भाष्यम् ।

श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वापिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितशाष्य-प्रकाशाख्यव्याख्यासमतम् । श्रीमदाचार्यश्रीवल्लभाधीश्वरशुद्धाद्वैतसंप्रदायविदुषा रत्नगोपालभट्टेन संशोधितम् । ANU BHÂSHYA,

On Brahmasûtra by Ŝrî Vallabhâchârya,
With the Commentary called Bhâshya Prakâsa,
By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj.
Edited by Ratna Gopâl Bhatta.

Fasciculus XI.

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co., AND SOLD BY H. D. GUPTA,
Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depôt.

Printed at the Vidya Vilas Press, Benares.

## सूचीपवस् ।

| X arraft                                               |   | •        |     |
|--------------------------------------------------------|---|----------|-----|
| ग्रणपाठः                                               | • | R        | •   |
| गालप्रकार्याः                                          | 2 | <        | ٥   |
| गमालहरी                                                | 0 | ٤        | 9   |
| गुरसारणी                                               | 0 | 8        | •   |
| जातकृतस्वम्                                            | 0 | १२       | 0   |
| तस्वदीप                                                | 0 | 8        | •   |
| तकसंग्रहः                                              | ٥ | 8        | Ę   |
| दत्तकमीमांसा                                           | • | <        | 0   |
| धम्मशास्त्रसंत्रहः                                     | 0 | •        | Ę   |
| धातुपाठः ू ( शिला -৴ )                                 | ٥ | ર        | •   |
| घातु <b>रूपाव</b> ली                                   | ٥ | ર        | 0   |
| नेष्घ चरित नारायगी। टीका टाइप                          | ક | 0        | ٥   |
| र्पारभाषापाठः                                          | ٥ | १        | 0   |
| 'पाणिनीयशिक्षा भाष्यसहिता                              | • | ર        | ٥.  |
| प्रथम परीक्षा                                          | ٥ | ર        | ٥   |
| प्रथमपुस्तक हिन्दी                                     | 0 | 8        | 0   |
| प्रश्नमूषणम् ( प्रश्न विचार का बहुत उत्तम व्रन्थ )     | ٥ | 8        | ٥   |
| बाजर्गाणतम् (म० म० पं० सुधाकरक्तनटिप्पणीसहित)          | १ | <        | ٥   |
| मनोरमा शव्दरत्नसहिता ( टाइप )                          | 9 | ٥        | •   |
| लघुक्रोमुदी टिप्पणीसहिता                               | 0 | 8        | ٥   |
| <b>लघुकोमुदीभाषा</b> र्द्या <b>का</b>                  | ક | ٥        | ٥   |
| <b>ळ</b> झॅणावळी                                       | ٥ | ર        | 0   |
| लीलावती ( म॰ म॰ पं॰ सुधाकरकृतीटप्पणीसहित )             | १ | 0        | 0   |
| वसिष्ठसिद्धान्तः                                       | • | 8        | Ę   |
| विष्णु सहस्रनाम                                        | • | <b>,</b> | ò   |
| शब्दरपावली                                             | • | Ŗ        |     |
| श्रङ्गार सप्तशती                                       | 8 | è        | 0   |
| समासचकम्                                               | 0 | १        | 0   |
| समासचिन्द्रका                                          | ø | १        | . • |
| सरखतीकण्ठाभरणम्                                        | 3 | •        | 0   |
| साङ्क्ष्यचिद्रका टिप्पणीसहिता<br>साङ्क्ष्यतत्त्वकोमुदी | ٥ | ۷.       | ٠,  |
| साङ्गग्यतत्त्वकौमुदी                                   | 0 | Ę        | 0   |
| सिद्धान्तको <u>स्</u> दी                               | ą | •        | 0   |
| सिद्धान्तमुक्तावली दिनकरीटिप्पणीसहिता                  |   | ٥        | ٥   |
| उपसर्ग <b>वृत्ति</b>                                   | • | ę        |     |
| <b>क्षेत्रकी</b> मुदी                                  | 0 | Ę        | 0   |
| क्षेत्रसंदिश                                           | ર | ò        | 0   |
| •                                                      | - |          | -   |

परमतः सेतून्मानसम्बन्धभेदव्यपदेशेभ्यः ॥३१॥

धर्मिधर्मविरोधः परिहृतः । धर्म्यन्तरिवरोधपरिहारार्थमधि-करणमारभते । तत्र पूर्वपक्षमाह । परमतः । अतोऽपि ब्रह्मण्य प-रमन्यदुत्ऋष्टं फल्लमित्ति । तत्र वैदिकहेतवः । सेत्न्मानसम्बन्धभेद-

क्षपवत्त्वमप्राकृतक्षपवत्त्वायेति । अत एव चेत्येकसूत्रे तृतीये जीवस्य ब्रह्मभिन्नत्वाय प्रतिबिम्बत्वमुच्यत इति । अम्वुवदित्येकसूत्रे चतुर्थे भिक्तं विना जीवस्य न स्वक्षपसुखाभिन्यिक्तिरिति । वृद्धिहासेतिद्धि-सृत्रे पश्चमे भिक्तः सर्वत्र नैकविधेति तत्फलदानेऽपि तारतम्यमिति । प्रकृतैतावत्त्वेत्येकसूत्रे षष्ठे भगवान् पालकोऽपीति । तद्व्यक्तेति चतुः-सूत्रे प्रकाशवद्यविशेष्यमिति भेदनेन पश्चसूत्रतां कृत्वा तत्र सप्तमे परमात्मा सदा अव्यक्तस्वभावः स च भक्तिसाध्यात् प्रसादाद् व्यक्तो भवतीति । उभयव्यपदेशादित चतुःस्त्रेऽप्टमे, आनन्दादिक-पोऽपि श्रुतिवलादानन्दादिगुणकाऽपीति सर्वत्र माहात्म्यमेवोच्यते भक्त्यर्थमित्याहुः । तत्नापि वयमुदासीनाः । आधे हेतोरध्याहार्यत्वान्त् । द्वितीयार्थस्य प्रागपि सिद्धत्वेन निष्प्रयोजनकत्वात् । तृतीयेऽपि जीवस्य मुख्यप्रतिबिम्बतायां मिथ्यात्वापत्तेभिन्नत्वस्य प्रागेव साधि-तत्वाद्य सूत्रवैयर्थ्यमित्यादिदोषाणां भानादिति ॥ ३०॥ ९॥

परमतः सेतुन्मानसम्बन्धभेदव्यपदेशेश्यः॥

सङ्गतिकथनपूर्वकमधिकरणप्रयोजनमाहुः। \* धर्मीत्यादि \*
ब्रह्म सर्वधर्मशून्यं, न तु धर्मीति । धर्माश्चेतरेतरिवरुद्धा, नः होकत्र
सम्भवन्तीति । धर्माश्च कार्या, न ब्रह्मेत्यादिकपो यो विरोधः सांऽधिकरणचतुष्टयेन परिहृतः। अतः परं धर्म्यन्तरस्यापि सहावस्थानमाशङ्का तत्परिहारार्थमारभते । तथाच प्रसङ्गः सङ्गतिरुक्तविरोधपरिहारश्च प्रयोजनमित्यर्थः। तत्र यथा श्चेयाद् ब्रह्मणः फलक्षपमुत्कृष्टमेत्रं तैतोऽप्यन्यदुत्कृष्टमित्त नवेति सन्देहः। तद्बीजन्तु,
अक्षरात् परतः परः, पुरुषान्न परं किश्चित् सा काष्टा सा परा गतिरिति व्ययदेशः सत्कादिव्यपदेशश्च। तयोः पूर्वपक्षादेव बुध्यमान-

व्यपदेशेभ्यः । यद्यपि समन्वय एवैते दोषाः परिहृतास्तथापि स्वरूपविरोधपरिहारमस्तावाद पुनरूच्यन्ते । सर्ववाक्यमितपाद्यमे-कमेवेसिप न सिद्धम्। एतैर्हेतुभिः परिच्छेदेन धर्मिभेदे सिद्धे, न पूर्वाधिकरणसिद्धान्तविरोधः । ननु समन्वयेन ब्रह्मत्वमुत्तरपादेनै-क्यं पूर्वाधिकरणेनाविरोध इति व्यर्थमिदमधिकरणमितिचेन्न । अर्थवल्लविचारोऽयं, समन्वये चोत्तरपादे च शब्दबलविचारः । धै-र्मिविचारान्न पूर्वेण गतार्थत्वम् ।

त्वात् तमेव वदतीत्याशयेनाहुः। \* तत्रेत्यादि \*। \* तत्र वैदिक-हेतव इति \*। फलान्तरसत्त्वे वैदिका एव हेतवः।तथाच शब्दबलेन अद्वितीयत्वाद्रथेवलेन फलान्तरस्यापि सिद्धा प्राप्ते विरोधे वेदा-न्तवाक्यांर्थनिर्धाराय प्रवृत्तस्यैतद्विचारणमावद्यकामिति बोधितम् । नत्र सेत्वादिवाक्यानां पूर्वे विचारितत्वात् पुनः कथनस्य किं प्रयो-जनमित्यत आहु:। \* यवपीत्यादि \*। सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मपर-स्वविचारे यद्यव्यंते संत्वादिपदोक्ता अवान्तरवर्त्तित्वादयः परिह्न-तास्तथापि परस्वरूपविरोधित्वेन बाधका इत्येवं न परिहृता इति तथा परिहर्न्तु पुनरुच्यन्ते । किञ्च । तेषु तेषु वाक्येषु तत्तद्रूपाणां प्रतिपादनात् सर्ववाक्यप्रतिपाद्यमेकमवेत्यपि न सिद्धमतस्तत्साधना-यापि पुनरूच्यन्ते इत्यर्थः । ननु पूर्वाधिकरणे ब्रह्मणः परत्वमद्भि-तीयत्वं च सिद्धम् । अत्र चैतेहेतुभिस्तदाक्षिप्यत इत्याक्षेप पवात्र सङ्गतिरस्तु, न प्रसङ्ग इत्यत आहुः \* एतैरित्यादि \* । सेत्वादिभि-हैंतुभिः परिच्छेदेन ब्रह्मणोऽवान्तरत्वनिश्चयेन धर्म्यन्तरे सिद्धे त-स्मिन्नेव परत्वमद्वितीयत्वं च पर्यवसास्यतीति न पूर्वाधिकरणसि-द्धान्तानां विरोधोऽतो नाक्षेपः सङ्गतिः, किन्तु प्रसङ्ग एव सङ्गति-रित्यर्थः । पुनः प्रकारान्तरेण वैयर्थ्यमाशङ्ख्य पारहरति । \* नन्धि-त्यादि \*। \* अविरोध इति \*। प्रतिषेधबोधकत्याद्वितीयपद्त्या-ऽसङ्कृचितृशृत्तिकत्वात् तेन धर्म्यन्तरस्यापिनिवृत्तेः खरूपस्याप्यविरो-ध इत्यर्थः । \* धर्मिविचारादित्यादि \* । पूर्वाधिकरणे धर्माणां ज्ञ-ह्मणः सकाशाद्धेदो निवारित, इह तु धर्म्यन्तरं निवार्यत इति ध-र्मिविचारात् तथेत्यर्थः । अतः परं सूत्रं व्याकरिष्यन्तां हेत्चतृष्टय- फलतः साधनेभ्यश्च प्रमेयाच प्रमाणतः ।
विचारेणाबृहत् तच्चेत् कोऽन्यः साधियतुं क्षमः ॥
अतो हेत्न् बाधकानाह । एकदेशबाधकत्वात् । तत्र फलतो
बाधहेतृमाह । सेतुच्यपदेशात्। अथ य आत्मास सेतुर्विधृतिरिति ।
दहर उत्तरेभ्य इसत्र ब्रह्मत्वमस्य सिद्धम् । अथ य इहात्मानमनुविद्य ब्रजन्तीत्युपकम्य, सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीत्युक्त्वा कामनुपपाद्याज्ञानच्यवधानं ज्ञानप्रशंसार्थमुक्त्वा ज्ञानानन्तरं संसारसम्बन्धाभावाय सेतुत्वं वद्ति । पापाब्धितरणार्थं, यश्च तर्राते
तद्गताश्च दोषा गच्छन्तीति च । भ्रतः संसारफलयार्मध्ये विद्यमानत्वात् तीर्णस्यैव फलश्चवणात् फलक्ष्यं वस्तु किञ्चिदन्यदस्तीति

क्रयनप्रयोजनं गृह्णन्ति। \* फलत इत्यादि \*। फलत इत्यादी ल्य-ब्लोपे पञ्चमी। फलमनुसन्धायेत्यर्थः । एवमग्रेऽपि \* अवृहत्तदि-ति #। न परं ब्रह्म पूर्वाधिकरणेषु विचारितम् । # कोऽन्य इत्या-हि \*। फलादिब्यतिरिक्तः कोऽन्यो हेतुस्तस्य परब्रह्मत्वं साधियतुं समर्थ इत्यर्थः । साधियतुमिति स्वार्थेणिच् । रामो राज्यमचीकर-दितिवत्। विभजनते। \* अत इत्यादि \*। यत एवं विचारेऽन्यो हे-तुर्ने साधनसमर्गोऽतः परत्वबाधकान् हेतून् क्रमेणाहेत्यर्थः । क्रमे हेतुमादुः। \* एकेत्यादि \*। परब्रह्मत्वे साधनीये परत्वमेकदेश-स्तदबाधकत्वादिस्पर्थः। ब्रह्मविदामोति परमिति फलत्वात् परत्व-मुक्तमैतस्तद्वाधकं हेतुं पूर्वे वदतीत्याशयेनाहुः। \* तत्रेत्यादि \*। एकदेशबाधकत्वे मानमादुः। \* दहरेत्वादि \*। \* अस्पति \*। सेतोरित्यर्थः । फलतो बाधकं हेतुं व्युत्पादयन्ति \* अथेत्यादि \*। \* तदगताश्च दोषा गच्छन्तीति \*। एतं सेतुं तीर्त्वा अन्धः सम्मनन्धो मवतीति तंत्र भावणादिखर्थः। ननु पूर्वे, तद्यथाऽपि हिरण्यनिधि निहितमक्षेत्रहा उपर्युपरि सञ्चरन्तोऽपि न विन्देयुरित्यादिना तस्मिन फलत्वमपि द्रष्टान्ते कोचितमिति कथं फलतो वाधकत्वमित्यत आ-

क्रायते । निर्धित्वेन फलक्चनमवान्तरफलपरं भविष्यति । एतमा-नन्दमयमात्मानमुपसंक्रम्येखप्यत्रोदाहरणम् । तथा, जम्मानव्यपदे-श्चात् । तत्रैव यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृद्य आकाश इति साधनयुक्तिमञ्जे जन्मानेन परिच्छेदं निरूपयति । हृष्टान्तदा-र्ष्टान्तिकत्वेन ज्ञानं साधनम् । तत्र बाहराकाशक्ञानमपि साधनं भ-वति । चतुष्पाच्च ब्रह्म । भूतादिपादाश्च ज्ञातव्याः । तथा, सं-

हु:। \* निधित्वेनेत्यादि \*। निधेरर्थरूपत्वेन परतः पुरुपार्थत्वात् तद्रष्टान्तेनात्र फलकथनात् तथेत्यर्थः । \* अत्रोदाहरणभितिं \*। ल्यबन्तप्रयोगादवान्तरत्वे उदाहरणमित्यर्थः । अत्र मध्ये विद्यमान-त्वादित्यनेनाव्यापकत्वबोधनादेशपरिच्छेदो ज्ञापितः । साधनतो बा-धकं व्युत्पादयन्ति । \* तथा उन्मानेत्यादि \* । \* तप्रवेति \*। दहरविद्यायामेव । तत्र हि दहरपुण्डरीकान्तर्यो दहर आकाशस्तद-न्तःस्थितस्य ज्ञानार्थकयत्नरूपमन्वेषणं साधनं तस्य युक्तियोजनं विषयावगमानुकूलत्वं तदर्थके प्रश्ने, तं चेद् ब्र्युरित्यादिना कृते त-दुत्तरं वदन्, यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृद्य आकाश इति यावत्तावत्पदाभ्यामाकाशसमानताव्यपदेशेन दहराकाशस्य परिच्छेदं निरूपयति । ततश्च दृष्टान्तदृष्टान्तिकत्वेनाकाशद्वयश्चानं दहराकारास्वरूपज्ञानसाधनम् । तत्र च दृष्टान्तभूतनहिराकाराज्ञान-मपि साधनं भवति। तथाच वहिराकाशः कालतः परिच्छिन्न इति दार्षान्तिकभूतो दहराकाशोऽपि तथा भवति । नच यावत्तावत्पदा-भ्यां परिमाणसाम्यमेवायाति, नान्यत्साम्यमिति वाच्यम् । प्रेजाप्र-तिर्यज्ञानस्जतेत्पत्र तानुद्मिमीत, यावद्ग्निहोत्रमासीत्तावार्नाग्नहोम इति फलतः साम्यवद्त्रापि साम्यान्तरलाभस्य बोधनायोन्मानपदस्य स्त्रे उक्तत्वादिति। तथाच दृष्टान्ते कालपरिच्छेदात् तत्समान-त्वज्ञानरूपसन्धानतः परत्वनिवारणमित्यर्थः । उदाहरणान्तरमाहुः । \* चतुष्पादित्यादि \* अत्रापि भृतादीनां पादानामनित्यत्वात् त-ज्ञानरूपसाधनतः कालपरिच्छेदात्तथा । तृतीयं हेतुं व्युत्पादयन्ति

म्बन्धव्यपदेशात । तत्रैव प्रमेयांनरूपणप्रसावे, उभावस्मिश्वसा-दिना आधाराधेयसम्बन्धो निरूपितः । अत्र च वस्तुपरिच्छेदो निरूपितः । प्राक्षेनात्मना सम्परिष्वक्त इति च । तथा, भेद्व्यप-देशात । य एषो उन्तरादिसे हिरण्ययः पुरुषो ह्रस्यते, य एषो उन्तर-ऽक्षिणि पुरुषो ह्रस्यते इस्त्र स्थानद्वयास्थितयोः पुरुषयोः परस्परं धर्मातिदेशमाह । अक्षिस्थितानरूपकमातदेशः प्रमाणमिति । धर्म्य-भेदे तु स एवायमिति वदेत । अतो देशकालवस्तुस्वरूपपरिच्छे-दाच्चतुर्विधपरिच्छेदराहितमन्यत किञ्चिदस्तीति प्रतिपत्तव्यमिसेवं प्राप्तमः ॥ ३१ ॥

#### सामान्यात तु ॥ ३२ ॥

तुशब्दः पक्षं च्यावर्तयति । समानस्य भावः सामान्यम् । से-त्वाकाशादिशब्दास्तद्धर्भातिदेशार्थमुच्यन्ते, न तु तद्गतं दोषमपि कल्पयन्ति । संसारसागरोत्तरणोपायत्वाद सेतुत्वं, निर्लेपायाका-

<sup>\*</sup> तथा सम्बन्धेत्यादि \* । \* तत्रैवेति \* । द्रष्ट्रवाक्ये । तथाचात्रा-धारत्वेनैव प्रमेयत्वं, न तु सर्वोत्कृष्टत्वेनेति प्रमेयतो वस्तुपरिच्छेदान्न परत्वसिद्धिरित्यर्थः । वस्तुपरिच्छेदे उदाष्ट्ररणान्तरमाष्टुः । \* प्राज्ञेनेत्यादि \* । चतुर्थे हेत्दाहरणमाष्टुः \* य एष इत्यादि \* । \* आति-देशः प्रामाणमिति \* तस्यैतस्य तदेव रूपं यद्मुष्य रूपं यद्मुष्य गे-णौ तौ गेष्णौ यन्नाम तन्नामेति श्रावणात् तथेत्यर्थः । \* गेष्णा-विति, पर्वणी इत्यर्थः । केचिदाहुः । गेष्णौ तु नटगावनाविति को-शात् ताविति वयं प्रतीमः ॥ ३१॥

सामान्यातु ॥ सिद्धान्तसूत्रं व्याकुर्वन्ति \* तुशब्दं इत्यादि \*
\* पक्षमिति \* एते हेतुभिः परत्वनिराक्षरणपक्षमः । \* न तु तहते
होषमिष कल्पयन्तीति \* पूर्वाधिकरणे दोषनिरासस्य श्रुत्येव हतत्वाहोषं न कल्पयन्ति । सामान्यादिति सीत्रो हेतुः प्रयोजनगर्भ इत्याशयनं व्याकुर्वन्ति । \* संसारत्यादि \* । षोडशक्षश्रुतिरत्र पूर्व

शत्वं, कामादिभिदींहाय चतुष्पास्त्रम्, अमृतत्वाय पोडशकलत्वम्, अदुर्लभत्वाय सम्बन्धः । दिन्यत्वाय धर्मातिदेशः । कुण्डपायिना-मयने मासाग्निहोत्रवद् गुणार्थमेव वचनं, न दोषार्थमिति न ततो-ऽन्यश्रद्धोत्पादनीया । तस्माभ पूर्वोक्ता दोषाः ॥ ३२ ॥

# बुद्धचर्थः पादवत् ॥ ३३ ॥

अन्यसमानधर्मवत्त्वं कुत्रोपयुज्यत इसत आह ॥ बुद्ध्यर्थः ॥
तथा व्यपदेशो बुद्ध्यर्थः । बुद्धिरेव प्रयोजनं यस्य । तथोपासनार्थमयुक्तिमिसाशक्क्य दृष्टान्तमाह । यथा भूतादीनां पादत्वज्ञानमुपासार्थ, तथा तत्तदृगुणवत्त्वेन ज्ञानार्थं स्वधर्मप्रशंसार्थमेवमुच्यते ॥ ३३ ॥

स्थानविशेषात् प्रकाशादिवत् ॥ ३४ ॥

ननु स एवायिमस्तिदेशेऽपि तथा बुद्धिः सम्पद्येतैवेति व्यर्थी धर्मातिदेश इसाशक्का, तथोक्तेऽपि समानधर्मत्वज्ञानाभावे हेतुमाह॥

नोदाहता । तथाष्यन्येख्दाहतेति तत्तात्पर्यमण्युक्तम, एवमन्य-श्रापि बोधार्थम् । अतिदेशकपदाभावे सेत्वादिशब्दैः कथं सामान्या-वगमः, कथं च तद्गुणानामेव प्रहणमित्याकाङ्कायामाहुः । \*कुण्ड-पायीत्यादि \* तथाच पूर्वतन्त्रे यथा अग्निहोत्रनाम्ना तद्गुणानाम-तिदेशस्त्रथाश्रापीत्यर्थः। \* ततोऽन्यशङ्केति \* नाममात्रात् तहोष-शहून ॥ ३२ ॥

बुद्धार्थः पाद्यत् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अन्येत्यादि \* । \* अयुक्तमिति \* उत्तमस्य हीनसामान्यकथनमयुक्तम् । \* स्वधर्म-प्रांसार्थमिति \* संत्यादीनां तारकत्यादेर्धमस्य प्रशंसार्थम् । उपा-सनाधमस्य फलतः प्रशंसार्थे वा ॥ ३३ ॥

सानविशेषात् प्रकाशान्तित् ॥ गुत्रमयतारयन्ति । अ नन्ति-स्मादि अ । अ तथोकेऽपीति । अ स प्रवायमित्युकेऽपि । व्याकुर्वन्ति । स्थानिवशेषादिति ॥ धर्म्येक्येऽपि स्थानिवशेषपाप्सां न समान-धर्मवन्तं दृश्यते । अन्यश्रापि न तथात्वमायास्यतीसतिदेशोध-र्माणामपि कृत इसर्थः । अस्मिन्न्यें दृष्टान्तमाह ॥ प्रकाशादिवृदि-ति ॥ यदादिसगतं तेज इति वाक्यादादिसचन्द्राग्निगततंजसामे-क्येऽपि न समानप्रकाशत्वं यथा तथात्रापीति ज्ञानसम्भवादिस-र्थः । आदिपदादेकस्येव कालस्य यथोपाधिविशेषसम्बन्धादुत्त-रायणत्वाद्यत्तमधर्मवन्त्वं तद्विपरीतधर्मत्वं तथेसपि संगृह्यते ॥३४॥

### उपपत्तेश्च ॥ ३५ ॥

किश्च । ससज्ञानाद्यक्तधर्मविशिष्टब्रह्मणोऽन्य उत्तमोऽस्तिति वदता तत्रेत उत्कृष्टधर्मवत्त्वं वाच्यम् । तच्चाशक्यम् । ममाणाभा-वाद । साम्येऽपि तथा विशेषाभावोऽद्वैतश्चितिशेषश्च । तस्मा-दितः परस्याद्यपपत्रत्वादुक्तक्ष्पमेव परमकाष्ट्रापनं वस्त्वित्युपपद्यत इसर्थः ॥ ३५ ॥

### तथाऽन्यप्रतिषेधात् ॥ ३६॥

यथा सेत्वादयः श्रुत्युक्तास्तथैव, न तत्समश्चाभ्यधिकश्च ह-श्यत इति श्रुसैव ततोऽधिकस्य मतिषेधात त्वयाऽप्यस्मदुक्त एव मार्गोऽनुसर्तव्य इसर्थः । भ्रवतारकाले पूर्व स्वशक्तयाविर्भावमक्तत्वा

<sup>\*</sup> धर्म्यक्येऽपीत्यादि \*। \* अन्यत्रेति \* स्फटिकादौ, वश्यमाणहृष्टान्ते ख । दोषं स्फुटम् । इत आरक्ष्य, प्रभूणामिति प्रतिभाति ॥ ३७॥

उपपत्तेश्च ॥ अन्यो नेत उत्कृष्ट इत्यत्रोपपत्त्यन्तर सूत्राध्यामा-हेलाडुः । \* किश्चेत्यादि \* । \* विशेषाभाव इति \* अन्यस्योत्कर्षा-भावः ॥ ३५ ॥

तथान्यप्रतिषेधात् ॥ \* अस्मदुक्तमार्गं इति पतस्यैव पर-त्वमितिप्रकारः । पूर्वसुत्रेणास्य गतार्थत्वमात्राङ्कर्यं तक्षित्रस्यधमान

पश्चात तदाविभीवे कुतो लोकानां पूर्वावस्थातो भगवत्येवाधिवय-मिव प्रतीतं भवतीसभिप्रायेणान्यपदोपादानम् ॥ ३६ ॥

अनेन सर्वगतत्वमायामशब्दादिभ्यः ॥ ३७ ॥

प्रकरणमुपसंहरन फलितमर्थमाह । अनेन सेत्वादिव्यपदेशानां मुख्यार्थकत्विनराकरणेन व्यापकत्वं ब्रह्मणः सिद्धामिसर्थ इति केचित । तम्न । जन्माद्यस्य यत इसादिना सर्वदेशगतकार्यकर्तृन्त्वमुक्तमिति तेनैव व्यापकत्वस्य सिद्धत्वात । नचाविरोधसाधन-प्रकरणत्वात पूर्वसिद्धं सर्वगतत्वमनेनोक्तप्रन्थेन कृत्वा, सेत्वादिवान्यः सर्वमिवरुद्धामसर्थमिति वाच्यम् । अग्रिमपदवैयर्थ्याएत्तेरिनित्वेत । अत्रैवं क्षेयम् । नोक्तकर्तृत्वेन व्यापकत्वमेकान्ततो ब्रह्मणि रोचुं शक्रोति । योगसिद्धदूरश्रवणादिवत परिच्छित्रनाप्यनेकदेनशानकार्यकरणसामर्थ्यविशेषस्य ववतुं शक्यत्वात । अन्यथा पूर्व-सिद्धव्यापकत्विरोधेन सेत्वादिव्यपदेशैः परिच्छित्रत्वेन ब्रह्मणो-ऽन्यस्य परत्वं न शङ्केत । विरोधपरिहाराय तु, सामान्यात त्व-विरोध इति वदेत । तस्मादेवं सुत्रार्थो क्षेयः। अनेन ब्रह्मणोऽन्यस्य

हुः। \* अवतारेत्यादि \*। \* आधिक्यमिव प्रतीतं भवतीति \* त-भान्यहेतुकत्वराङ्का स्यादिति तिभवन्यिभप्रायेण तथेत्यर्थः॥ ३६॥

अनेन सर्वगतत्वमयामशळादिश्यः ॥ सूत्रप्रयोजनमादुः। \*
प्रकरणिमत्यादि \*। \* प्रकरणिमिति \* अविरोधप्रकरणम् । उक्तोपष्टम्मायैकदेशिब्याख्यानं दृषयितुमुपिक्षपिन्तः। \* अनेनेत्यादि \*।
\* केचिदिति \* शाङ्कराः। दृषयन्ति। \* तन्नेत्यादि \* अर्थान्तरमुद्वाव्य दृषयन्ति \* नचेत्यादि \* कथमप्रिमपद्वैयर्थ्यमत्यत उपपादयन्ति। \* अत्रैवमित्यादि \*। \* शक्तोतिति \* सूत्रकारः शक्तोति।
कुतो न शक्तोतीत्याकाङ्कायामशक्तौ गमकमादुः। \* अन्यशंत्यादि \*
यतुक्तमविरोधस्मधनेत्यादिना, तत्राप्युत्तरमादुः। \* विरोधत्यादि \*
पर्व मतान्तरमपाद्वत्य सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* तस्मादित्यादि \*।

परत्विनरासेनाऽऽयामशब्दादिभ्यो व्यापकत्ववाचकंश्रुतिवाक्या-दिभ्यः साक्षात सर्वगतत्वामित्वादकेभ्य एव सर्वगतत्वं सिद्ध्य-ति, न तु गौतमीयानामिव कर्तृत्वाद्यनुपपच्येसर्थः । ते च शब्दा, आकाशवत सर्वगतश्च नित्यः, ज्यायान दिवो ज्यायान आका-शात, दक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्व-मिसादयः । आदिपदात "सर्वतः पाणिपादान्तं सर्वताप्रक्षिशिरो-मुखम । सर्वतः श्रुतिमल्लोके सर्वमाद्यत्य तिष्ठती"सादिस्मृतयः संगृह्यन्ते। अनेन ब्रह्मणि श्रुतिरेव मुख्यं प्रमाणम्, अनुमानं तु विल्र-म्बोपास्थितिकत्वेन साध्यसिद्धिपराइतमपीच्छाविश्रोषेण जननीयं चेदभ्युचयमात्रं पर्यवसास्यतिति भावः ॥ ३७ ॥

फलमत उपपत्तेः ॥ ३८ ॥

एवं सर्वोत्तमत्वनिरूपणेनोत्तमाधिकारिणां भजनीयत्वप्रयो-जकं रूपमुक्त्वा तदितराधिकारिणां तदाह। ते हि फल्लेम्प्सव एव भजिष्यन्ति। तच फल्लदातृत्व एव सम्भवतीति तदाह। अत

<sup>\*</sup> आयामराब्दादिश्य १ति \*। आयामो दैर्ध्य व्याप्तिरिति यावत्। राब्द्यतेऽनेनेति राब्दः। आयामस्य राब्दो यत्र ते आयामराब्दाः । ते आद्यो येषां तद्गुणसंविज्ञानः। तेश्यः। \* व्यापकत्ववाचकश्चतिवा-क्यादिश्य १ति \*। व्यापकत्ववाचकयुक्तानि यानि श्चतिवाक्या-दीनि तेश्य १त्यर्थः। फलितार्थबोधकत्वं स्फुटीकुर्वन्ति \* अनेन ब्रह्मणीत्यादि \*। \* अश्युच्चयमात्रमिति \*। अनुमानस्य समुख-यमात्रम्॥ ३७॥ १०॥

फलमत उपपत्तः ॥ अन्ते पतद्धिकरणप्रणयनेन अस्मिन् पादे, अविरोधादिनिरूपणप्रयोजनं सूचयन्ननुप्रसङ्गेनाधिकरणमा-रमत इत्याद्ययेनाहुः \* पवमित्यादि \*। \* तदाहेति \* भजनीयत्व-माह। नन्यत्र फलदातृत्वमेघोच्यत इति कथमेवमधिकारिविभाग-शानमित्यत आहुः। \* ते हीत्यादि \*। व्याकुवन्ति। \* अत इत्या-

ईश्वरादेव फर्ल भवति यत्किञ्चिदेहिकं गढळोहिकं वा । कुतः ? । उपपत्तेः । सर्वस्य वशी सर्वस्येशान इति श्रुतिर्वस्तुमात्रेशितृत्वम-सङ्कुचितमाह । न ग्रन्यस्य वस्त्वन्यो दातुं समर्थोभ्तो भगवानेव तथेसर्थः । केचित्त्वत्रैव कर्मणस्तत्कार्यापूर्वस्य च फलदातृत्वमाश-ख्व्य सन्नानुपपत्तिमत्रोपपत्तित्वेन व्याकुर्वन्ति । तत्त्वग्रे जैमिनिम-तोपन्यासस्वमतोपन्यासाभ्यां व्यास एव व्यक्तिकरिष्यतीसधुनै-वान्नाप्तिनराकरणमग्रिमसूत्रद्वयवैयथ्यं स्यादिति चिन्सम् ॥३८॥

#### श्रुतत्वाच ॥ ३९ ॥

पूर्वसूत्रेण श्रुतमीशितृत्वं फलदान उपपत्तित्वेन निरूपितम् । इह तु साक्षाच्छ्रुरुतिमेव फलदातृत्ववाचिकां प्रमाणयति । सा च, स वा एष महानज आन्माऽस्नादो वस्तुदान इत्यादिरूपा।चकारा-त्, सुखं दुःखं भवो भाव इत्युपक्रम्य, भवन्ति भावा भृतानां मत्त एव पृथिगवा इद्यादिरूपा स्मृतिः संगृह्यते ॥ ३९ ॥

धर्म जैमिनिरत एव ॥ ४० ॥ अत्र कर्मवादी प्रस्वतिष्ठते । ननु कर्मण एव फलमिति पक्षे-

दि \*। पतेन प्रकृते ऐहिकामुण्मिकं फलं कर्मसीचवेश्यस्तत्ता देवेश्यो वा भगवतो वेति संशयः। तत्र तत्र तेषां तेषामुद्देश्यत्वेन श्रावणं सर्वत्य वशी सर्वत्येशान इन्यादिश्रुतिश्च सन्देहबीजम्। तेश्य एहेति युक्तं, प्रतिनियमितत्वादिति पूर्वपक्षश्च बोधितः। एकदेशिमतमनूच दूषयन्ति। \* के चित्त्वत्यादि \*। \* तित्वत्यादि च \*॥ ३८॥

श्रुतत्वाच्य ॥ भाष्यमत्र निगद्व्याख्यातम् ।

माध्वास्तु विज्ञानमानन्दं ब्रह्म, रातिर्दातुः परीयणमित्युदा-हरन्ति ॥ ३९ ॥

धर्म जैमिनिरत एव ॥ सूत्रं व्याकुर्वत्ति \* अत्रेत्यादि \*

ऽण्युपपित्तश्रवणे तुल्ये। तथाहि । ईश्वरबादिनापि कर्मनिरपेक्षेण तेन फलमिति न वक्तुं शक्यम् । विधिवयध्येष्रवृत्त्यनुपपितपसङ्गाभ्याम् । तत्सापेक्षत्वे तदेवास्तु कृतं तत्सापेक्षेण तेन । नचाचेतनं चेतनाधिष्ठितमेव कार्यक्षमिमिति केवलेन तेन न फलं सम्भवतीति वाच्यम् । कर्मस्वरूपं स्वर्गादिकं च न लोकसिद्धम् ।
किन्तुश्रुतिसिद्धम् ।तत्र च स्वर्गादिफलसाधकत्वेनैवोत्पित्तवाक्येष्वथवादेषु चाप्रिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत, अग्निहोत्रं जुहोति प्रजाकाम इसादि । दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत, परमेष्ठिनो
वा एप यज्ञोऽग्र आसीत् तेन स परमां काष्ठामगच्छदिसादिषु
कर्म श्रूयते । स च तत्साध्यत्वेनैव । एवं सति लोकेऽन्यथा दर्शनेऽपि धर्मिग्राहकप्रमाणेन तथैव सिद्धत्वाकात्र काचन शङ्का । ईव्वरवादिनो निस्नज्ञानादिमक्त्व इव । आमुष्मिकफलल्वेन तत्प्रतिबन्धकापगमे भवतीसावयोस्तुल्यम् । तस्याश्चतरिवनाशित्वेऽपि
श्रुतिसिद्धकारणतानिर्वाहाय तद्व्यापारोऽपूर्वं कल्प्यते ।

तुल्ये इति \*तथा खात एव, उपपत्तिश्रवणाश्यामेव हेतुश्यां धर्म फलकारणं जैमिनिराचार्यों मन्यत इति सुत्रयोजना। तदेतत्तील्यं व्युत्पाद्यन्ति। \*तथा हीत्यादि \*। \*प्रवृत्तीति \*विध्यर्थक्षानोत्तरप्रयृ-त्तेरनुपपत्तिप्रसङ्गां दूषणान्तरमित्यर्थः। \*इत्यादीति \*कामनावतः कर्माधिकारश्रावणात् स्वर्गकामादिपदैः कर्मफलं श्रूयत इत्यर्थः। \*स्वेति \*। फलक्षपः स्वर्गादिः। \*अन्यथा द्रांनेऽपीति \*राजा-दिश्चेयः फलप्राप्तिद्र्यंनेऽपि। \*अनेति \*। वेद्रवाधिते कर्मणि तत्कले च। \*नित्यक्षानादिमत्त्व इवेति \*धर्मिप्राहकत्यादिकमत्रापि सम्बध्यते। ननु यदि कर्मणेव फलं तदा तद्व्यवहितोत्तरं कुता न जायतः इत्यंत आह। \*आमुष्मिकत्यादि \*। \*तदिति \*। स्व-र्गादिकपं फलम् १। दूषणान्तरमाराङ्कर्य परिहरति। \*तस्याध्वित्याद्विः। तद्व्यत्वादिकपं फलम् १। दूषणान्तरमाराङ्कर्य परिहरति। \*तस्याध्वित्यादि \*। तद्वि तील्याक्षेकतरस्य फलहेतुत्वनिश्चय, उभयोः समुख्यो

अविषमादीस्वराद् विषमफलोत्पत्त्यनुत्पित्तर्वेषम्यनैर्घृण्ये च स्या-ताम । अतः कर्मण एव फलमिति जैमिनिर्मनुते ॥ ४० ॥ पूर्व तु बादरायणो हेतुव्यपदेशात ॥ ४१ ॥

तुज्ञब्दः पूर्वपक्षव्युदासार्थः । बादरायणस्त्वाचार्य इतः पु-वीक्तमीक्ष्वरमेव फलदत्वेन मनुते । कुतः? हेतुव्यपदेज्ञात । हेतुत्वेन श्रुतौ व्यपदेज्ञादित्यर्थः । एष उ एव साधु कर्म कारयित तं यमे-भ्यो लोकेभ्य उन्निनीषत, एष उ एवासाधु कर्म कारयित यम-धो निनीषत इति श्रुतौ न केवलं कर्मकारियतृत्वमुच्यतेऽिप तु फलदित्सया तया तथात्वमतः फलदत्वमीक्ष्वरस्यव व्यपदिष्टं भव-तीति नानुपपत्तिः काचित् । नन्वीक्ष्वरस्य स्वतः फलदाने समर्थस्य फलदित्सायां ससां कर्मकारणे को हेतुः ? कार्यवैचित्र्यं च कथिमसादि चोद्यं निरस्तम् । विद्वन्मण्डने श्रीविद्वलेन च । अतः सकामैरिप स एव भजनीयो नान्य इति सिद्धम् ॥ ४१ ॥

इति श्रीवेदव्यासमतवर्तिश्रीवस्त्रभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्राणुभाष्ये तृतीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ ३ ॥ २ ॥

वेत्याकाङ्कायां स्वमतोपएम्भायाह । \* अविषमादित्यादि \* ॥ ४० । पूर्व तु बादरायणो हेतुव्यपदेशात् ॥ दूषणमाशङ्का तत्परि-हारः प्रागेवोक्त इति स्मारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* ॥ ४१ ॥ ११ ॥

इति श्रीमद्वलभाच <u>र्राटास्पटलका ज</u>्नानेरस्तद्वयध्वान्तस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकाशे तृतीध्यायस्य द्वितीयः पादः॥३॥२॥

#### तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः।

### सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यविशेषात् ॥ १ ॥

पूर्वपादे जड जीवधर्मिनराकरणेन शुद्धस्यैव सिच्चिदानन्दवि-प्रहरूपत्वं ब्रह्मणो निरूपितम । इह तु ब्रह्मगता एव धर्मा विचा-र्यन्ते । ते चेद् एकस्मिन वाक्य एव सर्वे पठिता भवेयुस्तदा न विचारणीया भवेयुर्विरोधाभावात । पठिताश्च तत्तदुपासनमकरणेषु

सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यविशेषात् ॥ अथ तृतीयपादं व्याचिष्यासवः सङ्गतिबोधनाय पूर्वपादार्थमनुवद्दन्तः प्रस्तुयमान-स्यार्थमाडुः । \* पूर्वपादेत्यादि \*। उपनिषद एव ब्रह्मणि मुख्यं प्र-माणीमति तासां यथा बोधकता स प्रकारः साधनाध्याये विचार्यो-Sन्यया ब्रह्मबोधाभावे तद्विषयकमुपासनादिसाधनं न कर्त्तुं शक्ये-ताऽपराधं वा दध्यादिति तद्थं पूर्वस्मिन् पादे जडजीवधर्मनिरा-करणेन तत्र प्रत्याय्यमानानां धर्माणां ब्राह्मत्वस्य ब्रह्मणो विरुद्धध-म्भियत्वस्य च व्यवस्थापनात् प्रपञ्चविलक्षणशुक्कसिद्धानन्दविष्रह-रूपत्वं ब्रह्मणो निरूपितम् । तेनैतादशतया ता ब्रह्म बोधयन्तीति सि-द्धम् । रह तु ताहराब्रह्मगता एव धर्मा उपासनादेरन्तरङ्गसाधनत्वात् तच्छेषतया उपसंहाराद्यर्थे विचार्यन्ते ! तथाच पूर्वस्यास्य च पाइ-स्योपजीव्योपजीवकभावः सङ्गतिरित्यर्थः । नन्वतीते पादे उभ-यिछङ्काद्यधिकरणैर्विरुद्धसर्वधर्माधारब्रह्मखरूपबोधनेनोपनिषदां बो-धनप्रकारावधारणे धर्माऽसद्भावशङ्कानिवृत्तौ पुनः साधनशेषतया-ऽपि तद्विचारस्य कि प्रयोजनमित्याकाङ्कायामाडुः । \* ते चेदित्या-दि 👂। ते चेत्रथा मवेयुस्तदा तत्तदुपासने तेषामितरेतरविरुद्धाना-मपि, अन्तीनो दूरं व्रजतीत्यादिवद् ब्रह्मधर्मत्वेनोपादेयतया विरोधा-भावाद, अथ चेदं भावनादौर्घट्यं विभाज्यते तदापि, स्थितं वजन्तमा-सीनं शयानं वा गृहशियमितिवत् कालभेदेन पर्यायभेदेन च मा-

क्वचित त एवं, क्वचिद् भिन्नाः । यथा वाजसनेयिनः पञ्चाग्नि-विद्यां प्रस्तुत्र षष्ठमन्यमग्नि पठन्ति । तस्याग्निरेवाग्निरिति । छन्दोगास्तु पञ्चसंख्ययेवोपसंहरन्ति । अथ य एतानेवं पञ्चाग्नीत्र वेदेति । तथा प्राणसंवादे मुख्यप्राणादन्याँश्चतुरः प्राणान् वाक्-

वने विरोधाभावान विचारणीयां भवेयुः। पठितास्तु न सर्वे एकत्र किन्तु तत्तत्प्रकरणे कवित्त एव कविद्धिष्ठः । यथा पञ्चाग्निविद्या-यामग्न्यन्तरांशे त एव, षष्ठस्त्वधिक इति भेदः । प्राणविद्यायामन्ये प्राणास्त एव,रेतस्तद्भिन्नमिति । एवं सत्यब्रह्मविद्यायां व्याह्मतिश-रीरांशे तौल्यं स्थानभदेनाहरित्यहमित्युपनिषदोभेद इति । तथाच तासपासनासुपास्यविशेषणत्वादिना ब्रह्मपदस्याऽनुक्तत्वात् तेषां तद्धर्माणां च ब्रह्मत्वे ब्रह्मधर्मत्वे च सन्देहाद्विचारणीयाः । पादान्ते ब्रह्मण एव सकलफलदातृत्वस्य विचारितत्वात् । पूर्वोत्तरकाण्डयो-स्तु तेषु तेषु वाक्यंषु तत्तत्कर्मणा तत्तद्देवप्रीत्या तेन तेन तैस्तैः फलस्य श्रावणात् कथं ब्रह्मगाः फलदातृत्वमित्याकाङ्कायां तेन तेन साधनेन तुष्टं ब्रह्मीव तैस्तै रूपैः फलं ददातीति वक्तुं विचार्यन्त इत्यर्थः। यद्यपि प्राणादिविद्या न परविद्यास्तथापि प्राणादीनां ब्रह्मत्वेनोपास-नस्य वाक्यान्तरेषुक्तत्वात् तेष् च ब्रह्मशब्दस्य ॐमित्येतदक्षरमुद्री-थमिलात्रोद्गीथराब्दवत् तद्विशेषणत्वेन कार्यक्रपप्राणादिख्यावर्त्तनार्थ-तायास्तं यथा यथोपासते तथैव भवति तद्धैतान् भूत्वा (वर्ताति श्र-त्याऽध्यवसितत्वात् । प्राणादीनामपि ब्रह्माङ्कत्वेन तद्धमी अपि ब्रह्म-धर्मो एव, परं न मुख्या इति ब्रह्मधर्मत्वज्ञापनायैतदुदाहृतम्। तथाच यद्यपि ब्रह्मणि सर्वेत्र सर्वे धर्माः सन्तिः तथापि तस्य तस्य संराध-कस्य तत्तत्फलार्थ तांस्तानेव धर्मानु ब्रह्म प्रदर्शयति, न सर्वेषां स-वीनतस्तत्तत्तुपासनायां ते त एव ध्यातव्यास्तत्तविधायकवाक्यानु-रोधात्। तत्र चेदुक्तरीत्या संदेहस्तदोपासना न कर्न् शक्येतेति तदर्थे विचार्यन्त इति भावः । अत्र षष्ठोऽनिर्नृहदारण्यके पञ्चमप्रपा-ठके पठितः । पञ्चाग्नयस्तु छान्दोग्ये सप्तमे प्रपाठके । प्राणसंवादो-ऽपि छान्दोग्ये तत्रैव । बृहदारण्यके तु पश्चम प्रपाठके द्रष्टब्यः । अत्र चक्षुःश्रोत्रमनांसि पठन्ति । वाजसनेयिनस्तु तमिष गंश्रमं पठन्ति । अपरश्च । अथवोषिनषत्मु क्वचिद् गोकुलद्यन्दाकाननस्थरद्गोपरूपमनल्पकल्पद्यममस्निवरचितविचित्रस्थलीककालिन्दीसिललकल्लोलसिङ्गमुदुत्रपवनचलदलकविराजमानगण्डमण्डलद्युतिमण्डितकुण्डलप्रभानुभावितवामांसिमलन्मूर्द्धन्यमहामणिकमुरिलकामुखाबलीमिलद्वित रलकरकमलयुगलाङ्गुलीवशंवद्यिविधस्वरम्र्क्छनामोहितव जवरीनतिम्बनीकदम्बकटाक्षकुवलयाचितं, कचित् कोदण्डमण्डितभुजदण्डखण्डितप्रचण्डदशमुण्डमितीर्वाचत्रचरित्राभिरामं
रामस्वृद्धपं, किचदीतकरालवदनीवत्रासितकमलाकमलासनद्यभाऽऽसनादिकं नृकेसरिह्णं, क्वचिदुरुकमादिक्ष्यञ्च निरूप्यते।तथाच

पादे अपरविद्योक्ता एव धर्मा विचार्यन्ते, न परविद्योक्ता अपीति शद्भुगं निवारयन्त एव प्रस्तूयमानाधिकरणस्य विषयमाद्युः। \* अपरं चेत्यादि 🐺 । अयमर्थः । गोपालपूर्वतापिन्यां"सम्बदानन्दरूपाय कृष्णायार्ऽक्रिएकर्मणे।नमो वेदान्तवेद्याय गुरवे बुद्धिसाक्षिणे" इत्या-दिना भगवतः कृष्णस्य परब्रह्मत्वमुक्त्वा, तदुहावाच हेरण्यो गोपवे-षमभ्रामं तरुणं कल्पद्रमाश्रितं तदिह स्ठोका भवन्ति । सत्पुण्डरी-कनयनमित्यारभ्य, चिन्तयँश्चेतसा कृष्णं मुक्तो भवति संस्तेरि-त्यन्तैः खरूपं ध्यानफलं चोक्तम्। 'कृषिभूवाचकः शब्दो णश्च निर्वृति-वाचकः । तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयते' इति चोक्तमः । श्री-भागवते च, कृष्णस्तु भगवान् स्वयमित्युक्तम्। दशमस्कन्धसुबोधि-न्यां च परब्रह्मत्वं ब्युत्पादितम् । तथा रामतापनीये रमन्ते योगिनो यरिमन्नित्यानन्दे चिदात्मनि । इति रामपदेनाऽसी परंब्रह्माभिधीयत' इति श्रावणात्। श्रीमदाचार्थेरपि पञ्चमस्कन्यनिबन्धप्रकाशे 'कदाचि-द्रामः पुरुषोत्तमावतार प्वेति पद्मपुराणादवसीयते' इति कथनात् । अग्निकुमाराणां च वजे वो मनोरथः संपत्स्यत इति श्रीरामेण वर-दानाच नवमस्कन्धे श्रीरामचरित्रे, 'स यैः स्पृष्टोऽभिद्दप्टो वा संवि-ष्टोऽनगत्मेऽपि वा । क्रोरालास्ते ययुः स्थानं यत गच्छन्ति योगिन' द्रव्यदेवताभेदाद् यागभेदवद्धमीणामावापोद्वापाभ्यां दृष्टादृष्टुफल-भेदाच्च वेद्यभेदे माप्ते ब्रह्मानेकत्वापत्तौ श्रुतिविरोधाद् विनिगम-

इत्यविशेषेण सर्वेषां मुक्तिदानाच श्रीरामस्य पुरुषोत्तमकपत्वम् । नृसिहस्बरूपं तु, नृसिहविद्यावत्युत्कर्षविश्रान्त्या नृसिहस्य परत्वम्-वसीयते । तद्विद्याया रहस्यत्वधावणाञ्च । उरुक्रमरूपे तु विष्णुस्-क्तश्रीभागवतादिषु अनन्तवीर्यत्वकथनात्, सत्यलोकस्यापकत्वरूपा-द्भृतकर्मकथनाच्च परत्वं निरूप्यते । आदिपदेन नारायणानुवाकस-ब्रिचात्मविद्याश्वेताश्वतराद्यक्तनारायणसदात्मरूपं शिवरूपमन्यव तत्र तत्रोक्तं इपान्तरं संगृह्यते। चकारेण तत्र तत्रोक्तविभृतिइपसं-ब्रहः। तथाच श्रुतौ ब्रह्मणो नानारूपनिरूपणात् । तेषु कि समान-त्वमुत कस्यचिच्छीघ्रं फलदातृत्वेन सुगमोपायैः फलत्वेन परमद-यास्त्रतया जीवापराधनिवारकत्वेनाधिक्यमिति संदेहाऽनपायास्त्रदर्थ विचार आवश्यक इत्यर्थः। एवमत्र विषय उक्तः । तथाच पूर्वत्र ब्रह्मप्राधान्येन विचारोऽत्र ब्रह्मरूपप्राधान्येनेति विशेषः ॥ संशयं व्युत्पादयन्ति । \* तथाचेत्यादि \* । तथा तेन धर्मभदप्रकारेण द्वव्यदेवताभेदाद्यागभेदवत् । यथा पूर्वतन्त्र आमिक्षाधिकरणे, तप्ते पर्यास दध्यानयति सा वैश्वदेव्यामिक्षा वाजिभ्यो वाजिनमित्य-त्रामिक्षावाज्जिनात्मकघनविरलद्रव्यद्वयद्भपक एको याग उत याग-द्वयमिति सन्देहे द्रव्यदेवताविशिष्टयागान्तरविधी गौरवं व्यापा-रान्तरकरपनापत्तिश्चेति न यागद्वयं युक्तं, किन्त्वामिक्षायाग एव वाजिनं गुणो विधीयते । वाजिभ्य इत्यनेन च वाज आमिक्षारूपमन्नं बेषामिति योगेन पूर्वोक्ता विश्वेदेवा एवोपलक्ष्यन्त इति पूर्वः पक्षः। तत्रोत्पत्तिशिष्टामिक्षाद्रव्यावरुद्धे यागे उत्पन्नशिष्टं वाजिनं गुणत्वेन प्रवेशं न लभते, निर्वलत्वात् । ततश्च तद् द्वयं खनम्बन्धिनं यागं पूर्वस्माद्भिनति । वाजिपदं चाश्वं रुढत्वान्न योगेन विश्वान्देवान् उपलक्षयिष्यति । योगस्य रुढितो नैर्बल्यात् । तथा सति विधिन्या-पारान्तरयोः करपनस्य प्रामाणिकत्वात् तस्कृतं गौरवं न दोषायति इन्यहेवताभेहात तत्र यथा यागभेदलद्भवत्रोपासनायां गोपालराम- काभावात सर्वेषागुपासनाविषयाणामब्रह्मस्वमापतितम् । नन्तूपा-सनाविषयाणामौपाधिकत्वात् तेषाश्चाविद्याकाल्पतत्वात् तद्विधि-ष्टानां तथात्वं युक्तमेव । नचैवं तिम्रक्षपकाणां वेदान्तानामब्रह्म-परत्वपसङ्गः । शुद्धस्य ब्रह्मणो दुर्ग्नेयत्वेनोपाधिविधिष्टोपासनैया चित्तशुद्धौ ससां स्वत एव तज्ज्ञानं भविष्यतीसेतत्तात्पर्यकत्वा-दिति चेत् ।मैवम् । समन्वयविरोधापत्तेः । तासां ब्रह्मविद्यात्वहा-

नृसिंहादिक्रपभेदेन परस्परं तेषां भेदात् धर्माणामावापोद्वापाध्यां दशहरूफलभेदाच्च प्रापञ्चिकानां मुरलीकोदण्डघरत्वादीनामावा-पेन तर्द्विलक्षणानां सदेकरसत्वास्थूलत्वादीनामुद्वापेन चेत्येवं ताक्ष्यां तत्तद्रृपगततत्तद्धर्मावापोद्वापाभ्यां च । साकारदर्शननिष्कलदर्शना-ऽऽदिरूपयोईष्टफलयोस्तत्तत्पद्रप्राप्तिब्रह्मभावरूपयोरदृष्टफलयोर्भेदाच्च ज्ञानवेद्यात् सर्वफलदातृत्वेन प्रतिपादितात् परब्रह्मणोऽपि सकाशाञ्च तत्तद्वाक्यवेद्यानां भेदे प्राप्ते तत्तद्वाक्येषु ब्रह्मत्वेनेवोपासनस्य विहित-त्वाद् ब्रह्मानेकत्वापत्तावेकमेवाद्वितीयमिति श्रुतिविरोधादुपास्यरूपेषु, कि ब्रह्म, किन्नेति विनिगमकाभावात् सर्वेषामुपासनाविषयाणाम-ब्रह्मत्वमापतितम् । अतः किं सर्वेषामब्रह्मत्वमुतं यागवद् ब्रह्मभेदः, उत सर्वत्रेकमेव ब्रह्म प्रतिपाद्यमिति संशय इत्यर्थः। पूर्वपक्षमाहुः । मनिवत्यादि \* । ननूपासना नाम चिन्ता-भावनाद्यपरपर्याया शास्त्रप्राप्ता सविष्यकज्ञानरूपा मनोवृत्तिः। ब्रह्म तु निर्विषयक्षानै-करसम् । न ताइरानानाविधधमेवत्तया वृत्तिविषयीभवितमहेती-त्युपासनाविषयाणां धर्माणामौपाधिकत्वादौपाधिकानां चाविद्याक-टिप्तत्वात् तद्धर्मविशिष्टानां तेषां तेषां रूपाणामब्रह्मत्वं युक्तमेवे-त्यर्थः । \* नचेत्यारभ्य चेदित्यन्तम् \* स्पष्टम् । एवमत्रैकः पूर्वपक्षः । तमन्योदृषयन्नाहं। \* मैवामित्यादि \*। न वेदान्तानामुक्तविधता-त्पर्यकत्वेन ब्रह्मपरत्वं शक्यवचनम् । समन्वयविरोधापत्तेः। सर्वे वेडा यत्पद्रमामनन्तीत्यादयः श्रुतयो हि, अणोरणीयान्महतो महीया-नित्यादिभिर्विरुद्धधर्माश्रयमेबाशरीरमशक्ततत्तुं सर्वात्तारं मृत्यूप-संचनकं ब्रह्म बोधवन्ति । तथा, अहदयमत्राह्ममित्यादि प्रकृत्य, वयो

नेश्च । श्रुतेः 'मतारकत्वापत्तेश्च । अपरञ्च । "यो ऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहारिणा" इसन्यथाज्ञानं निदन्ती श्रुतिः कषं फलसाधकत्वेन ततदुपासनां वदेत । स्पष्टार्थानां श्रुतिवाक्यानां निर्णयमकृत्वा सन्दिग्धार्थानां ज्योतिराकाञ्चादिशब्दानां तद्वाचकत्वं न निर्णीयाद्
भगवान् न्यासः । एवञ्च सत्युक्तरीसा यागवत्तेषां परस्परं भेदश्चा-

र्णनामिः सुजते गृह्वते चेत्यादिभिः कारणत्वसर्वव्रत्वादिकं तत्र व-हान्ति । अक्षरम् अस्थलम् अनिष्वत्यादिना प्रपञ्चविलक्षणंः प्रकृत्य प्रशासितृत्वादिधर्मकं वदन्तीति विरुद्धधर्माश्रय एव ब्रह्माण श्रुतीनां समन्वयात् त्वदुक्तरीत्याङ्गीकारे तद्विरोधापत्तः । उपासनाविषया-णामब्रह्मत्वे तद्वोधकानां ब्रह्मानिरूपकतया ब्रह्माव्यात्वहानेः । च-कारण, परं ब्रह्म परं धामेत्यादिस्मृतीना मपि विरोधात् । अन्यथा सता ब्रह्मणोऽन्यथा कथनेन तत्तच्छ्रुरुतेः प्रतारकत्वापत्तश्च । अथा-होक्तविषभोजनकथनवर्दिदं क्रममुक्तिहेतुत्वेन वदतीति न प्रतारक-स्वमिति विभाव्यते, तद्प्ययुक्तमित्याह । \* अपरञ्जेत्यादि \* । यदि तथा स्यात् तदा योऽन्यथा सन्तीमत्यादिनाऽन्यथाह्यानं निन्दन्ती श्ल-तिश्चित्तशक्किहारा क्रममुक्तिहेतुत्वेन तदुपासनां न वदेत्। आत्मा-पहारण महापापापादकतया चित्ताशुद्धिजनकत्वात् । किश्च । इदं व्यासन्यापि न सम्मतमित्याह । \* स्पष्टार्थानामित्यादि \*। यदि हि तेषामब्रह्मत्वं व्यासोऽभिप्रयात् तदा कृष्णरामादिपदानि देवता-बाचकानि ब्रह्मवाचकानि वेति सन्दिद्य तिक्षणयमपि किञ्चित् कु-र्यात । अतः भ्रतिविरोधो व्यासाशयविरोधभ्य न वैयासदर्शनातु-सारिजो युक्त इत्यर्थः। एवं तन्मतं दूषियत्वा स्त्रमतमाह । \* एव-अ सतीत्यादि \*। उक्तहेत्रीमः सर्वासां श्रुतीनां ब्रह्मनिरूपकत्वेऽपि सति उक्तरीत्या यागवद धर्मभेदकृतधर्मिभेदेनामिक्षावाजिनयागवत् तेषां तत्त्रविद्यावेद्यानां परस्परभेद आवश्यक इति। अतो हेतोरुभ-बतःपाशा रज्जुः। पतदक्रीकारे भेदापस्या अयमेष स योऽयमिखादा- वश्यक इत्युभयतः पाशारज्जुरिति प्राप्तेऽभिधीयते। संवेदेशन्तमस-यम् । अनेकरूपनिरूपकेः सर्ववेदान्तैः प्रत्ययो ज्ञानं यस्य तस्या। ब्रह्मणोऽनन्तरूपत्वेऽपि यानि यानि रूपाणि विविधेर्जीवैरुपासितुं शक्यानि तानि तानि रूपाणि तस्तैर्वेदान्तैर्निरूप्यन्त इति तावृष्ट्र-पात्मकमेकमेव ब्रह्मेसर्थः । तत्र हेतुश्चोदनाद्यविशेषाद् इति । चो-धंते कर्त्तव्यत्वेन बोध्यतेऽनेनेति चोदना विधित्राक्यमिति यावत्।

भेदश्रुतिविरोधादेतदनङ्गीकारे चैकदेशिमत्वद्रूपाणामविद्याकिएत-त्वापत्या चोभयथापि दोष इति प्राप्त इत्यर्थः । अत्र सूत्रप्रतीकमु-पन्यस्य समाद्रधते । \* अभिधीयत इत्यादि \* । सूत्रे व्यधिकरण-पदो बहुवीहिः।प्रत्ययो विश्वासीत्पादकं ज्ञानम् । यद्यपि भाष्ये ज्ञान-मेवोक्तं तथापि लोके प्रत्ययपदस्य विश्वासे प्रसिद्धत्वादत्र शब्दम-हिम्ना तथा व्याख्यानेऽप्यदोषः । प्रतिश्वा च ब्रह्मतद्पासानोभयवि-षयिणी बोध्या। मन्विद्रम्प्रतिज्ञावाक्यमुपासनापरतयैव व्याख्यातुमु-चिम् । अतीतपादे ब्रह्मज्ञानप्रकारस्योक्तत्वात्। तेन निर्णीते वस्तुतस्वे यथा ज्ञातस्वरूपस्य गुरुप्रभृतेरुपासनं क्रियते तद्भदृशक्कोपासनस्य कत्तंब्यत्वेन विचार्यत्वाद्, न तु ब्रह्मपरतयाऽपि । तज्हानप्रकारस्य प्रागेघोक्तत्वात् । यदेकमञ्यक्तमनन्तरूपमित्यनन्तरूपश्चतौ वृश्विस-द्भोचने मानाभावादसङ्कुचितवृत्तितया गणनापरिच्छेदरहितानां रूपा-णां निरूपियतुमशक्यत्वाश्चेत्याशङ्कायामाहुः \* ब्रह्मणः इत्यादि \*तथा-च विरुद्धधर्माश्रयतया सामान्यतो ब्रह्मज्ञानस्योक्तत्वेऽपि, फलमतः उपपत्तेरित्यत्र ब्रह्मणःफलदातृत्वस्य निर्णीतत्वात्तत्र कथंफलं इदाती स्याकाङ्कायां तेस्तैः रूपैसेन तेन साधनेन तत्तत्फलं ददातीति **बोध-**यितुं तत्तरफलसाधकोपासनार्थे तत्तद्र्पनिरूपणमिति प्रयोजनस्या-नुक्तत्वेन तन्निरूपणस्यावइयकत्वात् सर्वेषां निरूपणाशस्यत्वेऽपि-कियतां निरूपणे ऽनुपपस्यभावाच्चायमपि प्रतिकार्थ इति भावः।

नम्बेवं हेतुबोधकपदासङ्गतिः। ब्रह्मणो नित्यत्वेन तज्ज्ञानस्य सा-विधेयत्वेन पुरुषच्यापारविषयत्वस्य तत्र वन्तुमशन्यत्वादित्याश-द्भायां हेतुमुपन्यस्य ब्याकुर्वन्ति ।

# बोद्यत इत्यादि #। तथाच यद्यपि ब्रह्मत्वेन ब्रह्मणो व चोदना-

तस्याविशेषादिसर्थः । यथैकिस्मिन्निशिष्टोमे शासाभेदेऽपि चोदना तथैव भवसग्निष्टोमेन यजेतेति । तथेहापि सर्वेषु वेदान्तेषु ब्रह्म-त्वेनैवोपासना विधीयत इति तथा । आदिपदात साक्षात्परम्प-राभेदेन मोक्षफलकत्वकथनमप्युपासनानामविशिष्टमिति प्रयोजन-संयोगः संगृह्यते ॥ १ ॥

विषयत्वं,तथाऽण्युपासनाविषयत्वाद्दस्येव तद्द्वाराविषयत्विमत्यदोषः पतदेव बोधियतुं विभजन्ते \* यथेत्यादि \* । इहापीत्यस्यैव ब्याख्यान्मम \* सर्वेषु वेदान्तेष्विति \* । \* तथेति \* चोदनायामिवशेषः । नमु शाखान्तराधिकरणे केवलानां कपादीनां व्यभिचारित्वं हृदि-कृत्य, एकं वा संयोगक्षपचोदनाख्याऽविशेषादिति सृत्रे संयोगादि-कपहेतुचतुष्ट्येनाभेदः साधित शति प्रकृते एकेन हेतुना कथमभेद-सिक्किरित्याकाङ्कायामादुः । \* आदीत्यादि \* । अत्र भाष्ये कपसंप्र-हानुक्तिस्तु साध्यनिर्देशेनेष कपस्यार्थदेव सिक्किमभिष्रेत्य, सृत्रे चोदनायाः प्रथममुक्तिस्तु चोदनाविषयस्योपासनस्यापि सर्ववेदा-न्तप्रत्ययत्वज्ञापनेन तद्विषयस्य ब्रह्मणसद्वारा तथात्वज्ञापनार्था । तेनान्येषां त्रयाणामिप सङ्ग्रहः। अथवा चोदना च आदी च तत्समा-हारश्चोदनादि । तस्याऽविशेषः समानत्वं चोदनाद्यविशेषस्तस्मादि-स्यर्थो बोध्यः । तथाचैवं संयोगकपचोदनात्मकहेतुत्रयस्यापि चो-दनादिपदेऽभिष्रेतत्वात् सुखेनाभेदसिद्धिरित्यर्थः । आख्याया व्यभि-चारिता त्वग्रेपदर्शनीया ।

पवश्चात सूत्रे ब्रह्म तदुपासनं च सर्ववेदान्तप्रत्ययं तत्तदुपा-सनावाक्येषु तत्तत्रानाधर्मचत्त्याप्रतिपादनेऽपि न भिचते। चोदनाध-विशेषात्।यत्र यत्र चोदनाधिवशेषसदनेकवाक्येष्वनेकविधतया प्रति-पादनेऽप्यभिन्नम्। नानाशाखोक्तज्योतिष्ठोमादिवदित्यनुमानं सिद्धाति तेन ब्रह्मणस्तत्साक्षात्कारस्य च साक्षात्पुरुषच्यापारविषयत्वामावेऽपि साक्षात्कारसाधनभूतप्रमाणसम्पादनद्वारा तादृशवृत्तिसम्पादनद्वारा च चोदनासम्बन्धो वर्त्तत प्रवेति तथा पुरुषव्यापारस्यापि सम्भवा-द ब्रह्मपक्षत्वेऽपि न हेतोः स्वरूपासिद्धत्वमिति श्रेयम् । नचैवं सित प्रतिशापि केवलविश्वानपरतयेव व्याख्यातुमुचित्रेति श्रद्धाम्। पक्ष-

#### मेदान्नेतिचेदेकस्यामपि ॥ २ ॥

ननु द्रव्यदेवताभेदाद् यागभेदवदुपास्यानां धर्मभेदेन मिथो-भेदादुक्तहेत्वसिद्धिं भेदान्नेति चेदिसनेनाऽऽशङ्का तत्परिहारमाह स्वत्रकार, एकस्यामपीति स्वत्रावयवेन । यथैकस्यामपि गृहीतपोड-श्चिकायामितरात्रव्यक्तावऽगृहीतपोडशिकायाः सकाशाद् गुणा-ऽधिक्येऽपि नाऽतिरात्रभिन्नयागत्वम् । अतिरात्रलक्षणकर्मैताधि-कृस तत्तद्वहणाग्रहणयोर्विधानादेविमहापि ब्रह्मेत्राधिकृस तत्तद्ध-भेवौशिष्ट्यावैशिष्ट्ययोरक्तत्वान् ब्रह्मोपासनाभन्तत्रमुपासनामु । तथाच ब्रह्मधर्मत्वेनाभेदस्य विविश्वतत्वाद त्वदुक्तहेत्वसिद्धिः। एवं

वाचकविज्ञानपदाध्याहारापेक्षया पूर्वपादान्तिमस्त्रे जैमिनिमतोप-न्यासे धर्मपदेन चोदनालक्षणतयाऽत्र विज्ञानपरामर्शवत पूर्वे तु बादरायण इति पूर्वपदोक्तब्रह्मणः संन्निहिततया तत्परामर्शस्यापियु-कत्वाद् विद्याविचारस्य वेद्याधीनत्वाच तत्परतया व्याख्यानेऽप्य-दोषात्॥ १॥

भेदान्नेति चेदकस्यामि ॥ अस्मिन् सूत्रे केचिन्नेकस्यामि । ति पठन्ति । अर्थस्तु तन्नापि तुल्यः । सूत्रप्रयोजनं चदन्तो व्याकुर्वन्ति \* निन्त्यप्रदि \* । \* मिथोभेदादुक्तहेत्वसिद्धिमिति \* परस्परं रूपभेदाद्धेत्वेकदेशाभावेन पूर्वसूत्रोक्तस्य हेताः स्वरूपासि-दिम् । \* इहापीति \* उपासनावाक्येष्विष । \* नेत्यादि \* न ब्रह्मणो भिन्नत्वमतस्तदुपासनास्विप न भिन्नत्वमित्यर्थः । एवं सूत्रं व्याख्याय सिद्धमाहुः । \* तथाचेत्यादि \* षोडिशिष्ठहणादिवस्त्योष्ट्रह्मधर्मत्वम वेद्याभेदस्य विवक्षितत्वात् त्वदुक्तस्य भेदरूपस्य हेतारेष प्रत्युत स्व-रूपासिद्धः । ब्रह्म तदुपासनं च न सर्ववेदान्तप्रत्ययं रूपभेदादित्ये प्रतिसाधने धर्मभेदेन रूपभेदः साधनीयस्त्र रूपभेदो धर्मभेदादा-मिक्षादियागवदित्यंत्र, न भेदोऽतिरात्रवदिति द्द्यान्तेन हेताः साधा-रण्याद् व्याप्यत्वासिद्धिरिति तेन रूपभेदासिद्धौ प्रतिपक्षहेतोरेषा-रण्याद् व्याप्यत्वासिद्धिरिति तेन रूपभेदासिद्धौ प्रतिपक्षहेतोरेषा-

सित यत्रैकस्मिन्नुपास्ये रूपेप्न्यस्माद् रूपादिधका गुणा उच्यन्ते तत्र तेषामुपसंहार उचित इति भावः । अत्रायं विशेषो क्रेयः । उपास-नाविषयेष्विखलेष्वविशिष्टं ब्रह्मत्वं क्रात्वैतेष्वेकतरं रूपं य उपास्ते

सिद्धिः । अत एव गोपालोपासनायां, चतुर्भुजं राङ्क्रचक्रशाङ्क्रपद्मण-दान्वितमिति चतुर्भुजध्यानमुक्तवा, ध्यायेन्मनसि मां नित्यं बेणुश्ट-क्रथरं तु वेति द्विभुजध्यानमप्युक्तमतो न धर्मभेदादूपभेद इति तर्वय दोषाद् राद्धान्तहेतुर्निर्दुष्ट इत्यर्थः । नन्विदं पूर्वपादान्त एव साध-नीयम् । ब्रह्मणः फलदातृत्वस्य तत्रैवोक्तत्वात्। पादान्तरे तत्साधनस्य कि प्रयोजनमित्याकाङ्कायां वश्यमाणोपसंहारसूत्रविचारेण तदाहुः। \* एवं सतीत्यादि \*। \* एवं सर्ताति \* उक्तरीत्या वेद्यैक्ये विद्यैक्ये च सति। \* तत्र तेषामिति \* न्यूनगुणकेऽधिकगुणानाम् । तथाच गुणोपसंहारः प्रयोजनमेतस्येति तद्रथमत्र विचार इत्यर्थः । ननु उप-संहारो नाम उप समीपे संहरणं, तत्र तत्रोक्तानां धर्माणां हेतुबला-दावाप इति यावत् । तदत्र तत्तद्वाक्येऽनुक्तानां गुणानां तेन तेन हे-तुना तद्वाक्योक्ते विषये सत्तामनुसन्धाय विशिष्टबुद्धौ विषयीकर-णम् । एतचाप्रे, न वा विशेषादिति सूत्रानन्तरं, दर्शयतिसूत्राभासे वश्यते । अत एतद्रथत्वमेतद्धिकरणस्य न युज्यते । अत्र हि सर्वेषा-मुपासनाविषयाणां ब्रह्माभेदाद् ब्रह्मत्वेन रूपैक्यस्य यथाकथंचिन्मो-क्षफलकत्वाच प्रयोजनैक्यस्य सर्वत्रोपासीतेत्वादिचोदनैक्यस्य ब्र-ह्यत्वेनोपासनाद् ब्रह्मोपासनेत्याख्यैक्यस्य च सिद्धत्वात् सर्वासामु-पासनानामैक्ये प्राप्ते सर्वेत्र सर्वेधर्मोपसंहारप्राप्तेलत्र तत्र तत्तद्रप-तत्तत्फलकथनाच भेदे प्राप्ते सर्वानुपसंहारस्यापि प्राप्तेश्च तस्प्राप्त्य-प्राप्तिविरोधादित्याकाङ्कायां, तथा यत्र ब्रह्मत्वेनोपासनं विधीयते त-त्रैवं वेद्यैक्यासद्वाक्यवेद्यस्य गुणोपसंहार्रानर्णयो भवति, यत्र पुनर्त्र-द्यारवेनोपासनं न विधीयते यथा प्राणविद्यादी, तत्र ब्रह्मत्वेनोपासना-या अमावेन वेदीक्यामावात कथं निर्णय इत्याकाङ्कायां चन्सर्वज्ञास न्यायस्य तील्यादनेनैव निर्णयो विरोधाभावश्चेत्यारीयेनादः। \* अत्रे-स्यादि \* अत्र गुणोपसंहारे ब्रध्यमाणद्भपो विशेषः प्रयोजकभेदवला-

तस्य तत्र सर्वे गुणा उपसंहर्त्तुमुचिताः। यस्त्वनन्तेषु विभृतिक्षेषु, अर्णमसेतदक्षरं ब्रह्मेति इत्वोपास्ते तस्य शाखान्तरीया अप्येत-दक्षरोपासनमकरणोक्ता एवोपसंहर्त्तच्या, नान्ये । तद्रूपमिष्कृतैव तेषां गुणानां कथनात । अन्यथाऽतिप्रसङ्गात । इयं त्पासनामा-र्गीया व्यवस्थोक्ता । भक्तिमार्गीया त्वेतद्विलक्षणा, साध्येवा-च्येति ॥ २ ॥

उक्केयः । उपासनाधिषयेष्वस्त्रिकेष्ववताररूपेषु तुल्यं ब्रह्मत्वं वेदान्त-वाक्यैरवधार्यम् । तेष्वेकतरं रूपं यो, ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपास्ते तस्य त-स्मिन् कैपे सर्वे गुणा उपसंहर्त्तुमुचिताः। उपसंहारप्रयोजकस्य विक-दसर्वधर्माश्रयब्रह्मसरूपप्राधान्यस्य तत्र तेनानुसंहितत्वाद्यकाः। ए-तदेवैतत्पादापान्त्ये समाहारादिसूत्रद्वयं स्फूटीभविष्यति । यस्त्वन-न्तेषु विभृतिकपेषु वर्णात्मकोङ्कारादिषु तद्रपप्राधान्यं ब्रह्मत्वस्य गौणत्वं चानुसन्धाय उपासे तस्यान्यात्रकास्तदीया प्वोपसहर्त्तव्या नान्ये । तत्र हेतुः \* तद्र्पमित्यादि \* । \* अन्यथातिप्रसङ्गादिति \* प्रकरणानादरे तद्विरोधप्रसङ्गात् । तथाच तत्तद्रूपानुसन्धानकृतया ध्यवस्थया विषयभदेनोपसंहारानुपसंहारप्राप्त्यप्राप्तिविरोधाभावाद-स्याधिकरणस्योपसंहारार्थत्वं सुखेन युज्यते । किञ्चान्यत्रापि तत्त-द्विभृतिह्रपवेद्यैक्यादन्येषां च हेतृनां तत्र सत्त्वाद्नेनैव न्यायेन निर्णय इत्यर्थः । अत्रोपासनामात्रनिर्णयो न क्रियंतऽपि तु यद् ब्रह्मप्राप्तिसा-धनत्वेन विवक्षितं तस्य संवस्येत्याशयेनाहुः। \* भक्तीत्यादि \*। \* अग्रे शति \* । न वा प्रकरणभेदात् परोवरीयस्त्वादिवदित्यस्य द्वितीयव्याख्याने । नचोपासनातिरिक्ताया भक्तेरप्रसिद्धत्वादप्रस्तुत-त्यांचा तद्व्यवस्थास्मरणमाकस्मिकमिति वाच्यम् । गोपालतापनीये, भक्तिरस्य भजनं तिवृहामुत्रोपाधिनैराइयेनामुध्मिन् मनःकल्पनमेव तदेव च नैष्कर्स्यामाति लक्षणभंदेन, समाप्तौ च, कृष्ण एव परो देव-स्तं ध्यायेत् तं रसेत् तं भजेदिति ध्यानक्रपोपासनातो भिषातया विधानेन त्रोपासनातिरिकाया भक्तेः प्रसिद्धरवात् तद्भावात् । एकस्मिन्नेव प्रकरणे खष्टिकर्चृत्वादिना माहास्यस्या-

नन्वप्रिष्ट्रिममेबोद्दिश्य यावन्तो धर्मास्तैत्तिरीयके प्ठ्यन्ते, तावन्तो वाजसनेयके। तथाच त्वदुक्तरीसा वाजसनेयिनां तद्धमींप-संहारोऽपि न्याय्यो भनेन्न त्वेवं सः । शिष्टाचारादिविरोधाद । तथा पञ्चारिनविद्यामधिक्रसेक्तोऽपि षष्ठोऽप्रिन च्छन्दोगैः शक्यत उपसंहर्त्तुम् । तथैवाथर्वणिकैर्नैकस्मिन् रूपे रूपान्तरधर्मा इति प्राप्ते उत्तरं पठति ।

त्मत्वेन प्रियत्वस्य च बोधनेन श्रुत्यन्तरेऽपि श्रुतीनां माहात्म्यक्षानपूर्वकसुदृढस्नेहरूपभक्तावेव तात्पर्यावसाय। च्च । नतु विहिताविहितभेदेन भक्तिमार्गर्द्वविध्यादत्र कस्य व्यवस्था वाच्येतिचेत् । श्रीभागवते श्रीनन्दादीनां फलकथनेनाविहितभक्तेरपि प्रामाणिकत्वसिद्धी मन्दमध्यमयोर्थे तद्व्यवस्थाबोधनस्याप्यावश्यकत्वादुभयोरपीति बुद्ध्यस्व । नतु सूत्रकारेणेदं कुत्रोक्तं येनैवमुच्यत इतिचेत् ।
उच्यते । अग्रिमसूत्रेऽधिकारस्यानुपसंहारहेतुताकथनेनात्र यथाधिकारनिर्णयसूचनात् सूचितमिति जानीहि । तस्मान्नात्र राष्ट्रनेलशः ।
एवश्चास्मित्रधिकरणे इदं सिद्धम् । यो देवानां नामधा एक एव.
एकं सद् विष्ठा बहुधा वदन्तीत्यादिश्चातिभः, येऽप्यन्यदेवताभका
इत्यादिस्मृतिभिश्च भगवतः सर्वद्भपत्वात् तेन तेन क्रपेण भगवत
एव तत्तत्पल्वतृत्वं काण्डद्वये पुराणेषु चेति । तेनादित्याद्यङ्गोपासनास्विप ब्रह्मोपासनात्वमेचेति च सिद्धम् ॥ २॥ १॥

अतः परं ताः कथं कर्त्तव्या इत्याकाङ्कायामग्रिमसूत्रेषु तत्य-कार उच्यत इत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*। तथेति वैभम्यं इष्टान्तः । अयमर्थः । यथा कर्मणां वैलक्षण्येऽपि संयोगक्रप-चोदनार्ख्याविशेषादिति शाखान्तराधिकरणोक्तन्यायादैक्यम्, एव-मुपासनानामपि तेनैव न्यायेनावान्तरैक्यमपि सिद्धम् । तथात्रास्यैव हतोर्गुणोपसंहारप्रयोजकतयाऽनेनैव हेतुना ज्योतिष्टामादियागेषु शा-कान्तरोक्तगुणोपसंहारोऽपि न्याय्यो भवेत् । तत्करणे शिष्ट्याचार्वि-रोभसद्भियाशाखान्तरोक्तानादरे उपासनायामपि जदापत्त्या पश्चा-ग्न्यादिविद्यासु षष्ठाग्न्याद्यनुपसंहारापित्तरथर्षणाद्यक्तक्षेष्ठ कपा-

# स्वाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराच सववच तन्नियमः ॥ ३ ॥

स्वाध्यायो वेदः स एकमेव कर्म शासाभेदेन भिन्नभिन्नर्भंकारकं बोधयतीति तत्प्रयुक्तः सम्यग्भूतेश्विष्टोमादिलक्षण आचारे तत्तदङ्गाचारनियमोऽन्यूनानधिककरणलक्षण इसर्थः। तावद्विरेवाङ्गैर्यागसम्पत्तेरधिककरणस्याप्रयोजकत्वात तावतामेवाङ्गानां करणम्। ननूक्तं तद्धर्माणामप्युपसंहारस्त्वदुक्तरीसा सम्भवतीसत् आह्। अधिकारादिति। सर्वेषां शास्त्रिनां स्वस्वशास्तोक्तकर्मण्येवाधिकारो न परशास्त्रोक्तेऽप्यतोऽपि तथा नियमः। चकारात् स्वशास्त्रोक्तात् कर्मणोऽतिरिक्ततत्करणे न्यूनकरणे च

न्तरधर्मानुपसंहारापत्तिश्चेति शिष्टाचारविरोधतील्यं प्राप्ते तत्समा-धानाय गुणानुपसंहारहेतुकथनेनोपसंहारप्रकारं षदन्तुत्तरं पठती-ति बोध्यः॥

स्वाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराद्य सववच्च तिवयमः ॥ अत्र शाखान्तराधिकरणोक्तहेतोः पूर्वस्त्रे परामर्शात् पूर्वतन्त्र-विचार्थ्ये पूर्वकाण्डे च स्वाध्यायशब्दस्य वदवाचकत्वेन प्रसिद्धेर-हिमन् सूत्रे तथात्वेनत्येनन तदुक्तस्य प्रसिद्धस्य प्रकारस्य, तिवयम् इति तच्छब्देन तत्प्रसिद्धाङ्गाचारस्य च प्रहणमित्याशयेन व्याकुर्वनित । \* स्वाध्यायो वेद् इत्यादि \* । तावन्मात्रनिरूपणस्य यागे ताव्दङ्गकरणनियमने बीजं स्फुटीकुर्वन्ति । \* ताविद्धिरित्यादि । \* तथाच निरूपणप्रकारमेदस्य बाधकस्य सत्त्वाश्रोपसंहार इत्यर्थः । वितीयं हेतुं व्याकर्त्तुमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \* । तथाच शाखान्तरीयप्रकारविशेषकथनस्योत्पन्नशिष्टप्रायत्वन नैर्वव्यात् स्वव्यक्कमिर्वाजुसनैयिभिक्तीत्तरीयाद्यक्तकरणे, अधिक तत्रानुप्रविष्टमिति न्यायेन बाधाभावाच्चास्याप्रयोजकत्वमाशङ्का हेत्वन्तरमाहेत्यर्थः । व्याकविन्त \* सर्वेषािकस्यादि \* । अधिकारोपष्टम्भाय सम्मत्यन्तर-

यदस्यकर्मण इसादि प्रायश्चित्तश्चवणमीप तिश्वयमे हेतुः समुचीयते । अत एव क्वचित परशाखोक्तमीप व्यवस्थितविकल्पविषयत्वेन कल्पसूत्रे उच्यते । विकल्पे त्भयस्याशास्त्रार्थत्वमुपसंहारे तृभयस्यापि शास्त्रार्थत्वमतोऽपि नात्रोपसंहारशङ्का । अत्र हच्टान्तमाह
सववदिति । यथा सवा होमाः सप्तसूर्यादयः शतौदनपर्यन्ता वेदान्तरोदितत्रेताग्न्यनभिसम्बन्धाद्यर्यणोदितैकाप्रिसम्बन्धाद्यर्थणिकानामेव कार्यत्वेन नियम्यन्ते । तथा तत्तच्छाखायास्तथात्वातत्तत्तुक्त एव कर्मणि तत्तच्छाखिनामधिकाराच्च स्वस्वशाखोक्ता-

माहः । \* अत पवेत्यादि \* । यत उक्तहेत्वोरिन्त कर्मनियाम-कत्वमत एव हेतोः कविद् यथा, कुपुटोऽसीत्यइमानमाद्ते कुटहर-सीति वेखरमादानमन्त्रे, यथा वा, उदितानुदितकालाभ्यां विकल्पि-ते होमे, उदिते जुहोत्यनुदिते जुहोतीति तैत्तिरीयवाक्यव्योक्तं ब्यवस्थितविषयत्वेन तत्तत्कल्पसूत्र उच्यते । यदि प्रकारभेदोक्तेर-धिकारस्य च नियामकत्वं न स्यात् तदा तत्र तन्न व्यवस्थाप्येत । यदि तत्र न व्यवस्थाप्येत तदा विकल्पो वा उपसंहारो वा प्राप्तु-यात् । तत्राद्ये पैच्छिकत्वेनाष्टदोषदुष्टत्वादुभयस्याशास्त्रार्थत्वम्, उप-संहारे तू भयस्यापि शास्त्रार्थत्वम् । तथापि विरुद्धत्वात् कर्त्तुं न शक्यमिति व्यवस्था आवश्यकी। अतो व्यवस्थावशादिष न कर्मण्यु-पसंहारशद्केति म पूर्वोक्तस्याप्रयोजकत्वमित्यर्थः । ननु यदा शास्ता-भेदो न सिद्धस्तदा त्वधिकारिवयामकत्वाभावादुपसंहारः दित्यत आहुः। \* अत्रेत्यादि \*। ईरदांऽपि खले द्रष्टान्तमुखेन निया-मकमाहेलार्थः । ब्याकुर्वन्ति । \* यथेल्यादि \* । यथा सवाः सम्ब-न्धिभेक्षियम्यन्ते तथा विभागाभावद्शायामपु तत्त्वेदे विद्य-मानायास्तच्छाखाया एव नियामकत्वात् तथेत्यर्थः । एवमत्रोपसंहार-हेतुः शोधितः । निरूपणप्रकारभेदादिबाधकराहत एव वद्याभेद उ-पसदारप्रयोजक इति । एवं कर्मण्युपसंहारबाधकान्युक्त्वा तेषामुप-संहारबाधकानामुपासवायामपि तुन्यत्यात् सत्तवयेति चकारेण ता-

दन्यूनानितरिक्तकर्मकरणिनयम इसर्थः । प्रकृतेष्यि • यहूपोपासनामकरणे यावन्तो धर्मा उक्तास्तिस्मिन् रूपे तावद्धर्मवक्षेत्रैवोपासना कार्या तद्वोधकप्रमाणानुरोधार् , न तु रूपान्तरोपासनमकरणोक्ता साधारणभर्मक्वेनापि । तथा सित मत्स्योपासकस्य चिपशरादिकपपि भावनीयं स्याद । पुरुषरूपोपासकस्य च स्थ्रयोजनायामश्रुद्धादिकम् । नन्वार्थवणोपिनषत्सु श्रीरामोपासनायां
यो नै ये मत्स्यकूर्माद्यवतारा भुभूवः सुवस्तस्मै वे नमो नमः
इति वाक्येन तदितरावतार रूपत्वमुच्यते । तेन तद्धर्मवक्त्वमप्याक्षिप्यते ? । सस्यमाक्षिप्यते तद्धर्मवक्त्वम् । तत्रायमभिसन्धः ।
परमकाष्ठापमं व्रह्मस्वरूपमिद्मिति हात्वा स्नुपासना कार्या । तेनैतस्यैवान्येऽवतारास्तत्तद्भूपेण तानि तानि कर्माण्ययमेव कृतवानिति
हेयं परम् । न तु तस्मिनेव रूपेऽन्यावतारधर्मवक्त्वमपीति ।

सामण्यत्र सङ्गहादेताँ सत्तापि सङ्गमयन्ति \* प्रकृतेऽपीखादि \* ।

\* तथा सतीति \* तद्बोधकप्रमाणमन्तुरुद्ध रूपान्तरासाधारणधमौपसंहारेऽङ्गिकृते सति । तथाचैवं तद्भावने निरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदसम्बन्धभेदरूपस्यानुपसंहारिनयामकत्वयस्यापि बाधापत्या अपराध आपधेतातस्त्या न भावनीयमित्यर्थः । पतदेवैतत्पादान्ते, न वा
तत्सहमावाश्रुतेतिति स्त्रद्धये सत्स्यति । अत्र वादी साम्बन्धिकनियमस्यापयोजकत्वं राङ्कृते । \* नन्धित्यादि \* । तथाचोक्तमन्त्रवर्णाच्छ्रीरामस्यावतारान्तररूपत्वे प्राप्ते तदुपासकस्य तथा भावनाविकारस्यापि प्राप्तौ मन्त्रिकुविरोधाद् यो यत्सम्बन्धि तेन तत्सम्बन्ध्येव श्राह्यमिति सांबन्धिकोऽनुपसंहारिनयमोऽत्राऽप्रयोजका
दृत्यर्थः । अत्र तदुक्तमुपगम्य स्कृतिक्षकया समाद्वधते । \* सत्यमित्यदि \* । \* तत्नायमभित्यन्धिरिति \* । आञ्चेपऽत्रमाद्यारः ।

\* कार्येति \* । अवतारद्योपासनकेन कार्या । \* इति क्षेत्रे पर्यानति \* । मन्त्रेऽवताराणामेव तस्वविधानद्द्यान्त् तथा भावनीयम् ।

\* अन्यावतार्द्धमेवस्वनिति । एक्षयोजनायामत्व-किणचक्रवस्वादि

तथाच तस्मिस्नास्मन्नवतारे तत्तद्धर्मवानिति श्रुसा बोध्यते, न तु सर्व-न्नापि।तत्र बाधकमुक्तमेव । प्राणाद्यपासनास्वेतावान विशेषो, यथा कर्मण्यतिरेके प्रायाश्चित्तश्रवणं बाधकम् ।श्रीरामस्वरूपाद्यपासनामु च'तेनावतारेणाकृतकर्मणस्तत्र भावनेऽपराधो बाधको, योऽन्यथा सन्तमात्मानिमसादिवाकयञ्च।न तथा प्राणाद्यपासनामु अधिकगुण-स्येतरत्रोपसंहारे किञ्चिद्वाधकं दृक्यत इति सत्कर्त्तु शक्यते इति।

कुतो न भावनीयमित्याकाङ्कायां तत्र हेतुमाहुः। \* तथाचेत्यादि \*। यथा तत्तच्छाखायां ज्योतिष्टोमादिस्तत्रधर्मवान बोध्यते तथा तत्त-त्तापनीयेषु तत्तद्वतारे तत्तद्धर्मवानिति श्रुत्या बोध्यते, न तु सर्वत्र तद्वानतस्तथा भावने शास्त्रातिक्रम इति तथा न भावनीयमित्यर्थः । नन्वाक्षेपे कथमतिकम इत्यत आहुः। \* तत्र वाधकमुक्तमेवेति \*। आक्षेपे निरूपणप्रकारभेदादित्रयरूपं बाधकमुक्तमेव । तथाच तस्य यदि बाधकता नाङ्गीकियेत तदा शाखाकृतोऽग्निष्टोमाद्यङ्गनियमः सर्वेष्वप्याथर्वणिककार्यतानियमश्च भज्येत । अतस्तदभावायात्रापि तथा न भावनीयमित्यर्थः। नतु पूर्वसूत्रोक्तहेतुना सर्वेक्यसिद्धौ सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारः प्राप्तस्तत्र समाचारसूत्रे निरूपणप्रकारभेदाधिकार-भेदाधिकारभेदप्रायश्चित्तादिश्रवणसम्बन्धिभेदानामनुपसंहारनिया-मकत्वमादतम् । तेन तच्छाखिभिस्तत्तदधिकारिभिस्तत्सम्बन्धिनिय-ताः स्वाधिकारानुसारेण स्वशाखोका गुणाउपसंहर्तव्या. नेतर इति सिद्धम् । तथा सति प्राणाद्यपासनायां शाखान्तरोक्तगुणोपसंहारो न स्यादित्यत आहु:। \*प्राणादीत्यादि \*।नच निरूपणप्रकारभेदरूपसुपसं-हारबाधकमस्त्येवेति कथं बाधकाभाव इति वाच्यम् । कर्मणि न्यूना-धिक्ये प्रायश्चित्तवदुपासनायां तथा भावने प्रायश्चित्ताश्चवणानिक-पणप्रकारभेदस्य प्रायश्चित्ताद्यन्नायकत्व एव बाधकत्वं, नान्यथेति तिश्रध्यात्। एवं प्रकारभेदेऽप्यधिकं तत्रानुप्रविष्टमिति न्यायेन हो-षाभावात् तत्रत्यानां पदार्थानामबाधेनाधिकसंख्यायां न्यूनसंख्या-या निवेशतस्त्रस्या अप्यबाधादधिकप्राणादिनिवेशेन पुरःस्फूर्तावभेद्ध-प्रतीताविष प्राणाद्यपासनातो भिष्मतया तस्या काधकत्वाभावात । यो-

ननु पुरुषादि इपस्य विग्रहस्यैव शुद्ध ब्रह्मत्वाद्दयमेवावतारा-नतरेष्विप लीलाकर्तेति ज्ञानमनुपपन्निमितिचेत् । मैवम् । धर्मिग्रा-हकमानेनैकस्यैव शुद्धस्यैवानन्त इपत्वेन' सिद्धत्वात् । वस्तुन एव तथात्वान्न काचिच्छङ्का । यथैकस्यैवान्योन्याभावस्यानन्तभावर्मित-योगिकतद्रूपत्वं तावत्मितयोगिकासन्ताभाव इपत्वं चाभावमित-बोगिकान्योन्याभावासन्ताभाव इपत्वं चाभावाभाव इपत्वेष्ण्यभाव-इपत्वमेव चाङ्गीक्रियते, तथेहाप्यस्तु । अभावत्वस्याप्रयोजकत्वात् । धर्मिग्राहकमानस्यैव तथात्वात् । तच्च तैत्तिरीयोपनिषत्सु । अतः परं नान्यदणीयस् हि, परात् परं यन्महतो महान्तम्। यदेकमव्य-

**ऽन्यथा सन्तमात्मानमितिवद्दोषवोधकवाक्याभावाश्च । अतः सुष्ठ-**क्तं तत्रोपसंहारे न किंचिद् बाधकं इश्यत इति । एवं प्राणादिविद्या-सूपसंहारबाधकाभावेन तस्मिन् साधितेऽपि परविद्यासु कपान्तरे पूर्वोक्तरीतिकरूपान्तरगुणोपसंहारानुपपत्ति शङ्कते । \* नन्वित्या-दि \*। \* इति ज्ञानमनुपपन्नमिति \*। रूपान्तरिवेग्रहस्यापि शुद्धग्रह्म-त्वाद्यमेव तथेत्यंशेऽनुपपन्नमित्यर्थः । तत्र समाद्धते । \* मैवमि-स्यादि \*। धर्मित्राहकं मानं हि, यदेकमव्यक्तमनन्तरूपमिति वश्य-माणश्रुतिरूपं तेन । वस्तुन एव तथात्वात् । ब्रह्मण एकत्वादत्र प्रकर-णिनः श्रीरामचन्द्रस्यैव भगवत्वेन श्रावणात् तस्य विरुद्धधर्माश्रय-त्वेन सर्वाकारत्वात् तस्यैव कपान्तरेण तत्करणसम्भवेन न कापि शहुरुवर्थः । पतस्य बुद्धावारोहार्थे दृष्टान्तेनोपपादयन्ति । \* यथेत्या-दि \* । नियतपदार्थवादिमते भावभिन्नो निषेधमुखप्रतीतिगोचरो य एको भावभेदरूपोऽन्योन्याभावपदार्थस्तस्यैव ताइराताइराप्रती-तिबलेन अनन्तभावप्रतियोगिकेत्याद्यक्तप्रकारकतावद्गृपत्वं स्वीकि-यते, न तु निरूपकभेदमादाय स्वरूपनानात्वम् । तेद्वदत्र ब्रह्मण औपनिषदत्वेन तद्वाक्यस्यैव नियामकत्वात् स्वरूपैक्येऽप्यनन्त-रूपतया , तत्तं लीलाकर्त्तृत्वज्ञानं स्वरूपैक्यं चोपपद्यत इत्यर्थः । ननु यद्येषं तल्लीलाकर्त्तृत्वेन झानं स्व इपैक्यं चोपपम्नं तर्हि इपान्तरेणा-वि इपान्तरलीलाक्ती इपान्तरेऽपि इपान्तरधर्मवानिति भावते क्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तादिखादिश्वातरूपं मिद्धमेव। अपरश्च । सर्वासामुपासनानां हि ब्रह्मविक्वानसाधनत्वेन
श्रुतौ निरूपणं क्रियते । यंत्मकारिकोपासना विक्वानहेतुः स मकारश्चं निरूप्यते । एवं सखेकस्यां आखायां कितप्यमुणनिरूपणं तदितरस्यां शाखायां तदितिरिक्तानामपि गुणनामिसम्न को हेतुरिति
पृच्छामः । उपसंहारेण माप्तिमनिरूपणे हेतुं चेद् ब्रवीषि, तम्र वदामः । एवं सात न्यूनगुणनिरूपिका श्रुतिः स्वोक्तानिप गुणाम्म
वदेत । तथाहि । उपासनानां ब्रह्मविज्ञानफलकत्वस्य निर्णातत्वाद
तस्य चैकजातीयत्वाद् घटवतः वल्कप्ताशेषसाधनमाध्यत्वादशेषतानिरूपकेव श्रुतिनिरूपयेद । अन्या तपासनाया नामोक्त्वोपासितिसेतावदेव वदेद । गुणानाक्षेपलभ्यत्वाम वदेत । उपसंहार्यानिप वा वदेत ।
निरूपयित च गुणान्नोपसंहार्यान् । नच स्वस्वशाखामात्राध्यतृणा-

को दोषः । सर्वत्रोभयलिङ्गत्वाविरोधस्य प्रागेष निर्णातत्वादित्या-श्राद्धायां तथा भावने श्रुतितात्पर्याविरोधस्यं दोषं स्फुटीकर्जुं प्रति-धादिनमनुयुञ्जते । \* अपरं चेत्यादि \* । तत्रोत्तरमुद्धाव्य दृष्यम्ति । \* उपसंहारेत्यादि \* । \* तत्र वदाम इति \* । ताहरा उत्तरे तधा-निष्टापत्तिमुद्धाटयामः । न बदेदित्यनेन गृहीतं विभजन्ते । \* तथा-हीत्यादि \* । \* तस्य चेत्यादि \* । तस्यैव ब्रह्मज्ञानस्य त्वन्यते स-धंगुगोपसंहारेणैकजातीयत्वाद् घटवत्कल्लारोषसाधनसाध्यत्वाद् यथा हि घटः कारणसमुद्दायेनेव जन्यते, न त्वेकेन तहत् त्वन्यते उपा-सनाया अप्यरोषगुणानुसन्धानस्यसाधनसाध्यत्वादरोषगुणनिस्ति-केव श्वतिस्तामुपासानां निरुपदेयन्या तृक्तरीत्या घदेद्, गुणाँस्तु न बदेदेव । उपसंहायानिप चा वहेत् । तैर्विना उपासनाद्या असि-देः । निरुपयति च कतिपयानेव, न त्वशेषाम् । तथाचाषसमाधानी कतिपयगुणकथनमन्यथानुपपद्यमानं सद् स्पान्तरे सपान्तशियगुणी-पसंहारो दोषायेति कल्पयत्यतः श्वतितात्पर्यविरोध एव दोष इस्य-र्थः । तत्कथनस्य तात्पर्यान्तरमाराञ्चय निष्धन्ति । \* नचेत्यादि \* । मुपासनाभिद्धवर्थं सर्वशाखास्यपासनप्रकारोक्किरितिषां च्यम् । पर-शाखाज्ञानेन तदुक्तगुणोपसंहारस्याप्यसम्भवेनोपासनाया एवास-म्भवापातात । तस्मात स्वस्वशाखोक्तप्रकारिकोपासनायामेव स-वेषामिधकारात्तयेव ब्रह्मविज्ञानं भवति । तैत्तिरीयाणां वाजसनेयि-प्रभृतीनां चाधिष्टोमसम्पत्त्या। स्वर्ग इव प्रकृते ब्रह्मवयात्तत्तिद्वज्ञानं ब्रह्मविज्ञानमेव । न हि रूपरमगन्धादिमसां भुवि पुरुषभेदनैक-स्येव चैकेकप्रकारकं यङ्क्षज्ञानं न तङ्क्ष्मवम् । एतेनानन्तधर्मवर्त्वं ब्रह्मणि क्वापितम् । तदुक्तम्, परास्य शक्तिविविधेव श्रूयते स्वाभा-

तथाचोपासनाया नाममात्रोक्ती प्रकाराश्वानात् तत्तच्छाखिनाम् उ-पासनाया असि द्धेस्तदुपकाराय तथोक्तिरिति तु न वक्तुं शक्य-मित्यर्थः । तत्र हेतुः । \* परेत्यादि \* । तथाचैवं तात्पर्यकल्पनेऽपि तावन्मात्रकथनानर्थक्यस्य त्वन्मते ताद्वस्थ्यमपरिहार्यमेवत्यर्थः। ति कि तथा कथनस्य तात्पर्यमित्याकाङ्कायां मन्दाधिकारिणां तावतैव फलिसद्ध्यर्थे तथा वदतीत्याशयं हृदिक्रत्य तेन विवक्षितं साधयान्त । \* तस्मादित्यादि \* । \* तस्मादिति \* । त्वतु-क्तस्य तथा कथनारायस्यानुपपन्नत्वात् । ब्रह्मविज्ञानं भवतीति ताव-इमेविशिष्टब्रह्मसाक्षात्कारो भवति । तत्र दृष्टान्तस्तैत्तिरीयेन्यादि \*। तथाच ब्रह्मणि सर्वत्र सर्वधर्मसत्त्वेर्राप कतिपयगुणोक्तिबलेन तत्रो-कैरेव गुणैरुपासनायाश्चारितार्थ्यनिश्चयानन कपान्तरे कपान्तरभर्मी-पसंहारो युक्त इत्यर्थः । ननु ताददास्य स्वरूपधर्मवत्ताज्ञानस्य ब्रह्म-**क्वान**त्विमस्यत आहुः । \* प्रकृतेत्यादि \* । तथाचाविक्वातं विज्ञान-तांमिति श्रुतेर्ज्ञानकतपरिच्छेदो ब्रह्मणि नास्तीति यस्य भूयोधमेव-स्वेन ज्ञानं तस्यापि न पूर्णे ज्ञानमतोऽस्मिञ्ज्ञाने द्वावपि तुल्यावित्यर्थः। तेन सिद्धमादुः। \* पतेनेत्यादि \*। \* पतेनेति \*। स्वल्पगुण-शानतोऽपि फलार्थ तत्र तत्र तत्तद्युणकथनेन । अनन्तगुणवन्त्रे श्रुति-मपि प्रमाणयन्ति । \* तदुक्तामित्यादि \*। तथाच ब्रह्मणोऽनन्तधर्म-व्स्वेऽपि .तसद्र्पोप्रस्वनया तत्तत्फलदानार्थ तत्र तत्र तांस्तानेव

विकी ज्ञानबलकिया चेति । अत्र स्वाभाविकीति विशेषणादिबिद्याकल्पितत्वं शक्तीनां निरस्तम् । केचिच्वाथर्वणिकानां विद्यां

धर्मान् प्रकटयतीति तद्व्यवस्थास्मरणं युक्तमेवेत्यर्थः । ननु यदि स्त्रस्वशाखोक्तप्रकारिकायामेवोपासनायामधिकारो, न परशास्त्रो-क्तप्रकारिकायामितिचेत् तदा तैत्तरीयाणां गोपालाद्यपासने, आथर्व-णिकानामानन्दमयाद्यपासने वार्शधकाराभावात् ततः फलं न स्यात्। नचेष्टापत्तिः। अन्यशाखीयानामपि नृसिंहगोपालाद्युपासने भगवद-नुभावप्रसादादेर्दरीनादितिचेत् । मैवम् । अत्र मन्दानामर्थे स्वराा-खाक्तकरणाऽधिकारस्य कथनात् । तत उत्तमानामधिकगुणोपसंहारे खस्वरुचिगोचरुरूपोपासने च बाधकाभावस्य ब्रह्मणः सर्ववेदान्त-प्रत्ययत्वेनैव सिद्धत्वात् तैः स्वस्वशाखोक्ताद्धिकमपि कर्त्तव्यमिति बोधितम् । किञ्च । सर्वत्य स्वस्वशाखोकापासनकरणे हि बीजं तत्तक्ताखायां तत्ततुपनिषन्निबन्धनम् । तच्च यादशयागात्मकस्बन रूपं यच्छिरो भवितुं युक्तं तत्र तादशब्रह्मस्वरूपवोधनार्थं तन्नि-बन्धर्नामित निवन्धे, कर्मवद् ब्रह्मभेदाश्चेत्यस्य प्रकाशे श्रीमदाचार्यै-र्निक्वितम् । एवं सति यः स्वशाखाविहितकमेप्रधान्येन स्वकामित फलसिद्धये उपासे, तस्य स्वशाखोक्तमेव कर्त्तव्यम् । कर्मणां का-माधिकारकत्वात्। यस्तूत्तरतन्त्रोक्तरीत्या नित्यकर्मणां सहकारि-त्वमवधार्य ब्रह्मप्राधान्येन तत्तद्रूपप्राधान्येन वाेपास्ते, स तु तत्त-द्रनुरूपं परशाखोक्तमुपसंहरताम् । इयमुपासनामार्गीया व्यवस्था । भक्तिमार्गे तु स्नेहस्येव प्राधान्येन विहितत्वादेगीणत्वान्नचाश्रङ्ग नचोत्तरम् । एवञ्च मन्दाधिकारिणां स्वस्वशाखोक्तब्रह्मज्ञानसिद्धा विष तावज्ञानस्यालपत्वेन फले विलम्बः । अधिकज्ञानेनाधिका-धिकगुणोपसंहारेण विलम्बनिवृत्तिरिति सिद्ध्यति । नतु स्वाध्याय-सत्रस्य तथार्थवत्वे हि कर्मादिस्मरणेन ताइशोपसंहारानुपसंहार-चिन्ता । तदेव दुर्घटम् । अन्यैस्तथा तदर्थानङ्गीकारादित्याकाङ्कार यां स्वोक्तं सूत्रव्याख्यानं दृढीकर्त्तुं शङ्करभास्कररामानुजाचार्यो-द्युक्तमेतःसूत्रव्याख्यानमप्यसमञ्जसमिति बोधनाय तद्नुवद्दन्ति। \* केचित्वित्यादि \*। यद्यपीदं तेषां सूत्रविवरणं शासान्तराधिकर-

प्रति शिरोव्रतापेक्षणादन्येषां तदनपेक्षणाद् विद्याभेंद इति प्राप्त उच्यते । स्वाध्यायस्येष धर्मो न विद्यायाः । कथमिदमवगम्यत यतस्तथात्वेन स्वाध्यायधर्मत्वेन समाचारे वेदव्रतोपदेशनपरे प्रन्थे आथर्वणिका इदमपि वेदव्रतत्वेन समामनित । नैतदचीर्णव्रतो-ऽधीत इति चाधिकृतविषयादेतच्छब्दादध्ययनशब्दाच्च स्वोपनि-षद्ध्ययनधर्म एवैष इति निर्द्धार्यते । तस्मादनवद्यं विद्याभेदक-सूत्रार्थं वदन्ति । स चिन्सते । न हास्य विद्याधर्मत्वं विद्याभेदक-म । उक्तन्यायेनान्यत्रापि तदुपसंहारस्य वक्तं शक्यत्वाद । नचा-

णस्यस्य. विद्यायां धर्मशास्त्रमिति सूत्रस्य यच्छावरभाष्यं तच्छाया-मनसरित । तत्र हि कारीरीवाक्यान्यधीयानास्त्रीत्तरीया भूमी भो-जनमाचरन्ति. नेतरे । तथैकेऽग्निमधीयाना उपाध्यायस्योदकुम्भमा-हरन्ति. नेतरे । तथैकेऽश्वमधीयाना अश्वस्य घासमाहरन्ति. नेतरे इति धर्मभेदात् कर्मभेद् आशङ्किते, विद्यायां धर्मशास्त्रमिति सूत्रे-ण विद्या वेदनमध्ययनमिति यावत्, तस्यायं धर्मो, न तु कर्मणः । तेनान्यधर्मस्यान्यभेदकत्वाभावान्न कर्मभेदकत्वमिति स्थितम् । तेन प्रामाणिकम् । तथापि सोऽर्थः सूत्रकारानुशयविरुद्ध इति तं स्फ्रदी-कुर्वन्ति । \* स चिन्त्यत इत्यादि \* । \* चिन्त्यत इति \* । युक्तो-. ऽयुक्तो वेति विचार्यते । हि यतो हेतोः । अस्य शिरोव्रतस्य विद्या धर्मत्वं निवार्य यदध्ययनधर्मत्वं व्यवस्थाप्यते तिद्वद्याभेदकत्वामा-. वाय । तदस्य विद्याधर्मत्वं तु न विद्याभेदकम् । चोदनाद्यविशेषेण सिद्धे सर्वासां ब्रह्मविद्यानामैक्ये प्राणाद्यपासनासु रेतःप्रभृतेरिव ब्रह्मविद्यास्वेतस्याधिकस्यानुप्रवेशेऽपि दोषो न भवतीत्यक्तन्यायेना-न्यत्रापि तद्वपसंहारस्य वक्तं शक्यत्वात् । सिद्धे च तस्य तथात्वे विद्याभेदकत्वस्याभावात्।ंनचानुपसंहारार्थमेवास्य विद्याधर्मत्वाभावो बोध्यत इति वाच्यम् । भवन्मतेऽधिकरणोपक्रमोपसंहाराध्यां वि-द्यैकत्वनिर्णयस्यव सुत्रकारानु रायगोचरतया इश्यमानत्वादेतद्विचा-रस्याकस्मिकत्वापातात् । अतोऽस्य भेदकत्वमापाद्य ततोऽन्यधर्म- ऽनुहसंहारार्थमेगातद्धर्मत्वं बोध्यत इति वाच्यम । उपक्रमोपसंहाराभयां विद्येकत्वनिर्णयस्यैव दृश्यमानत्वादुपेक्ष्य इव भाति । ननु
तदुक्तिर्यथा तथाऽस्तु, अतद्धर्मत्वबोधनस्यानुपसंहारार्थकत्वे काऽनुपर्पात्तिरितिचेत । उच्यते । सूत्रस्य तदुक्तार्थत्वे दि तत्तात्पर्यकल्पना । स एव च न साधीयात । तथाहि। स्वाध्यायोऽध्येतव्य
इसादिषु स्वाध्यायशब्दस्य वेदवाचकत्वं प्रसिद्धम् । समाचारशब्दस्य विहितिक्रियावाचकत्वं च । तत्रोभयोरिष मुख्योऽथीं बाध्यते । तिस्मन् सम्भवति तद्वाधस्त्वयुक्तः । किञ्चैवं, न त्व-

त्वसाधनेन तदसाधकत्वकथनमिति तद्व्याख्यातः सूत्रार्थ उपेक्ष्य इव प्रतिभातीत्यर्थः । उक्तार्थस्य शावरभाष्यानुसारित्वेन प्रामाणि-कतया तस्योपेक्ष्यत्वमसहमानश्चोदयति । \* निवत्यादि \* । अत-द्धमेत्वोक्तिः कथमप्यस्तु, तथापि तस्य तथात्वे काऽनुपपत्तिरित्यर्थः। तत्रोपेस्यत्वबीजभूतामनुपपत्तिमुद्घाटयन्ति । \* सूत्रस्येत्यादि \* । सूत्रस्य तदुक्तार्थत्वे हि शिरोव्रतोपदेशतात्पर्यकल्पना, सुत्रार्थ एव तदुक्तो न युक्तः। तदुपपादयन्ति । \* तथाहीत्यादि \* । \* तस्मि-न्निति 🗱 मुख्यार्थे । ननु सत्यर्मात्त मुख्यार्थवाधत्तथापि फलमुखो-न दोषायेत्यतो दूषणान्तरमाद्यः। \* किञ्चत्यादि \* । तथाच तैर्हि विद्यैकत्वसाधनायेदं सूत्रमेवं व्याख्यातम् । तथा सति शिरोवतस्य प्रकृतोपनिषद्विशेषसंयोगेनासङ्कीर्णतया पूर्वसूत्रोक्तहेतोईढत्वे सम्प-न्न, तेपामेवेतां ब्रह्मविद्यां वदेतेत्यतच्छद्यो यथाऽस्यान्यत्रोपसंहारबा-धकस्तथा, यत्रैतच्छद्धो नास्ति । यथा, प्रागतिथिभ्योऽक्षीयादिभ्यादौ ताइशां धर्माणां त्वन्यत्रोपसंहारस्य प्राप्तावसरत्वाच्छाखान्तरीये क-मंणि विद्यायां च शाखान्तरीयतद्धमस्य रूपान्तरं रूपान्तरधर्मस्य च प्राप्तिरित्यस्या आशङ्काया अनिवृत्तिस्तस्मान्मतान्तरीयव्याख्यानमुपे-क्ष्यमेवत्यस्य सूत्रस्योक्तरीत्योपसंहारनियमबोधनेन विद्यैकत्वबाधक-निरासार्थतयैव ब्याख्यानमुचितमित्यर्थः । एवं मतान्तरं परिद्वत्य पूर्वे रूपान्तरे रूपान्तरगुणाजुपसंहारे रूपभेदस्य नियामकताया उक्तत्वात् पिष्ठोममेवोदिक्येसादिनोक्ताश्रङ्काया अनिष्ठिति। नंन्वाथर्वणोपनिषत्सु पठ्यते, सहोवाचान्जयोनियों ऽवताराणां मध्ये श्रेष्ठोऽवतारको भविता येन लोकास्तुष्ठा देवास्तुष्टा भवन्ति, यं स्मृत्वा मुक्ता
अस्मात् संसाराद् भवन्ति कथं चास्यावतारस्य ब्रह्मता भवित । स
होवाच त ६ ह नारायणो देव इत्युपक्रम्य मथुरास्त्रक्ष्पं निक्ष्य्य
निगचते यत्रासौ संस्थितः कृष्णः स्त्रीभिः शक्त्या समाहित इति
तेनास्यावतारस्यावेषावताराणां मध्ये श्रेष्ठ्यं निक्ष्यते । श्रीभागवतेऽपि च, एते चांश्वकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान् स्वयमिति गीयते । पूर्वोक्तरीसा तु सर्वतुल्यता मतीयत इति नैकतरनिर्द्धारः ।
सम्भवति । किञ्च । ब्रह्मणो निरवयवत्वेनैकस्यांशित्कमन्येषां तदं-

तं रूपभेदं स्कुटीकर्त्तु चिन्तान्तरमारभन्ते। \* नन्वाथर्वणेत्यादि \* इयं श्रुतिरुत्तरतापनीस्था। तत्र हि दुर्वासाः स्वस्य भगवज्ज्ञानं वक्तुं ब्र-**द्वानारायणसंवादमु**पाचिक्षेप । तत्र नाभिकमलाज्ञातोऽब्जयोनिर्वह्या-एवं प्रश्नमुक्तवाम् । अत्र यत्तदोर्नित्यसम्बन्धात् स को भवितेति तच्छद्ध अध्याहियते । तत्र श्रेष्ठचाभिक्षापकं वाक्यं, येनेत्यादि, ब्रह्म-<mark>ता भवतीत्यन्तम् । तथाच लोकानां देवानां तोषजनकः स्मरणेन</mark> मुक्तिदाता यः स एव श्रेष्ठः। तस्य ब्रह्मता च केन प्रकारेणेति प्रश्न-ह्रयं सिद्ध्यति । तं होवाचेत्यादिनाः नारायणेनोत्तरमुच्यते । तन्न मथुरास्वरूपनिरूपणं भूम्यामवतारङ्गापनार्थम् । कथं च ब्रह्मतेत्य-स्योत्तरं, यत्राऽसी संस्थित इत्यादिभिः शक्तिसहितचतुर्व्यृहरूपेणेति सिद्धांति । तेनैधमस्य श्रीकृष्णावतारस्य पूर्वोक्तं श्रेष्ठयं निरूप्यत इति सिद्धाति । श्रीभागवते तु पुरुषांशावतारमध्ये, रामकृष्णाविति भुवो भगवानहरद्गरमिति भूभारहारकयो रामकृष्णयोः पुरुषांशाव-तारत्वमुक्त्वा एते चांशकलाः पुंस इत्यनेन सर्वसाम्यं चोक्त्वा, कृष्णस्तु भगवान् स्वयमिति केवलस्य कृष्णस्य परब्रह्मत्वमुच्यते। वैदेकमञ्यक्तमनन्तरूपमिति श्रुत्युक्तप्रकारिकया पूर्वोक्तरीत्या तृतया प्रतीयत इत्येकः सन्देष्टः । \* किश्चेत्यादिनोक्तस्त द्वितीयः । पर्व श्रत्विभियोप वंत्रतुमशक्यमिति प्राप्ते । अभिधीयते । सन्तं यस्य प्रिया मूर्त्तः, विश्वद्धसत्त्वं तत्र धाम श्रान्तिमिसादिवाक्यैरपाक्ततो भगवत्स्थानभूतः सन्त्वनामा भगवद्धमेरूप एव कश्चनास्ति । याद्द-शेने रूपेण भगवान कार्य कर्जुमिच्छति ताद्दग्रूपं तं प्रकटीकुस तस्मिन स्वयमाविर्भूयाऽयःपिण्डे विह्नवत्तत्त्तार्याणि करोति य-स्मिन यस्मिन्नवतारे स सोंऽश इत्युच्यते । तत्र हि विग्रहस्तत्रावि-

प्राप्तम् । तथाच तापनीयानन्तरूपश्रुत्योरितरेतरनिरोधा**न्निरवयव**त्व-बोधकनिष्कलश्रुतिविरोधाश्च श्रेष्ठचादिनिर्द्धारासम्भवे धर्माणां मा-यिकत्वस्यैव शरणीकरणीयत्वात् स्वरूपपराणाम् अवतारान्तरे अ-वतारान्तरधर्मोपसंहाराजुपसंहारचिन्तया अनुपयोगात पूर्वोक्ताश-ङ्काया अनिवृत्तावप्यदोष इति मतान्तरीयव्याख्यानं साध्वेवेति प्-र्वेपक्षारायः। तत्र समादघते । \* अभिघीयत इत्यादि \* अत्र. सत्त्वं यस्येत्यादिचाक्यद्वये यथायथं, प्रियेति, विशुद्धोति विशेषणाभ्यां वि-वक्षितस्य सत्त्वस्य प्राकृतात् सत्त्वाद् व्यावृत्तिः क्रियते । मां भजन्ति गुणाः सर्वे निर्गुणं निरपेक्षकामिति, विलज्जमानया यस्य स्थातमीक्षा-पथेऽमुयेति वाक्याभ्यां तस्या गुणानामप्रियत्वस्याविश्रद्धत्वस्य बो-धनात् । नच प्राकृतगुणातिरिक्तसत्त्वस्याप्रसिद्धत्वं शङ्खम् । सत्त्वं रजन्तम इति निर्गुणस्य गुणास्त्रय इति द्वितीयस्कन्धे प्राकृतव्यति-रिक्तानां गुणानां सिद्धत्वात् । यथा कार्पासे न हि सूत्रं, तदेव पुनः पौर्वापर्यमापद्यमानं सूत्रतामापद्यते, तथा भगवान्निर्गुणस्ते पुनर्गुणा इति तत्र विवरणात्। स च द्रव्य रूपः। अन्यथा तस्य मृतित्वधाम-त्वयोरनुपपत्तेः।

रामानुजास्तु । गुद्धसत्त्रं नाम रजस्तमोमिश्रप्राकृतसत्त्व-विलक्षणसत्त्वगुणाश्रयो द्रव्यविशेष इत्यङ्गीकृत्य, खसत्ताभासकं द्रव्यं त्रिगुणात्तद्विलक्षणमिति वाक्यं च तस्मिन् प्रमाणत्वेनाहुः । तस्यातिरिक्तत्वमेव, न त्वेतद्रपत्वम् । एवमेतस्योपायत्वं साध्ययि-त्वा तेनांशान् साध्यन्ति \* यादशेनेत्यादि \*। स स इति \*। अर्व-तारः । नन्वयःपिण्ड आविर्भृतस्य बहेर्वहित्वमेदोच्यते, न त्वंशत्वम्- भूतं ब्रह्मस्वरूपं च प्रतीयते विग्रहस्य सत्त्वात्मकत्वेनं धर्मरूपत्वात् तत्राविभूतस्येव ब्रह्मत्वात् समुदितस्यावतारत्वेन गणनात् तत्रैक-स्यैवांशस्य तद्र्पत्वं यत् तदेवांशत्वम्। यत्राधिष्ठानमनपेक्ष्य स्वय-मेव शुद्धं साकारं ब्रह्माविभवति भक्तार्थं स स्वयं पूर्णो भगवान्

तः कथमेवमित्याशङ्कायामादुः । \* तत्र हीत्यादि \*। \* एकस्यैवांश-स्य तद्रूपत्विमिति \*। आविष्टस्यांशस्य ब्रह्मरूपत्वम् । तथाच विरु-द्धधर्माश्रये ब्रह्मण्याकारानाकारत्वयोरुभयोः सत्त्वाद्यत्राऽनाकारेण तेजोरूप्रेण प्रविशति सोंऽशावतारः। इदमेव निवन्धे प्रथमस्कन्ध-तृतीयाध्यायार्थविचारेऽपि, सत्त्वात्मके शरीरे अलीकिकतेजसः स-र्वदा संक्रमोऽवतारः, कार्यकाले संक्रम आवेश इति तद्भेदकथन-मुखेन बोधितम् । अतः परं श्रेष्ठचबोधनाय मूलस्वरूपं विदृण्वन्ति । \* यत्राधिष्ठानेत्यादि \* । अधिष्ठानं सत्त्वाद्यात्मकं शरीरमनपेक्ष्य स्वयमेव शुद्धसाकारं ब्रह्म आविर्भवतीत्यादिप्रकारेण पूर्णी भगवा-नुच्यते । एतदेव पूर्णभगवस्वमेव श्रैष्ठ्यम् । तापनीयवाक्यंषु रा-मादीनां त्रयाणां प्रणवमात्रात्रयप्रतिपाद्यत्वमुक्त्वा तेन सत्त्वरज्ञस्न-मोऽधिष्ठानत्वं प्रतिपाद्य, अग्रे अहंग्रहोपासनायाम् ॐतत्सत् सोऽहं परं ब्रह्म कृष्णात्मको नित्यानन्दैकस्वरूप इत्यादिना निरिधष्ठानस्य केवलनित्यानन्दैकस्वरूपस्य कृष्णात्मकस्यैव श्रावणादेतदेव श्रे-ष्ठ्यमित्यर्थः । यद्मप्येतादशत्वं रामनृसिंहतापिन्योस्तत्तत्स्वरूपे उ-च्यते, कल्पभेदेन च तथा सिद्ध्यति । तथाऽप्युरुक्रमावतारे देव-मात्रकार्यार्थतायाः स्फुटत्वात् तेनावतारेण बरुरेवमुक्तेः स्फुटत्वाश्व स्वरुपं मोक्षदातृत्वम् । श्रीनृसिंहस्वरूपे तु, यदिदं किञ्च जगत् सर्वे प्राण एजति निःस्तिमिति कम्पनाधिकरणविषयवाक्योक्त-न्यायेन मुक्तिदातृत्वं नृसिंहराजमन्त्रे स्फुटति, न तु सौम्यरूपतयां-सुगमोपायेन वा।श्रीरामस्वरूपे तु बहूनां स्वरूपसाधननैव मोश्रदातृ-त्वेऽपि सौम्यं रूपत्वेऽपि भूयान् मर्यादानुरोधः । पुष्टिकार्यन्तु स्वल्प-म्। श्रीकृष्णावतारे तु 'गोप्यः कामाद् भयात् कंसो द्वेषाचैधादयो नृपाः । सम्बन्धाद् कृष्णयः स्तेहाद् युयं भक्त्या वयं विभो' इत्यादि- उच्यते । एतदेव च श्रेष्ठ्यम् । अत एव सर्वतः पाणिपादान्तत्वं स्वस्मिन् स्फुटं ज्ञापियतुं तोकादिभावेनाविवभ्व तेन याद्ययाद्यत्वीलाविशिष्ठं यद्यद्वाल्यपौगण्डा स्ववस्थाविशिष्ठं तत्तद्वपं निसमेवेति
वयं जानीमः । नचैवं सच्चिदानन्दिवग्रहोक्तिः सर्वत्र विरुद्धा भवेदिति वाच्यम् । सत्त्वस्यापि भगवद्धमेत्वेन सच्चिदानन्दरूपत्वादिवरोधातः । मन्त्राद्यधिष्ठातृरूपाणि तु विभूतिरूपाणि । एतच्च यथातथा भक्तिहंसे प्रपश्चितम्। तत्त्वंच प्रकाशाश्यवद्वा तेजस्त्वादितिन्यायेन भगवद्धर्माणामपि सच्चिदानन्दरूपत्वाद्धीनाधिकारिणामप्युपासकानां फल्येप्सनां तत्तत्कलदानार्थमैक्वर्यादिरूपे-

बाक्याद बहुभिः प्रकारैमीक्षदत्वम् । तेन मर्यादाननुरोधक्षेत्याद्य-विभूतशुद्धसाकारब्रह्मत्वादेव एवंकपत्वं स्वस्मिन् स्फुटं शापितुं बत्साहरणे, रासं, एकमौद्वर्तिकनानास्त्रीविवाहे, नारदपरीक्षायां य-थायथं तोकप्रौढराजभावेन बहुधा प्रकटो जातः। यदि हि तथा न €यादवतारान्तर इवात्राप्येवं न क्षापयेत् । नाप्येवं प्रकटो अवेत् । अतस्तथा प्राकट्यमेव मुलक्कपत्वमहामाहात्म्यादिगमकमित्यर्थः। तेन सिद्धमाहः। \* तेन याद्दगित्यादि \*। \* तेनेति \*। तोकादिभावे-ऽपिजुम्भाव्यादानदामोदरलीलासु सर्वात्मकत्वव्यापकत्वविरुद्धधर्मा-अयत्वप्रदर्शनेन । तथाचैवं निरवयवत्वेऽप्युपाधौ प्रवेशतो बह्नच-बोगोलकघटाकाशादिवदशांशिभावाविरोधाम प्रमाणविरोधा, न वा कृष्णावतारश्रेष्ठ्यविरोध इत्यर्थः । पुनः किंबिदाराङ्य परिहरः न्ति । \* नचैवमित्यादि \* । % एवमिति \* । सत्त्वस्याधिष्ठानत्वे । सर्वत्रेति \* कल्पान्तरीयेष्ववतारेषु । एवं मुलक्षपव्यवस्थामुक्त्वा विभृतिकपव्यवस्थामाहुः। \* मन्त्रेत्यादि \*। \* भक्तिहंसे प्रप-श्चितमिति \*। तद्यया तथा भक्तिहंसविवरणे तदाराया मया स्फु-टीकृत इति ताभ्यामवगन्तन्यम् । विभृतिरूपस्व एमाहुः । \* तत्त्व-

ण तत्र तत्र स्थितत्वमेव । नन्वेकस्येव शुद्धस्येवानन्तं रूपतं भवते-वाक्तमतो मत्स्यादिरूपेष्वपि नाधिष्ठानत्वेन सत्त्वं वक्तुं शक्यं, कि-श्रेवं निराकारस्वभावत्वं ब्रह्मणः सिद्धयतीति सत्त्वाव्यवहितमा-कट्योक्तिरप्यनुपपन्नेतिचेत । मेवम् । सत्त्वाधिष्ठानत्वस्य प्रमाण-सिद्धत्वेनानपनोधत्वात । तच्चोक्तं, यदेकमव्यक्तमनन्तरूपिमसा-दि । प्राकट्यं हि भक्तिनिर्मित्तकम् । सा तु वहुविधेति तदनुरूपं प्राकट्यमपि तथा। सर्गादिकार्येष्वधिकृतानां भक्तानामितरासक्ति-रप्यम्तीत्युपाध्यन्तरितस्नेहवत्त्वाच्चानन्तरूपत्वेन मत्स्यादिरूपोऽपि तदर्थं तृद्व्यवहित एव प्रकटीभवति । ये तु भगवत्स्वरूपमात्रास-

मित्यादि \*। \* तत्र तत्रेति \*। उद्गीथादिरूपेषु । एवं रूपत्रयवि-भागस्याप्रयोजकत्वं मन्वानश्चोदयति । \* नन्वित्यादि \* । \* एव-मिति 🛊 । सत्त्वस्याधिष्ठानत्वेनाकारसमपंकित्वे । तथाच न्यायसिद्ध-त्वाद्विभावेरूपं तथाऽस्तु । मूलावताररूपं तु न तथा। वदता ब्याघा-तादित्यर्थः। तत्र समाद्रधते । \* मैवमित्यादि \*। \* तद्यति \*। स्वतोऽनन्तरूपत्वे प्रमाणं च। आदिपदेन, क्षयं तमस्य रजसः पराक इलादीनां सङ्गहः। तथाच, यदेकमित्यादिश्चतिषु तमसः परस्तादि-त्यादिब्रह्मविशेषणाद् ब्रह्मसम्बन्धिरूपादौ प्रकृतिसंसर्गराहित्यसिद्ध्या आनन्दरूपममृतं यद् विभाति । आनन्दाऽमृतरूपं प्रणव षोडशान्ते धत्यादिभिः सम्बद्धानन्द्ररूपताया ब्रह्मणः स्वतं।ऽनन्तरूपतायाश्च प्र-माणसिद्धत्वात् प्रकारत्रयमपि प्रमाणसिद्धमिति न व्याघात इत्य-र्थः । ननु भवतु त्रयाणां प्रामाणिकत्वं, तथापि कुत्र कथं प्रकटी-भवतीर्पत न ज्ञातुं शक्यते इति विशेषानवधारणाद् वृथैवायं वि-चार इत्याशङ्कायां तदवधारणहेतुबोधनेन तां निवारयन्ति । \* प्रा-कट्यं हीत्यादि \*। \* प्राकट्यमपि तथिति \* ये यथा मां प्रपद्यन्ते इति भगवद्वाक्यात्तथा। तथाचैवं भक्तिभेदाद्वपभेदांऽपि सुलेनावधार-यितं शक्य इत्यर्थः । तर्हि भक्तिभेदस्य कथमवधारणमित्यत · आहु:। \* सर्गेत्यादि \* प्रादुर्भवतीत्यन्तेन \*।

पवं प्राकट्यप्रकारव्यवस्थापनेन निराकारत्वशङ्काया अपि नि-

कास्तद्यं स्वयंभेवाऽतद्व्यवधानेन पादुर्भवति । एतेनैव निराका-रत्वाशङ्कापि निरस्ता । एतेन सोपधिस्नेहवद्रथमेव मत्स्यादिरूपमा-कट्यस्य प्रमाणसिद्धत्वानिरूपधितत्तद्रथमेव श्रीव्रजनाथपाकट्य-स्यापि तथात्वात सोपाधिस्नेहवत्स्वाप पुरुषार्थदानस्यानुषङ्गिकत्वात पुरुषविध इति श्रुतेश्चेतदेव रूपम्, रसो वै स इसादिश्चितिप्रति-पाद्यं निरुपधिस्नेहवतां विषयः । इदमेव चश्चेष्ठयम् । मत्स्यादिरूपं तु सोपधितद्वतामेव तथा । तादक्तद्वतामर्थ एव प्राकट्यादिस्व-

वृत्तिमाहुः। \* पतेनेवेत्यादि \* । भगवति प्रपञ्चवेलक्षण्यस्य पूर्वपादान्त एव प्रतिपादिततया लैंकिकाकारराहित्यमेव तत्र निराकारता, न तु यावदाकारराहित्यम् । उपाधिव्यवधानं तु शुद्धदर्शनयोग्यता-भावेन हेतुभेदादतः प्राकट्यप्रकारब्यवस्थापनेनेव यावदाकारग्रुन्यत्व-राङ्काप्यपास्तत्यर्थः । एवं रूपविभागं रूपाणां स्वरूपं च विरादी-कृत्यं भगवति श्रीकृष्णरूपं यच्कृष्टचम्, अन्यत्र यत् तद्राहित्यं तद्भ-यं व्यक्तीकुर्वन्ति । \* एतेन सोपधीत्यादि \* । एतेनेत्यस्याध्यवसी-यत इत्यनेन सम्बन्धः । \* तथात्वादिति \* गोपालतापनीयबृहद्धा-मनीयसन्दर्भे, ता नाविद्धित्याद्प्रिमाणसिद्धत्वात् । सोपाधिस्नेह-वत्सु मथुराद्वारकावतीप्रभृतिस्थेष्वपि तत्तत्पुरुषार्थदानस्य तत्तद्-ब्युहेन कृततया आनुपङ्गिकत्वातः । आनन्दमयनिरूपणे, स वा एष पुरुषविध पवेति पुरुषविधश्रुतेश्च । एतदेवानन्दमयं रूपं, रसो वै स इत्याद्यानन्द्रस्रोकविवरणश्रुत्या प्रतिपाद्यं निरुपधिस्नेहवतां व्रजस्था-नां विषयः । इदमेव अधिष्ठानाव्यवहितक्षेवलानन्दमयतया मुख्या-धिकारिप्रमाविषयत्वमेव तस्मित्रवतारे श्रेष्ठयं परमं निष्क्रधम्। मत्स्यादिरूपं तु सोपधिस्नेहवतामेव विषयः । सोपधिस्नेहवतां का-र्यायैव प्राकट्यात्। अतो न तेषु पूर्वोक्तरूपं श्रेष्ठचिमत्येतत् सर्व तसद्रपभेदतसत्प्राकट्यहेतुभेदबोधकप्रमाणगणेनावधार्यते । अतो न कोऽपि राङ्कालेराः। तथाच यदि यावद्विरोपराून्यं ब्रह्म स्यात् तदा तथा स्यादिष । तत्तु प्रागेव निरस्तम् । तथा सति विरुद्धधर्माधार-सैवैवं स्वरूपनिर्द्धारिसद्धी धर्माणाममाविकत्येन वास्तवःवात् त- सीयते । एवं साति गुणभेदस्याऽपयोजकत्वातः सर्ववैदान्तप्रसयत्वं ब्रह्मणो निष्पत्युहम् ॥ ३ ॥

### दर्शयति च ॥ ४ ॥

वेद्यैकत्वेन विद्यानामेकत्वं श्रुतिर्दर्शयित, सर्वे वेदा यत्पदमा-मनन्तीसादिना । उपासनाप्रकारभेदेनोपास्यभेददर्शने दोषं च

दुपसंहारादिचिन्ताया अध्यावश्यकत्वादुक्ताशङ्का निवर्त्तनीयैवेत्यतो मतान्तरीयमेतत्सूत्रव्याख्यानमुपेक्ष्यमेवंत्यर्थः। सिद्धमाहुः। \* एवं सतीत्यादि \* पूर्वोक्तरीत्या तत्तद्धेतुकस्य गुणानुपसंहारस्य क्रपभेद-स्य चावाधकत्वेऽनेकक्रपतायामीप स्वक्रपेक्ये निर्वाधे सित तत्तद्रपगुणभेदस्य वेद्यभेदाप्रयोजकत्वाद् ब्रह्मणः सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वं निष्प्रत्यूहम्। मायावादिमतं तु धर्माणामोपाधिकत्वादुपाधीनां च भिन्नत्वादुपास्यक्रपाणां चाब्रह्मक्रपत्वान्न विद्येक्यं स्वारस्यन प्रयोजयत्वत्र तु ब्रह्मणः सर्वक्रपत्वात् स्वारस्येनातोऽपि तथेत्यर्थः॥ ३॥

दर्शयतिच ॥ अस्मिन्नधिकरणे सर्वफलदातुः परब्रह्मणो वेद्यस्य तद्विपयकतया सर्वासां विद्यानामेक्यमवान्तरिवद्यानामवान्तरेक्यं
च प्रतिपादितमिति निगमियतुं सूत्रं विष्टण्वन्ति । \* वेद्यैकत्वेनेत्यादि \* । \* इत्यादिनोति \* । आदिपदेन मुण्डके ब्रह्मविद्यां प्रक्रम्य
तस्यामेव परापर्यविभागमुक्त्वा ऋग्वेदादिक्षण अपरा, अथ परा
यया तदक्षरमधिगम्यत इति तयोर्लक्ष्मणकथनेन सर्वासां ब्रह्मविद्यात्वं यद् वोधितं तस्य सङ्क्ष्टः । तथाऽन्येरुपन्यस्तानाम, एतमेव बह्वृद्या महत्युक्थ्यं मीमांसत एतमग्नावध्वयं एतं महावते छन्दोगा
इत्यादीनां च सङ्क्षदः । तथाच श्रुतिरिपप्रत्यक्षा वेद्यैकत्वं विद्येकत्वं
दर्शयति । उपास्यमेददर्शने च दापमतोऽपि निष्पत्यूहं ब्रह्मण स्तिद्वधानां च सर्ववृद्यान्तप्रत्ययत्विमत्यर्थः ॥ अत्र आद्या श्रुतिः काठकेऽस्ति । अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादिति प्रदनमुपक्रम्य तदुत्तरत्वेनोका
तत्र च सर्ववेदवीजभूतो य ॐद्वारस्तस्य तथात्वमुक्तम् । स च,
सधाम्नो ब्रह्मणः साक्षौद्वाचक इति प्रदनोत्तरिसिद्धः । तथाचोद्वार-

दर्शयति । यदौ क्षेत्रेष एतस्मिन्नुदरमन्तरं कुरुते अथ तस्य भयं भन्वतीति । उदिसन्ययमप्यर्थकम् । तथाचाऽरमल्पमप्यन्तरं कुरुत इसर्थः ॥ ४ ॥

स्य सर्ववेदबीजत्वात् तदर्थस्यैव सर्वत्र प्रसुतत्वात् सर्वस्यापि वेद-स्य तद्वाचकत्वमिति वेद्यैक्येन विद्यैक्यं सिद्धम्। द्वितीयां तैत्तरी-याणां ब्रह्मवित्रपाठकेऽस्ति । तत्र ह्यहृइयेऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिलयने इति विशेषणचतुष्टयविशिष्टं ब्रह्म, एतस्मिन्निति पदेन परामृद्यते। तथाच यच्छास्त्रीयसाधनमन्तरेणाइइयं. यस्य चात्मान्यो नास्ति कि-न्तु तदेव सर्वासामात्मभूतमित्यनात्म्यम् । यत् पुनरतद्ये,,तत्त्वेव-भयं विदुषोऽमन्वानस्येत्यनेन यः पूर्वांकरूपं ब्रह्म युक्तिभिनीनुचि-न्तयति तस्यापि तद्भयमुक्तम् । तादृशत्वं च मृलक्रप पवेति तद्व-तारेषु या भेदं कुरुते तस्य भयं भवतीति सिद्धचित । तेन सर्वासां विद्यानां सर्वेषामुपास्यानां चैक्यं सिद्धम् । अत्रैतद् बोध्यम् । अन्ये हि शाखान्तराधिकरणोक्तहेतुना तत्ततुपासनानामैक्यं साध-यित्वा तस्यैक्यस्य तेषु तेषु गुणोपसंहारप्रयोजकत्वं घदन्ति। तद-प्रयोजकम् । यासूपासनासु न कश्चिद् विशेषस्तास्त्रैक्यसाधनमन-र्थकम् । यथा ज्यैष्ठचश्रैष्ठचगुणकप्राणोपासनायाम् । यत्र च विशेष-गुण उपसंहर्त्तन्यो यथा पञ्चाग्निविद्यादिषु तत्राधिकगुणोपसंहा-रप्रयोजकत्वात् सार्थकम् । गुणोपसंहारश्चेत् समाचारसूत्रोक्त-हेत्भिरेव सिद्धचति, तदा पूर्वसुत्रे तत्साधनमनर्थकम् । उक्तरी-त्या सर्वासामैक्ये प्राप्ते सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारप्राप्तेर्दुर्वारत्वात् । अतो ये ज्ञानमार्गीया ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपासकास्तेषामेव तथोपसं-हार इति पूर्वसूत्रतात्पर्यबोधनार्थमिदं सूत्रम् । ये पुनः सर्वेत ब्रह्म-स्वमनुसन्दधाना अपि तत्तद्रपप्रधानास्तत्तत्फलाकाङ्किणो वा तेषां तु समाचारस्त्रोक्तैरुपसंहारीनयमहेतुभिरवान्तरैक्यमवधार्य, तत्त-दुपयोगिन एव गुणा उपसंहर्सव्या भवन्ति। एवं सति यदेश्यम-न्यैः पूर्वमृत्रे विचार्यते तद्स्माकं समाचारसुत्रे सिंद्धयतीति सि-भ्रभिन्नाधिकारसूचनार्थमेतत्सूत्रचतुष्ट्यमिति श्रेयम् ।

शंकराचार्यास्तु परस्य ब्रह्मणः पूर्वापरादिभेदरहितत्वात्

सैन्धवधनवदेकरसत्वादिक्षानानां न तदिषयत्वमतो श्रिष्कविक्षानस्य प्रतिवेदान्तं भेदः राङ्कितुं न राक्यते, नापि ब्रह्मविक्षानस्य चोदनाद्यविषयत्वादभेदः सिद्धान्तियतुम् । अविधिप्रधानैर्वेस्तुपर्य- वसायिभिर्द्धिवाक्येर्ब्रह्मविक्षानं जन्यत इति, तत्तु समन्वयादित्यृत्र प्रतिपादितत्वात् । तत्कथिममां भेदाभेदिचिन्तामाचार्य आरभत इत्याराङ्क्या, सगुणब्रह्मविषया प्राणादिविषया वेद्यविक्षानभेदाभेदिच-न्तेत्यदोषः। सगुणे हि ब्रह्मणि कर्मवदुपासनानां भेदाभेदसम्भवात् कर्मवदेव चोपासनानां दृष्टादृष्टफलार्थचोदनाया अपि सम्भवात् सम्यक्षानोत्पत्तिद्वारेण केषाश्चिदुपासनानां क्रममुक्तिफलत्वस्यापि सम्भवाद्य । तस्मात्तेष्ववेषा चिन्तेत्याद्वः । तदिदं प्रथमसूत्रपूर्वपक्ष-भाष्ये एव समन्वयविरोधापत्तेरित्यादिना निराक्षतम् ।

यंत्पुनर्भामत्यान्तद् भाष्यतात्पर्यमुक्तम् । सावयवस्य द्यवय-वानां भेदात्तत्त्वयवविशिष्टब्रह्मगोचराणि विद्यानािन भिद्येरिन-त्यवयवा ब्रह्मणोनिराकृताः, पूर्वापरादीत्यनेन। नच नानास्वभावं ब्रह्म यतः स्वभावभेदाद्, विद्यानािन भिद्येरिन्नत्यत उक्तमेकरस्तितिति । तद्प्युभयिकद्वाद्यधिकरणविचारअनुच्छित्तिधर्मा,यइहनानेव पद्य-तीत्यादिश्वतीनां विचारेण विरुद्धधर्माधारत्वसाधनादेव निरस्तं श्रेयम्।

भास्कराचार्यास्तु यदि विश्वेयं ब्रह्म सर्वत्रेकं तदा तदिषयकं श्वानमुत्पद्यते । कथं भिद्येत । नच बहूनि ब्रह्माणि सन्ति, येन तज्ञानानि भिद्येरक्षतः प्रतिवेदान्तं विञ्चानभेद इत्याराङ्कानुपपन्ना । नापि चोदनाद्यविशेषादिति समर्थनं कर्क्तव्यम् । अचोदनालक्षणत्वाज्ञान्नस्यत्याराङ्क्य विञ्चानमिहोपासनमभित्रेतम् । प्रथमं तावद् वाक्याद् ब्रह्मस्वरूपविषयकं ज्ञानमुत्पद्यते । तज्ञ प्रमेयरूपावच्छेदकम् । घटादिविषयकप्रत्यक्षादिज्ञानयत् । उपासनं तु निर्णीते वस्तुतत्त्वे प्रधात् 'क्रियते । यथा गुरुमुपास्ने राजानमुपास्त इति ज्ञानस्वरूपस्य गुर्वादेरुपासनं भवति । तज्ञ विधिगम्यम् । यथा च तस्यावश्य-कृत्वं तथा चतुर्थस्याद्ये वस्यते । तस्मादुपपन्नेयं चिन्तेत्याहुः ।

इदं चसिद्धान्तेऽपि संमतम्॥

माध्वां रामानुजास्तकोरश्चेतिकन्तायामुपपत्तिमविकारयन्तो-ऽवसरसङ्गत्या विद्याभेदाभेदावेव विकारयन्ति । तत्रापि माध्वमते उपासनाः नाम ब्रह्मजिक्षासा समस्तसन्द्वासाध्यासकपा, अवण मनने इति शावत् । सा च भक्तिसाध्यत्वाज्ञानसाधनत्वाद्
भक्त्यनन्तरं ज्ञानात् पूर्वं विचार्यते । ध्यानाङ्गत्वात् । सैव प्रथमाधिकरणे विचार्यते । समस्तसच्छास्त्रश्रवणमननाश्यां दूरोत्सारिताङ्गानसंशयविपर्ययस्य ध्यानाधिकारित्वादिति । तत्र वेदोदितं ब्रह्म
विषयः । तिकमेकैकेन सर्वशाखोक्तं ज्ञातव्यं, स्वशाखोक्तं वेति सन्देहः । सर्वशाखोक्तं ज्ञातव्यमिति सिद्धान्तः । तेन वेद्यामेदाद्विद्याया अभेदसिद्धिः । तत्र सर्वशाखानामिदानीमप्रसिद्धत्वात्
सर्वपदे सङ्कोचस्त्वावश्यकः । अविज्ञातं विज्ञानतामिति श्रुत्या
ब्रह्मणो ज्ञानपरिच्छेद्यत्वं च श्राव्यते । अतो यथाधिकारं यत् सम्यग्
ज्ञानं तदेव युक्तम् ।अन्यथा अशक्योपदेशापित्तरित्यवधेयम् ।

रामानुजास्त्वत्र वैश्वानरिवद्यां विषयत्वेनोदाहरन्ति । देवस्तु दहरविद्याम् । स प्रतिद्याखं, भिन्ना अभिन्ना वेति संद्ययः। शाखान्तराधिकरणन्यायेन पूर्वोत्तरौ पक्षावित्याह ।

भिश्चस्तु, ब्रह्मणि निरूपितेऽर्थतस्त्रद्विद्यापि निरूपितेव क्षानस्य विषयमात्राधीनविशेषत्वात् तत् किमर्थ विद्यायाः पृथ-ग्विचार इत्याशङ्का गुणोपसंहारानुपसंहारादिभिरेकस्मिन्नपि ब्रह्म-णि प्रकारतो विद्यायां संशयसंम्भवाद्विचार इत्युक्त्वा तत्रादौ ब्रह्मविद्याङ्गभूतानां गुणादीनां विचारार्थे तथा वेदविहितत्वं विना व-ध्यमाणसर्वपापश्चयहेतुत्ववैधकर्माङ्गत्वादीनामनुपपत्तेश्च साक्षाकार-साधारण्येन सकलब्रह्मविद्यासु विध्यादिकमस्तीति सर्ववेदान्तप्रत्य-यसूत्रे विचार्यते । तथाच सर्वगृहमध्वा इतिवदत्र व्याप्यकर्मणि द्वितीया । अतः सर्ववेदान्तस्थं प्रत्ययं विद्यां ब्याप्य चोदनादि वक्ष्य-माणविधिफलादिकं प्रत्येतव्यम् । अथवा सर्वे वेदान्तप्रत्ययाः विषय-त्वेनास्य सन्तीति सर्ववेदान्तप्रत्ययम् । तथाच चोदनादिकं सर्व-वेदान्तप्रत्ययविषयकमिति प्रतिक्षा । यत्र यत्र विधिफलादिकं न भ्रू-यते तत्रापि कल्पनीयमिति यावत् । कुत एतत्? । अविशेषात् । चोदनादिमत्या वेदान्तान्तरोक्तविद्यायाः सकाशादवेलक्षण्यात् । सन म्भवत्येकवाक्यत्वे वाक्यभेदानौचित्यादित्येवं व्याख्याय सूत्रान्तरा-ण्यप्यतस्मिन्नेवार्थे योजयित्वा सर्वस्मिन् वेदान्ते चोदनाविसाधना-र्थमिद्मधिकरणमित्याद् । तत्र साझात्कारसाधारण्येन विध्य-क्रीकारस्तु न युक्तः । नायमात्मा प्रवचनेनः अवणायापि बह-

## उपसंहारोऽर्थाभेदाद्विधिशेषवत् समाने च ॥ ५॥

नतु पूर्वसूत्रोक्तरीया गुणोपसंहारो न कचिदपि पाप्तावसर इति सिद्धम्। दृश्यते चोपसंहारः। श्रीरामोपनिषत्सु, यो वै ये म-त्स्यकूर्माच्यवतारा इयादिनोक्तावताररूपत्वस्य श्रीरामे, नमस्ते रघु-वर्याय रावणान्तकराय चेसादिषु ते इति युष्मच्छब्दविषये श्री-वजनाथे रघुवर्यत्वादेरिसाशङ्का तत्प्रयोजकं रूपमाह ॥ उपसंहार

भियों नलभ्य इत्यादिषु दर्शनात्मकस्य लाभस्य जीवकृतसा-धनासाध्यताया वरणेकसाध्यतायाश्च श्रावणेन तच्छाद्यज्ञान । स्यापि दुर्लभत्वश्रावणेन च तत्साक्षात्कारस्य विधिविषयताया वक्तुमशक्यत्वात् । दर्शनस्य प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वाञ्च । नच द्रष्ट-व्यश्चतिविरोधः । दर्शनामुक्लब्यापारे हशिधातोर्लक्षणया तत्र विधिश्चारितार्थ्येनाविरोधात् सूत्रव्याख्यानम्प्यत प्वायुक्तम् । सा-क्षात्कारवाक्येपूक्तरीत्या विध्ययोगेन प्रतिज्ञाया बाधात् । विद्यासु वैलक्षण्यस्यापि तत्तद्शेन स्फुटतया हेतोर्ण्यभावाञ्चति दिक् ॥ ४॥

उपसंहारोऽर्थाभेदाद्विधिशेषवत्समाने च॥एवमुपासनानां द्वि-विधमेक्यमधिकारभेदेनोपसंहारं च संक्षेपेणोक्त्वा तत् प्रपञ्चितिनु मुपसंहारप्रयोजनं च वक्तु सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*॥ नतु वेद्यैक्येन प्राप्ते सर्वत्र सर्वगुणानामुपसहारे समाचार-सूत्रोक्तेर्निक्षणप्रकारभेदाधिकारभेदासाधारणसम्बन्धिभेदेस्तन्नि-वारणं कर्मोपासनासाधारण्येन इतम् । परं त्वेतावान् वि-शेषो यत् कर्मणि निक्षपणप्रकारभेदो निवारक, उपासनायां तु क्षप्रकारभेदस्तथा तत्र देद्योऽधिकार, इह त्वान्तरस्तत्र सम्बन्धी बाह्य, इह तु ध्येयत्वेनेष्ट आन्तरस्तथापि तेषां गुणान्तरोपसंहार-बाधकता त्वविशिष्टेति तद्वीत्या यस्य कस्यचन बाधकस्य यत्र कापि सम्भवाद् गुणोपसंहारो न कचिद्यपि प्राप्तावकाश इति सि-द्वम् । तद्विरुद्ध श्रीरामतापनीयेऽवतारान्तरत्वस्य दशमस्कन्धी-याऽकूरस्तृती च रघुवयंत्वादेरुपसंहारो हदयंतेऽतो न पूर्वसूत्रोक्तं साधीय इत्याशङ्क तन्निवृत्त्यर्थमिहमन् सूत्रे वेद्यैक्यनिकपणप्रयोजनं इसादिना ॥ उक्तस्य लादिषु यः उपसंहारः स त्वर्थस्य पदार्थस्य भ-गब्छक्षणस्योभयत्राप्यभेदादिस्यशः । नन्त्रेवं सित मत्स्ये शरचापा-दिकं, पुरुषे च श्रुङ्गादिकं भावनीयं स्यादितिचेत तत्राह । विधि-शेषवदिति । यथा विधिशेषाणामिनहोत्रादीनामिनहोत्रत्वादिल-क्षणे धर्मे समानेऽपि सित स्वस्वशाखोक्तमकारकस्यैव करणं, ना-न्यशाखोक्तधर्मोपसंहार एविमहापि तत्तदवतारोपासकस्य तत्तद-

सुचयन्तुपसंहारप्रयोजकं रूपमाहेलर्थः । सुत्रं व्याकुर्वन्ति # उक्तस्थल इत्यादि \*। तत्त्रतापनीये, इति रामपदेनाऽसी,परं ब्र-ह्यामिधीयते, तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यमिधीयत इति आवणा-दक्ररस्यापि भगवति परब्रह्मत्वज्ञानस्य तत्स्तुत्यारम्भे उक्तत्वात् तत्रे योऽवतारान्तरत्वोपसंहारः स भगवल्रक्षणस्य वस्तुन उभ-यत्राप्यभेदमनुसन्धाय । अन्यथा तत्र परं ब्रह्मेति न वदेत् । प्रयो-जनाभाषात् । तथाच येन ब्रह्माभेदस्तत्रानुसंहितस्तेनोपसंहारः कार्य इत्येतद्रथमित्यर्थः । अत्र पूर्वसूत्रोक्तनियमभङ्गं राङ्कृते \* नन्वि-त्यादि \*। \* एवं सतीति \*। ब्रह्मत्वेऽनुसंहिते सति । तथाचैवं मत्स्यादिषु विरुद्धधर्मभावने प्राप्ते स्वाध्यायसूत्रोक्तनियमस्य म-म्नत्वादग्निहोत्रादिष्वपि सर्वशाखोक्तधर्मकरणापत्तिः स्यादित्यर्थः। पतत् समाधातुं सुत्रांशं ब्याकुर्वन्ति । \* यथेत्यादि \* । विधिशेषा-णामित्यत्र बहुवीहिः। आम्नायस्य क्रियार्थत्वात्। \*-समान इति तुल्ये चोऽप्यर्थे। एवञ्च अर्थाभेदातः समानेऽप्युपसंहारां विधिशेषचिति सुत्रयोजना । तथाचाऽत्र श्रीरामादिष्ववतारान्तरत्वं तेन तेन रूपेण तत्तत्कर्मकर्नृत्वमित्येवमुपसंहतं, न तु अस्मिन् कपे तद्र्पत्वमनेन रूपेण तत्कर्मकर्त्तृत्वं वा । तद्यधिकारभेदाव् ब्रह्मत्वानुसन्धान-स्पैव मुख्यत्वेन तत्र ज्ञानमार्गीयाधिकारात् । मक्तिमार्गीयाधिकारे तु मत्स्यादिकपरीय प्राधान्येन सम्बन्धिप्राधान्यामोपसंहारः वतः प्रवस्त्रोक्तनियमसाऽभङ्गात्र त्वदुक्तरीत्या तद्भावनप्राप्ति-र्न बाडिप्रहोत्रादिषु शासान्तरीयधर्मप्राप्तिरित्यर्थः । मस्मिन् पसे गुणोपसंहारप्रयोजनं न स्पुटं अवतीत्यतत्तव्ये, तस्माव् भारत

ऽसाधारणधर्मवस्वेनेवोपासनं, नान्यावतारधर्मवस्वेनापीं सर्थः । यद्वा मत्वर्थीयो वत्त्रस्योऽत्र । तथाच विधिशेषोर्थवादस्तद्वत्समानं च भवति यत्त्रत्र चोपसंहार इसर्थः । अत्रैवं क्षेयम् । एकस्यां श्रुतौ यस्य कर्मणो यत् फल्रमुच्यते तदितरस्यां तस्यां तस्येव कर्मणस्त-दितरत् फल्रमुच्यते। एवं सित द्वितीयश्रुत्युक्तफलकामनयाऽपि त-देव कर्म कर्त्तव्यं भवतीति तत्फलसाधकत्वस्योपसंहारः । यथा यद्वैश्वदेवेन यजते प्रजा एव तद्यजमानः स्रजत इसेकाश्रुतिरस्य यागस्य प्रजाफलकत्वमाह । यद्वैश्वदेवेन यजते अग्निमेव तत्संव-त्सरमाग्नोति तस्माद्वैश्वदेवेन यजमानः संवत्सरीणाः स्विस्तिमाञ्चास्त इसाशासीतेति द्वितीया श्रुतिराह । तत्रोक्तरीतिरिति । यत्तु विधिशेषाणामग्निहोत्रादिधर्माणां तदेवैकमग्निहोत्रादिकर्म सर्वत्रेस-

सर्वात्मेत्यस्य सुबोधिनीमनुस्त्य व्याख्यानान्तरमाहुः । \* यद्वेत्यान दि \*। \* मत्वर्थीयो वत्प्रत्ययोऽत्रेति \*। वत्सह्याः प्रत्ययो चत्प्र-त्ययः। सोऽत्र मत्वर्थीय इत्यर्थः। अस्मिन् पक्षे. विधिशेष इत्यत्र षष्ठीतत्पुरुषः । समानपदमेकार्थकम् । चः समुख्ये । एतमर्थे, तथा-चेत्यादिना गृहीत्वा विभजनते । \* अत्रैवमित्यादि \* । \* तत्फल-साधकत्वस्येति \*। श्रुत्यन्तरोक्तफलान्तरसाधकत्वस्य । उदाहरण-माहः। \* यथां यदित्यादि \*। एते श्रुती तु तैत्तिरीयब्राह्मणप्रथम-काण्डस्थे चातुर्मास्यप्रथमपर्वभूतवैद्दवयागस्य फलद्वयसोधिके । तत्र प्रथमा स्फूटार्था । द्वितीयस्यां तु वैश्वदेवाख्यपर्वणः संवत्स-राभिमान्यग्निप्राप्तिहेतुत्वात् तद्यागकाले तदीयसूक्तवाकमध्ये, सं-वत्सरीणामितिमन्त्रसूक्तवाकाऽऽशीष्षु होता आशासीतेत्यर्थः।\*तत्रो-क्तरीतिरिति # । एकस्य कर्मणो चाक्यद्वयेन फलद्वयश्रावणातः फुल्ह्रयसाधकत्वस्योपसंहारः। तथाच यथा तत्र तथा यस्यामुपासः नायां फलद्वयं भ्रतं, यथा गोपालतापनीये, यं मां स्मृत्या निष्कामः सकामो मवति, अगाधा गाधा भवतीत्यादि, यो ध्यायति सोऽमृतो भवतीति च । तत्र. न्तं यथा यथोपासते तदेव मवति तदीतान

र्थाभेदादुपसंहार इति । तम साधु । अग्निहोत्रादेस्तत्तच्छािसनां स्वस्वशास्त्रोत्तमकारस्येव करणादितरेके मायश्चित्तश्रवणामाऽन्य-शास्त्रोत्तभर्मोपसंहारः शक्यवचनः । माणाद्यपासनास्त्रधिकगुण-स्येतरत्रोपसंहारे न किश्चिद् बाधकं दृश्यते इति तत्र स कर्त्तुं श-क्यत इति चकारेण तदादयः संगृह्यन्ते । वस्तुतस्तु पूर्वसमुच्चया-र्थश्चकारः । शास्त्रान्तरोक्तधर्मोपसंहारप्रयोजनाभावस्य, स्वाध्या-

भूत्वाऽवतीति वाजसनेयिश्रतेस्तत्तःफलदृत्वस्योपसंहारस्तेन फलं वा कर्मसंन्निधाविति पूर्वतन्त्रीयाधिकरणसिद्धप्रयोगभेदबाधनार्थमेत-त्कथनमिति मम प्रतिभाति । एवञ्चास्मिन् पक्षे उपसंहारोऽर्थाभेदा-दिति भिन्नं वाक्यम् । तत्र च पूर्वोक्ताशङ्कानिरासाय अर्थयोर-भदोऽर्थाभेद इति विग्रहः । तथाच अर्थो ब्रह्मरूपवस्तु निरूपण-प्रकारभेदादिरूपवाधकचतुष्टयनिवृत्तिश्च तयोरभेदमनुसन्धायेत्यर्थः तन वस्त्वभेदंऽप्युक्तप्रकारातिरिक्तप्रकारेण भावन पूर्वोक्तबाधक-चतुष्टयापत्तेरुक्तरीत्या भावने च तन्निवृत्तेः सुखेनोक्तराङ्कानिरास इत्यर्थः । नन्वत्र परोक्तव्याख्यानं कुतो नाद्गियत इत्याकाङ्कायां, य-स्वित्यांदिना तद्नुद्य दूषयन्ति । \* तन्न साध्वित्यादि \* । तथाच शिष्टाचारविरोधादिभयस्तन्नाद्वियत इत्यर्थः । नन्वयं दोषस्तवापि तुल्यः । प्राणादिविद्यासु पश्चमस्य रेतसः पष्टस्याग्नेश्च भिन्नशाखीय-त्वेनोपसंहारनिवृत्त्यापत्तरित्यत आहुः। \* प्राणादीत्यादि \*। \* तः दादय इति \* प्राणविद्यादयः । तथाच तत्र तदुपसंहारेऽधिकानु-प्रवेशेन संख्याया अवाधे निरूपणप्रकारभेदस्यावाधकत्वात् कर्म-वन्न्युनातिरेके प्रायश्चित्तस्य तत्राश्रवणात् सम्बन्ध्यभेदाच ने कि-श्चिद् बाधकमिति ता विद्या अनुक्तसमुद्यायकेन चेन संगृह्यन्त इति नास्मन्मते स दोषः । वस्तुतस्त्वस्याः, शङ्कायाः समाचारसूत्रवि-चारादेवानुद्यात् पूर्वोक्तस्यार्थाभेदस्येव समुचयार्थश्चकार इत्य-र्थः । नतु ब्रह्माभेदस्यातीतपादे सिद्धत्वेऽप्यत्रारम्भे पुनस्तत्साधनप्र-योजनभूतस्योपसंहारस्यार्थादेव सिद्धेः प्राणादिविद्यासंग्रहस्यापि सिद्धरेतत्सुत्रं व्यर्थमिति राङ्कायामाहुः । 🖟 शाखेत्यादि 🛊 ।

यस्य तथात्वेनेसत्र निकापेतत्वाद । उपसंहारवीर्जमंनेन सूत्रेणो-क्तम् ॥ ५ ॥

अन्यथार्त्वं शब्दादितिचेन्नाविशेषात् ॥ ६ ॥ .

नन्पासनास्कन्यायेन गुणोपसंहारो ह्यपास्यानां ब्रह्मत्वेनैक्ये सित भवति । मिथोविरुद्धानां गुणानां शान्तत्वक्रूरत्वतपोभोगा-दीनामुपसंहारे क्रियमाणे स्वरूपाणामन्यथात्वम् अब्रह्मत्वं स्या-दिसर्थः । तत्र हेतुः । शब्दादिति । एकत्वेकरसत्वादिधर्मनिरूप-कश्चतेरिसर्थः । समाधत्ते । नाविशेषादिति । एकरसत्वं यथा श्च-तिवरुं न्निणीयते तथा विरुद्धधर्मवत्त्वमपि तत एव तथेसर्थः । तेन वस्त्वेव तत्तादद्भमन्तव्यिमिति भावः ॥ ६ ॥

न वा प्रकरणभेदात परोवरीयस्त्वादिवत ॥ ७ ॥

अपसंहारवीजिमिति \* । उपसंहारहेतोर्बोधकाभाववैशिष्ट्यक्रपं
 तत्तत्कलार्थत्वक्रपं च बीजम् । तथाच न वैयर्थ्यमित्यर्थः ॥ ५ ॥

अन्यथात्वं राद्यादितिचेन्नाविरोपात् ॥

श्वानमार्गीयोपासनायां सर्वगुणोपसंहारे बाधकमाराङ्क्य परि-हरतीत्यारायेनाहुः \* निवत्यादि \* तथाच विरुद्धगुणोपसंहारे एक रसतानिवृत्त्या अपेते ब्रह्मत्वेऽथीभेदरूपहेतास्ततो निवृत्तत्वादुपसं-हार एव न स्यादिति भावः । समाधि व्याचक्षते । \* एकेत्यादि \* । सिद्धमाहुः । तेनेत्यादि \* । तथाच राब्द्यलकृतनिर्णयस्योभयत्रापि तुल्यत्वात् सिद्धे ब्रह्मत्वेनाभेदे, एकोऽहं बहु स्यामिति श्रुत्या ब्रह्मैव स्वच्छ्या, विश्वानमेकमुरुधेव विभातीति न्यायेन जीवप्रज्ञापराधा-त् तथा भातीति ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपासनायां नोपसंहारबाध इत्यर्थः ॥ ६॥

न वा प्रकरणभेदात् परावरीयस्त्वादिवत् ॥ पूर्वसूत्रे अन्यथात्वं राद्धादित्यंशेन यदाशिङ्कतं तस्यैवास्मित् पूर्वसूत्रोक्ताश्रङ्गानिराकरणं वा विकल्पेन पूर्वोक्तात मकारान्तरेण कर्त्तव्यमिसाह । न चेति । तमेवाह । मकरणभेदादिति । अत्रायं भावः । श्रुतिप्रामाण्याद् यावत्तदुक्तधर्मवद् ब्रह्मोतिमन्तव्यम् । एवं सित यादशोऽधिकारिणो याद्यवेद्यं रूपं तादशस्य तस्य ताद्वक् तिक्षरूपयति मकरणभेदेन । तथाच ज्ञानप्रकरणे
ज्ञानाधिकारिणो यादग्रूषं श्रेयं तादक् तस्मै निरूपयत्यद्वस्यमग्राद्यमिसादिरूपा श्रुतिः । भक्तिप्रकरणे तु भक्तेर्वदृविधत्वाद् याद्ययाद्रम्भक्तानां याद्ययादक्तदनुभवविषयस्तादक्तादक् तिक्ररूपयति
अथर्वणोपनिषदिति । अत्र दृष्टान्तमाह। परोवरीयस्त्वादिवदिति ।
अस्मिन मे लोकेऽद्धुक् स्यादिति कामवत आराग्रावान्तरदीक्षा

सूत्रे प्रकारान्तरेण परिहारमाहेत्याशयेन व्याकुर्वन्ति \* । पूर्वसू-त्रेत्यादि **\* । विकल्पेनेत्यस्येव विवरणं \* पूर्वोक्ता**दित्यादि \* । तथाच अन्यथात्वं प्रकरणभेदाद्वा नेति सूत्रयोजना । हेत्ं विवृण्व-न्ति । \* अत्रायमित्यादि \* । \* उपनिषदितीत्यन्तम् \* तथाच ब्रह्म-णि सर्वत्र सर्वगुणसत्त्वेर्शप न सर्वत्र सर्वे प्रकटयतीति प्रकरणमे-देन तत्तद्रपतदीयतत्तद्गुणकथनाद्वगम्यते। तथा सति तत्तद्धि-कारिणा तत्तद्गुणा एव तत्र भावनीया इति स्वरूपाणामन्यथात्वा-भावात् तर्स्मिसस्मिनुपास्यं रूपे तदेकत्वतदेकरसत्वयोरनपायान्ना-ब्रह्मत्वम् । अत एव, अपि संराधनसूत्रे ज्ञानप्रसादेनेति श्रुत्या ज्ञाना-विकारिणो निष्कलद्दीनम् । भक्ताधिकारिणोऽर्जुनस्यानेकधाद्वद-रेति स्मृत्या तद्दर्शनमुक्तमिति सङ्गच्छते । तस्मान्नात्र राङ्केत्यर्थः। अत्र द्रष्टान्तमाहेति \* एवं श्रुत्याशये विनिगमकं द्रष्टान्तमाहेत्य-र्थः । विषयवाक्योदाहरणेन इष्टान्तं विष्टुण्वन्ति । \* अस्मिन्नित्यादि \* इदं वाक्यं तैत्तिरीयसंहिताषष्ठकाण्डद्वितीयाध्यायसम् । अर्थस्तु, अहीनाक्ये सोमयांग अहीनसत्रे च उपसांहनसंख्यां पूर्व विधाय तेषु विनेष्ववान्तरवीक्षाङ्कवतपानस्तनसंख्यां विवसे । तत्राऽघान्तर-

पूर्वमुक्ता । तदग्रे परोवरीयसीमऽवान्तरदीक्षामुपेयाद् यः कामये-तामुष्मिन् मे लोकेऽद्धुंक स्स्यादिति चतुरोग्रेऽथ त्रीनथ द्वावयेक-मेषा वै परोवरीयस्यवान्तरदीक्षेति पठितम् । अस्य दीक्षापकरणे पठितत्वाद् दीक्षां विनोक्तरीसा त्रते तु न परोवरीयस्त्वमेवं भक्ति-मकरणीयानामथर्वणोपनिषदाद्यक्तरूपाणां न भक्तिरहितोपास्य-त्वम् । ज्ञानसाधनत्वेन विष्णुस्मरणादावि क्रियमाणे भक्तित्वं नेति । अथवा पूर्वसूत्रेण सर्वरूपेषु मिथः सर्वधर्माणामुपसंहारः माप्तः । स चैकान्तिकभक्तानुभवविकद्ध इसत्र व्यवस्थितविकल्प-माह । न वेसादिना । सर्वेष्ववतारेषु भगवद्वतारत्वेन साधारणी भक्तिर्यस्य स सर्वत्रोपसंहारं करोतु नाम । यस्त्वेकान्ती तस्य

दीक्षा द्विविधा। योऽस्मिन् लोके समृद्धिशीलं फलं कामयते त-स्यारात्रावान्तरदीक्षाः। सोमक्रयदिने सायमेकस्तनम् । अपरेष्टः प्रा-तर्हींसनी सायं त्रीन् सनान्, परेद्युः प्रातश्चतुस्तनान् । एवं पाने आ-राम्रावान्तरदीक्षा सिद्धाति । सा पूर्वेमुक्ता । आरंबळीवईप्रतोदनळो-हं, तद्रह्मं मुखं यस्याः सा आराम्रा। तद्रमं परोवरीयसीवाक्येप्न्या। तत्र विपरीतं वतम् । सोमकयणदिने चतुरः स्तनान् दुशुः, अपरेशुः पातसीन सायं हो, परेद्यः पातरेकमित्येवं दिनत्रय इति। तेन सिद्धमा-हु:। \* अस्येत्यादि \* तथाच तत्तद्भक्तिमतां तथा तथोपासनापरि-पाके तत्र ब्रह्मत्वस्यानुभवाम्न ब्रह्मत्वराङ्कादयः । अभक्तराङ्कामात्रेण तु न तत्र तद्बाध इति तेषां ब्रह्मत्वं निर्विघ्नमित्यर्थः । न्तु ज्ञानार्थम-पि विष्णुस्मरणादेः कियमाणत्वात् कथं न तेषां रूपाणां भक्तिरहिता-पास्यत्वमित्यत आहु:। \* झानेत्यादि \* इदं भक्तिहंसे प्रपश्चितमतो नात्र ब्युत्पाद्यते । अथ पूर्वसूत्रेणैवोक्ताराङ्कानिवृत्तावस्य न तथाव-डयकत्वमित्यरुच्या प्रकारान्तरेण सुत्रं व्याचक्षते । \* अश्ववेत्यादि \* \* पूर्वस्त्रेणेति \* उपसंहारस्त्रेण । \* इत्यत्र व्यवस्थितविकल्पमा-हेति \*। इति हेतोरस्मिन् सुत्रे तथाहेत्यर्थः । व्यवसाख्यक्षं स्फरी-क्रवंग्ति। \* सर्वेष्विस्यादि \*।

स्नेहोत्कर्षणान्तः करणमेक स्मिन्नेत रूपे पर्यवसितमिति रूपान्तर-मन्तः करणारूढं न भवसेवात नोपसहारसम्भावनापीति । तदेत-दुःच्यते । न वेत्यनेन । तत्र हेतुः । प्रकरणभेदादिति । श्रुसा-दिषु तत्तदिषकारिणमुद्दिश्य तत्तत्पकरणमुक्तम् । तेनात्र प्रकर-णभेदेन अधिकार उच्यते । एवं सत्युपासकादिभ्य उक्तरीसो-त्कृष्टाधिकारादिसर्थः सम्पद्यते ॥ परोवरीयस्त्वादिवदिति ॥ प-रस्मात्परश्च, वराच वरीयानिति परोवरीयानुद्रीथः । तथाचाक्ष्या-दिसादिगतहिरण्यक्मश्रुत्वादिगुणविशिष्टोपासनाया अप्युद्रीयो-पासनत्वेन साम्येऽपि सर्वोत्कृष्टत्वेनैवाद्गीयो भासत इति, न हिरण्यक्रमश्रुत्वादिगुणोपसंहारः परोवरीयस्त्वगुणविशिष्टोद्गीयो-पासनायामेवं प्रकृतेऽपीति ॥ ७ ॥

संज्ञातश्चेत्तदुक्तमास्ति तु तदपि ॥ ८ ॥

हारानुपसंहारी व्यवस्थापिती। तां व्यवस्थामेव द्वहयितं किञ्चिहा-

<sup>\*</sup> तदेतिदिति \* व्यवस्थितं विकल्पनम् ।

<sup>\*</sup> तत्र हेतुरिति \* व्यवस्थायां हेतुः । नन्वस्तु व्यवस्थायामधिकारभेदस्य हेतुत्वं तथाप्यनुपसंहार उत्रुष्टाधिकारो हेतुरिति
कथं गम्यते इत्याकाङ्कायां इष्टान्तेन गम्यते इति बोधनाय इष्टान्तमुपन्यस्य व्याकुर्वन्ति । \* परस्मादित्यादि \* । छान्दोग्ये प्रथमप्रपाठके प्रवाहणेनोद्रीथकुरालतमेनोद्रीथिवद्यासमाप्तावुक्तम । आकाशो
होवेश्यो ज्यायानाकाशः परायणं, स पत्र परोवरीयानुद्रीथः स एबोऽनन्त इति तद्विद्यायामेवाक्यादित्यादिप्रतीकोपासनाप्युक्ता । अतसत्र हिरण्यदमश्रुत्वादिगुणसत्त्वेऽपि सामगतिपरंपराविश्वान्तिस्थानभूतपरोवरीयस्त्वगुणविशिष्टोपासकस्य ते गुणा नैतस्मादुत्कृष्टत्वेन भानतीति न तदुपसंहारस्था तत्तदेकान्तिन उपास्ये कपे गुणानतरसत्त्वेऽपि तेषामुत्कृष्टत्वेन भानाभावान्नोपसंहार इत्यर्थः ॥ ७ ॥
संज्ञातश्चेत्त्वुक्तमस्ति तु तदिष ॥ पूर्वसूत्रधिकारभेदेनोपसं-

एकान्सनेकान्तिनोरिष श्रीरामोपासकत्वादिसं क्रांत्विविशिष्टेसे-कान्तिनोऽप्युपसंहारो युक्त इसाशङ्कोत्तरं तु, न वा प्रकरणभेदा-दिसनेनैवोक्तमः । संज्ञा तु लौकिकी, अधिकारस्त्वान्तरः । स एव बलीयानिति। संज्ञैकत्वस्य हेतोरन्वयव्यभिचारमाह । अस्ति तु तद-पीति । प्रामितभेदेष्वप्युपासनेषु परोवरीयस्त्वादिषु संज्ञैकत्वमुद्गी-थोपासनेऽप्यस्तिसर्थः ॥ ८॥

शङ्कच परिहरतीत्याशयेन सूत्रं पठित्वा व्याकुर्वन्ति । \* एकान्ती-त्यादि \* रूपप्राधान्यवानेकान्ती, ब्रह्मत्वप्राधान्यवाननेकान्ती। तयो-रुक्तसंज्ञैकत्वेनोपसंहारप्रयोजनकहेतुचतुष्टयसिद्धौ रूपप्राधान्यकृता-धिकारमात्रस्याप्रयाजकत्वात्तथेत्याराङ्कोत्तरं त्वितप्रसङ्गवारकतया-ऽऽवइयकत्वेन अधिकारस्योपसंहारनियामकतासमर्थनावुक्तम्। \* सं-बळीयस्त्वमित्याशङ्क्य तस्य तथात्वमाहेत्यर्थः । \* प्रमितभेदेष्वित्या-दि \* छान्दोग्ये ॐमित्येतद्श्वरमुद्गीथमुपासीतेत्युद्गीथावयवं प्रणवं प्रस्तुत्य तस्य रसतमत्वादिगुणोपव्याख्यानपूर्वकं, देवासुराः संयतिर इत्यादिना, अथ ह य एवायं मुख्यः प्राणस्तमुद्रीथमुपासाञ्चकिर इ-त्युद्गीषावयवप्रणवविषयमुपासनमुच्यते । तथा आदित्यादिपुरुषप्र-तीककम् । तथा आकारामुपकम्य परावरीयस्त्वगुणकम् । वाजस-नेयके तु, हन्तासुरान् यज्ञ उद्गीथेनात्ययामेति कृत्स्नमुद्गीथं प्रस्तृत्य, अथ हेममासन्यं प्राणमुचुस्त्वं न उद्गायेत्यादिना कृत्स्नोद्गीर्थावषय-मासन्योपासनमुच्यत इति प्रकरणभेदविषयभेदाभ्यां प्रमितभेदेष्व-पि तेषुं सा संज्ञाऽस्ति । उपसंहारहेतुर्विद्यावेद्ययोरभेदस्तु नास्तीति न संज्ञामात्रेणोपसंहारः प्रयोक्तुं शक्यतेऽतो न पूर्वोक्तव्यवस्थाभङ्क इ-त्यर्थः । एवमन्यथात्वसूत्रेण परोवरीयःसूत्रप्रथमवर्णकेन च वेदी-क्यबाधकं परिहृतम् । तद्द्वितीयवर्णकेन, संज्ञासूत्रेण च समाचार-सुत्रोक्ता अधिकारस्योपसंहारनियमहेतुता प्रपश्चितेति चतुःसूज्यां परापरविद्यासाधारण्येन तौ निर्णीतौ । पवमत्र स्वाध्यायसूत्र-मारभ्य पड़ाभेः सुत्रैरुपसंहारप्रकारो विचारितः। तेनाऽत्र गुणोः-

## व्याप्तेश्च समञ्जसम् ॥ ९ ॥

अथेदं विचार्यते । उपास्येषु रूपेषु बाल्यपौगण्डादिकमण्यु-इयते । तथा सित विग्रहे न्यूनाधिकभाव आपततीति तत्रोक्तं स-चिदानन्दत्वमनुपपसं स्याद तेषां सदैकरूपत्वाद । प्राक्ठतत्वे च स-वीमसमञ्जसं स्यादिति प्राप्त आह । व्याप्तेरिति । सर्वतः पाणिपा-दान्तिमिसादिस्मृतेः साकारमेव व्यापकिमिति । चकाराद सर्वरस इति श्रुसा रसात्मकत्वेन भक्तानां याद्यञ्चेण लीलारसानुभवस्ता-हम्हपं क्रमेण योगमायापसारणेन प्रकटीकरोतीति बाल्यादिभावो

पसंहारो विषयः। स च सर्वैः सर्वेपूपास्येषु पुरुषेषु सर्वेषां गुणानां कंतव्य, उत तैने से तु तेषु तेषां तेषामिति संशयः। तत्राद्यः पृदेः पक्षः। मार्गभेदेन यथाधिकारं कर्तव्य इति सिद्धान्तः फलति । पवश्चात्र सामान्यतः स्वभावकपा गुणासत्तत्कार्यकर्त्तृः वादयश्च यथाधिकारमुपसंहार्यत्वेनानुपसंहार्यत्वेन विचारिताः । अन्ये तु, पतित्रसूष्ट्यां छान्दोग्यवाजसनेयकोक्तयोख्द्रीथविद्ययोरमेदो, भदो वितिसंशयमा पद्य पूर्वसूत्रे अभेदं पूर्वपक्षिकत्य सूत्रद्वयंन प्रक्रमभेदञ्चतकपमेदात् संक्षाया लौकिकत्वाद् व्यभिचारित्वाच विद्याभदं सिद्धान्तयन्ति । तत्तु ताहशसिद्धान्तस्य प्रथमसुत्रोक्तचोदनाद्यविशेषकपहेत्वेकदेश-भृतकपाभावे पूर्वोक्तहेत्वभावादेव सिद्धत्वाक्षात्यावद्यकमिति प्रति-भाति॥ ८॥ २॥

व्याप्तेश्च समञ्जसम् ॥ अतः परं पुनर्बह्मगतानेवान्यात् धर्मात् अवस्थारूपात् विचारयतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* अथे-त्यादि \* । \* तथा सतीति \* । अवस्थावत्त्वे साति । \* तत्रोक्तिन-ति \* । तेषु रूपेषु श्रुत्योक्तम् । \* तेषामिति \* । ब्राह्माणां सिच-दानन्दानाम् । \* सर्वमिति । \* उपास्यरूपेषु साधितं ब्रह्मत्वं तेषां ब्रह्मत्वेनोपासने श्रुतिविरोधपरिहारादिकं च । \* इति प्राप्ते आहेति\* एवमवतारेष्ववस्थाविशेषदर्शनेन पूर्वसाधितस्य वैयर्थ्यं तत्परिहा-रमाहेत्यर्थः । ब्याकुर्यन्ति । \* सर्वत इत्यादि । \* क्रमेणेति \* । पपत्तेः सर्वमुपपन्निमिसर्थः । तेन यावदुक्तधर्मवद् ब्रक्षोति सि-द्धम् ॥ ९ ॥

कालोपाधिक्रमेण । तथाचासामञ्जस्यं तदा स्याद् यदि विष्रहस्य प्राक्ततत्वं सस्मिन् विप्रहे न्यूनाधिकपरिमाणवत्त्वं च कालोपाधि-जन्यं स्यात् । तत्तु नास्ति । किन्त्वावरणापसारण आकाशस्येव व्यापकत्वसच्चिदानन्दविष्रहस्यावरणभूताया योगमायायाः क्रमा-द्दपसारणेन भक्तानां तल्लीलारसानुभावनार्थमिच्छया कृपया ताद-शपरिमाणकं तद्रपं प्रकटीकरोतीति यथा व्यापकस्याकाशस्य वृद्धिहासभाक्त्वमुपपन्नं तथा ब्रह्मणो रूपेष्वपि सर्वे वाल्यादिभान-मुपपन्नमित्यर्थः । इदमत्र भगवता व्यासेन समञ्जसपदकथनाद वृद्धिहाससूत्रोक्तमुभयसामञ्जस्यं स्मारयताः चकारेण, लोकवत्तु लीलाफैवरुयमिति च स्मारयता बाधितं क्षेयम् । भगवतो योगमा-यावरणं च गीतायां, नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः मुढांऽयं नामिजानाति लोको मामजव्ययमिति स्वयमेवोक्तमिति नात्र शङ्कालेशः । सिद्धमाहुः । \* तेनेत्यादि । \* एवं व्याप्त्यादिना सा-मञ्जस्यसाधनेन यावदुक्तधर्ममुक्तं तत्सदृशं वा श्रुतिसिद्धं केवलं ब्रह्मैंबंति सिद्धम् । तथाचोपास्यरूपेषु प्रतीयमानानां नित्यानामेव बाल्यपीगण्डादिधर्माणां परिमाणानां तत्तल्लीलानां चावरणतद्भङ्गज-न्यप्रतीतविषयत्वेनाविरोधमवधार्य भक्तिमार्गीयेण तेऽप्यूपसंहार्या इत्यर्थः । तथाच बाल्यादिभावो विषयः । उपपद्यते, न वेति संश-यः । पूर्वपक्षसिद्धान्ती स्फूटी ॥

रामानुजानां मते इदं पूर्वस्यैव शेषः॥

शांकर भास्करे च मते तु ॐमित्येतदक्षरमुद्रीयमित्यत्न श्रू-यमाणं सामानाधिकरण्येऽध्यासापवादपर्यायविशेषणपक्षाणां मध्ये को वा युक्त इति संशये अध्यासपक्ष एकस्मिन् शब्दे लक्षणापत्या, द्वितीय च एकस्य निवृत्तेरदृष्टायाः कल्पनापत्त्या, तृतीयस्य चाप्र-सिद्धा असंगतत्व, त्रयाणाम् । अतो विशेषणपक्षो युक्त इति सि-द्यान्तितम् ।

तदकाण्डताण्ड्यं प्रतिभाति । तन्मते प्राणादीनां यथायथम्

ननु ब्रह्मधर्मत्वेन ते सर्वे निसा वाच्याः। ते च तत्तद्भक्तवि-शिष्टाः । तत्र चैकस्येव भक्तस्य पौर्वापर्येणानेकलीलासम्बन्धित्वं श्रूयते । तथाच पूर्वलीलाया निसत्वेन तत्सम्बन्धिभक्तस्यापि त-थात्वं वाच्यम् । एवं सति तस्येवाग्रिमलीलासम्बन्धोऽश्वावयवचनः। तथा वचने तु पूर्वलीलाया निसत्वं भज्येत । निसत्वे त्वग्रिमली-लासम्बन्धिनो भिन्नत्वं स्याद् । तच्चानुभवतदावेदकमानविरुद्ध-मिसत उत्तरं पठति ॥

अब्रह्मत्वेन ब्रह्मकार्यत्वेन च तत्र ब्रह्मदृष्टिवत् प्राणादिदृष्टेरप्यध्यस्तत्वेन ॐड्डारे उद्गीथदृष्टेरपि तथात्वे विद्योषाभावादिति ॥ ९ ॥

अग्रिमसूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि । \* अनुच्छि-त्तिधर्मेतिथ्रत्या ब्रह्मधर्माणामनुच्छेदश्रावंणाद् ब्रह्मधर्मत्वन ते सर्वे बाल्यादयो नित्या ध्वंसाप्रतियोगिनो वाच्यास्त च छी-तत्तद्भक्तानुभावनार्थत्वात्तत्त्वतिष्ठोपयोगिभक्तविशिष्टास्त-त्र कृष्णोपनिषद्येकस्यैव भक्तस्य पौर्वापर्येणानेकळीळासम्बन्धित्वं. यो नन्दः परमानन्दा यशोदा मुक्तिगाहिनीत्यादिना श्रीनन्दादि बन्दा-पर्यन्तानां स्वरूपकथनानन्तरं, सांऽवतीणीं महीतले, वने वृन्दा-वनं क्रीडन् गोपगोपीसुरैः सहिति तैः सह क्रीडाकथनाच्छुरूयते । लीलासम्बन्धित्वचाकरोत्या भक्तस्यापि नित्यत्वं वाच्यम् । एवं पूर्वलीलातत्सम्यन्धिभक्तयोर्नित्यत्वेन पूर्वलीलावैशिष्टचस्यापि नित्य-त्वे स्राते तस्यैवाग्रिमलीलासम्बन्धोऽशक्यवचनः । तस्यैवाग्रिम-ळीलासम्बन्धवचने त्वेकस्य युगपद्धिरुद्धलीलाद्धयानुभवस्याशक्य-वचनतयाग्रिमानुरोधे पूर्वलीलानित्यत्वं भज्येत । पूर्वनित्यत्वे चैकस्य युगपदनेकलोलासम्बन्धस्याशक्यवचनतया अग्रिमलीलासम्बन्धिनो भक्तस्य पूर्वलीलानुभवकर्त्तुः सकाशाद् भिन्नत्वं स्यात् । तद्य भिन्न-त्वं लीलानुभावत् भक्तेक्यावद्कप्रमाणभूता या कृष्णोपनिपनिषत्थ-श्रुतिस्तद्विरुद्धं चेति लीलानित्यत्वे भक्तभेदप्रसङ्गादुकश्रुतिविरोधो, भक्ताभेदे च लीलानित्यत्वभङ्गादनुन्छित्तिधर्मश्रुतिविरोध इत्युभय-तःपाशारज्जुरित्याशङ्कायामुपसहारदौर्घट्ये प्रप्ते तन्निवृत्यर्थमुत्तरं स्रत्रं पठतीत्यर्थः ॥

# सर्वाभेदादन्यतेमे ॥ १०॥

लीलामध्यपातिनां सर्वेषां पदार्थानां ब्रह्मणा सहाभेदाद् ब्र-ह्मणश्चेकत्वात पूर्वलीलातोऽन्यत्रोत्तरलीलायामपीमे पूर्वलीलास्-म्बान्धिन एव त इसर्थः । अत्रेदमाकृतम् । रसो वै स इति श्रुसा,

सर्वाभेदादन्यत्रेमे ॥ व्याकुर्वन्ति । \* लीलेत्यादि \* । ब्रह्मणा सहाभेदादिति \*। 'तस्मान्न भिन्ना एतास्तु आभिर्भिन्नो न वै प्रभुः। भूमाबुत्तारितं सर्वे वैकुण्ठस्वर्गवासिनामं ति कृष्णोपनिषच्छ्रुती सर्वासां ब्रह्माभेदश्रावणेन तन्न्यायेनान्येपामपि पदार्थानां तथात्वात्। नन्वस्तु भक्तानां ब्रह्माभेदस्तथापि पूर्वोक्ताशङ्कायाः कथं निवृत्ति-रित्याकाङ्कायामभेदस्बरूपं व्याकुर्वन्ति । \* अत्रदमित्यादि \* । प्र-काशाश्रयाधिकरणे स्वरूपधर्माणां ब्रह्माभेदस्तादात्म्यरूपो भेदविरु-द्धसम्पन्निणीतस्तत्र परिच्छिन्नकार्यकर्तृत्वस्य भद्तिणीयकत्वेन स-चिचदानन्दरूपस्य चाभेदनिर्णाकत्वेन भेदात्यन्ताभावरूपस्याभेदस्या-ऽभावात् । तस्यां च सम्पदि स्वाश्रयाविनाभूतत्वं प्रविष्टमिति ब्रह्मा-विनाभूता ब्रह्मात्मकाः सच्चिदानन्दरूपाः स्वरूपधर्मा इति सिद्धम् । असद्वा इदमत्र आसीत् ततो वै सदजायत, तदात्मानः स्वयम-कुरुत तस्मात् तत् सुकृतमुच्यत इति, यद्वैतत् सुकृतं, रसो वे स इति श्रुतौ च, सोऽकामयतेत्यादिना पूर्वानुवाक उक्ता या सृष्टि-स्ताम, असद्वेत्यादिना असाधुत्वेन प्रदर्श्य, ततो वै सद्जायतेत्यनेन विवक्षितस्य प्रकटितस्य साधुत्वमुक्त्वा तत्र हेत्वाकाङ्कायां तदा-त्मानमित्यादिना ततो विशेषमाह । तत्र हिं प्रजाययेतिद्वितीयाऽऽका-रादुच्चनीचभावः । अत्र तु स्वयमेव परिणत इत्ययं परिणामः सुकृतकप इति । नतु तत्रापि, बहु स्यामिति पूर्वाकारात स्वस्येव परिणामे कथमस्यैव सुकृतत्वं, न तस्येत्याकाङ्कायामेतस्य सुकृतत्व-हेतुमाह । यद्वैतत् सुकृतं, रसो वै स इति । वैशब्द् उक्तशङ्का-निवृत्त्यर्थः । प्वकाराऽर्थो वा । तथाच यदेतत्सुकृतं स वै निश्चयेन रसः सर्वसारभृत आनन्दः । तदेवाग्रे परिचाययति । रसः ह्येवाय-मित्यारभ्यानुवाकसमाप्तिपर्यन्तम् । तथाच पूर्वसृष्टी सच्चितारे ।

सर्वरस इति श्रुंसा च सर्वरसात्मकत्वं ब्रह्मणो निर्णातम् । तथाच यस्य रसस्य ये विभावानुभावादिरूपास्तैः स रसः सम्पद्यते । आतानवितानात्मकतन्तुभिः पट इव । अतस्तत्तादात्म्यं रसस्येति सर्वाभेदो निष्पत्यूह इति । ननु विरुद्धदिक्कयोरेकजातीयभावव-तोर्भक्तयात्रायेन युगपदेकजातीयळीळासहितभगवत्पादुर्भावे भग-वतो स्थापकत्वेनैवं पादुर्भावस्योपपन्नत्वेऽपि ळीळापदार्थानामच्या-पकत्वाद्यगपदाविर्भावोऽनुपपन्नः । भक्तयोः समानत्वाद्धक्तिमार्ग-

प्राधान्यं, नानन्दस्य । इह त्वानन्द् एव तत्तद्रूप इति तस्याः सका-शादिममन्त्रयं विशेष इत्यर्थः । एवं सर्वरस इति श्रुतो च सर्वरसा-ऽऽत्मक्तवेन । तेनैताभ्यां ब्रह्मणी रसात्मकत्वं निर्णीतम् । तेन यत सिद्धं तदाइ । \* तथाचेत्यादि \* । \* विभावानुभावरूपा इति \* । आलम्बनविभावरूपा भक्ता, उद्दीपनविभावरूपा ऋत्वादयः । अनु-भावाः कटाक्षवेणुवादनादयस्तेषां सर्वेषामयं तादातम्यरूपे अभेदे निर्विघ्ने लीलास्थानां भक्तानां ब्रह्मात्मकत्वेन नित्यत्वात् पूर्वोत्तरली-लासम्बन्धित्वं निर्विघ्नम् । लीलानां च ब्रह्मधर्मत्वान्नित्यत्वम् । एवं सर्वेषां नित्यत्वे यगपःसर्वेळीळानुभव आपतिति । स च, अङ्गसङ्कं करिष्यामीत्यादिश्रीतप्रयोगाऽन्यथानुपपत्यवगतभगवदिच्छामहिम्नाः तत्सामर्थ्यमाहम्ना च निवारणीयां, न तु भक्तानुभवादेरनित्यत्व स्वयं कल्पनीयम् । ब्रह्मणी मनोवागगोचरत्वस्यानिरुक्तादिश्चतिसिद्ध-त्वात्।इदमत्र वोधसोक्रयार्थमुक्तम् । उत्पत्तिपक्षस्याप्येकदेशत्वनादर-णात् । बम्तुतस्तु यथा छीला सम्पद्यते तत्प्रकारकं सर्वे ब्रह्मेव । तथैव ळीळापि।यद्कमन्यक्तमनन्तरूपं,विश्वं पुराणं तमसः परस्तादितिश्रुते:। 'यथा सुवंण सुरुतं पुरस्तात् पश्चाच्च सर्वस्य हिरण्मयस्य।तदेव मध्ये व्यवहार्यमाणं नानापदेशेरहमस्य तद्वदि'त्येकादशे भगवद्वाक्याच्च । उपर्पात्तपक्षस्यैव मुख्यत्वात् । तच्च प्रागेवोपपादितोर्मात न कि-श्चिद्दनुपपन्नामित्यर्थः । अत्रैव किञ्चिदाराङ्म परिहरन्ति । \* र्नान्व-त्यादि \* सामञ्जरपादित्यन्तम् \*। \* प्रादुर्भाव इति \*। विचार्य-

विरोधापाताद्विनिगमकाभावाच्चैकत्र मायया प्रदर्शयतीति च न वक्तं युक्तामिति शङ्काप्येताभ्यां निरस्तेति क्षेयम् । ब्रह्मणो व्याप-कत्वाल्लीलायाश्च तेन सहाभेदात्तथात्वादेकस्मै भक्ताय यथा ब्रह्म-णा सह लीलापदार्था आविर्भवन्ति तथैव तदैवान्यत्रापि भक्त-समानदेश आविर्भवन्तीति सर्वसामञ्जस्यात् ॥ १०॥

ननु व्यापकत्ववत् पूर्णानन्दैक्वर्यवीर्यादयोऽपि धर्मास्तेषु प्र-तीता भवेयुः । नचैवमस्ति । दुःखसम्भावनायां प्रभुमेव प्रार्थयन्ति यतः । एवं सति व्यापकत्वमपि न वक्तुं शक्यम् । तुल्यत्वादतः उत्तरं पृठति ॥

आनन्दादयः प्रधानस्य ॥ ११ ॥

पूर्णानन्दैक्वर्यादयः प्रधानस्य धर्मिणो ब्रह्मण एव धर्माः ।

माण इति शेषः । \* इति शङ्कोति \* । लीलासम्बन्धिपदार्थाव्याप-कत्वकृता शङ्का । \* तथात्वादिति \* । व्यापकत्वात् । तथाच नेऽपि व्यापका एव । परिच्छिन्नत्वप्रतीतिस्तु तेन तेन प्रकारेण ततस्ततो मायापसारणाद्विरुद्धधर्माश्रयत्वस्य साधितत्वाच्चेति न किमण्यनु-पपन्नामस्यर्थः।तेन स्वरूपप्रधानस्य भक्तिमार्गीयस्य तत्त्वलीलासम्बन् न्धिनां भक्ताद्यो गुणाः सर्वेऽप्युपंसहारणीया इति वोधितम् ।

अन्ये त्वत्र छान्दोग्यवाजसर्नायकौशीतिकनां ज्यष्ठचश्रेष्ठचा-दिगुणिका प्राणविद्येका, भिन्ना वेति संशये भिन्नेत्याशङ्खा छान्दो-ग्यवाजसनेयिनोर्गुणाधिकयेऽपि रूपाभेदाद्विद्येक्ये कौशीतिकनामिषः विश्वष्ठत्वादिगुणोपसंहारं सिद्धान्तयन्ति ।

तदस्मन्मते समाचारसूत्रे निरूपणप्रकारभेदस्य प्रायश्चित्ता-द्यनुन्नायकत्वे उपसंहारानुगुण्यस्थापनादुपसंहारसूत्रेऽर्थाभेदकथः नाच्च सिद्धचतित्युपेक्षित्ं बोध्यम् ॥ १० ॥

अग्रिमसूत्रभवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । आनन्ददाद्यः प्रधानस्य ॥ व्याकुर्वभ्ति । \* पूर्णेत्यादि \* । लीलापदार्थास्तु ब्रह्मधर्मत्वेन व्यापका उच्यन्ते । व्यापकस्य धर्मि-णोऽनागन्तुकधर्मस्य व्यापकत्विनयमात् । न हि धर्मेषु पूर्णानन्द-त्वादयः सम्भवन्ति । धर्मित्वापत्त्या धर्मत्वव्याहतेः । अत एवात्र प्रधानपदमुपात्तं, धर्मगुणभावेन लीलापदार्थानामाविर्भाव इति ज्ञा-पयितुम ॥ ११ ॥

प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयौ हि भेदे ॥ १२॥ ननृपासकस्य प्रियत्वादिशकारकज्ञानक्रममादाय प्रियत्वा-

\* व्यापकत्वनियमादिति \* । अयं नियम आकाशपरिमाण आत्मचेतनायां च स्फुटः। नच पूर्णानन्देश्वयां धमावे तेषु ब्रह्मत्व-स्योपचारिकत्वापत्तिरिति शङ्काम । तत्र तदनाविभावेनैवोपपत्तः। नच तत्र को हेतुरिति शङ्काम । त्रीतंत्रच्छाया एव तथात्वात्। नच तिहिं विशेषतो निर्वाच्यमिति वाच्यम्। विदितान्यत्वानिरुक्तत्वादिश्व-तिभिरेव तित्रवारणात्। ननु तथापि संशयो न निवर्त्तेति चेद्, न निवर्त्ततां नाम तथापि, भिद्यते हृदयप्रन्थिरिति श्रुतेभगवद्दश्चाऽनन्त-रमेव तित्रवृत्तेरिति यथाश्रुतमिति मन्तव्यमिति दिक्। स्वव्याख्या-तस्यार्थस्य व्यासाशयगाचरत्वायाहुः। \* अत एवेत्यादि \*। एतेन तेषु स्वक्रपानन्दांशभूतजैवानन्दसत्त्वेऽपि भगवद्दानेन तद्धमाश्मू-तानां भजनानन्देश्वर्यादीनां तेषु प्राकत्यंऽपि न गुणभावनिवृत्ति-रित्यपि शापितम्। अयमेवार्थः पृष्टिप्रवाहमर्याद्यायां, स्वक्षपेणावतारे-णित्यपिकारिकास्क इति बोध्यम् । तेन भगवद्दमाधारणनिरङ्कुश-जगत्कर्तृत्वाद्यः सर्वेशितृत्वाद्यश्च भक्तेषु नोपसंहर्त्तव्या इति बोधितम्। एवं त्रिसूत्र्या भक्तिप्रकरणीया भगवद्धमां विचारिताः॥११॥

प्रियशिरत्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयो हि भेदे ॥ आनन्द्मयंवि-द्यायामानन्दादयो धर्मा ब्रह्मासाधारणा इति सिद्धम् । तत्प्रसङ्गेन तिव्रशेषणानि विचारयतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* ननूपास-कस्येत्यादि \* । उक्तित्रसूत्र्यां साकारत्वव्यापकत्वादयो मक्तसा-धारणाः,पूर्णानन्दैश्वर्याद्यस्तु भगवद्साधारणा इति भगवद्भमंक्षेषु दिधर्माणां शिरस्त्वादिक्षपत्वमानन्दमयाधिकरणे निक्रिपतिमिति लीलास्थानामपि पियत्वादिज्ञानस्य सत्त्वाद्वापि स्वक्ष्पोपासक-स्य पियशिरस्त्वादिधर्माणामुपसंहारः कार्य इसाशङ्क्य परिहरति । पियशिरस्त्वाद्यपाप्तिरिति । चित्तशुद्धितारतम्यहेतुकापियत्वादि-ज्ञानं लीलास्थानां चित्तशुद्ध्यपेक्षाऽभावात्र सम्भवतीति न तेपा-मत्रोपसंहारः कार्य इसर्थः । अथवा नन्वानन्दमयोपासनामथर्वणा-

भक्तेषु न त इति स्थितम् । तथा सत्यानन्दाद्य इव प्रियशिरस्त्वा-दयोऽपि.तत्र पठितत्वात् तदसाधाराणा इति वियादीनां शिरस्त्वा-दिरूपत्वमानन्दमयाधिकरणे अन्नमयादिपूपासनाकथनेनोपासकस्य श्चानक्रममादाय निरूपितम् । तेन छीलास्थानां भगवति प्रियत्वा-दिश्वानस्य सत्त्वाद् भक्तिमार्गीयोपासने तेषां पुरुषविरुद्धत्वभानेऽष्य-साधारणत्वात् वियत्वादिषु शिरस्त्वादिके अधिके श्रीतत्वाद्धा-विते दोषाभावात् तेषामुपसंहारः कार्य इत्याशङ्ख्य परिहरतीत्यर्थः । सुत्रं तात्पर्यकथनमुखन ब्याकुर्वन्ति । \* चित्तराद्धीत्यादि \* । अत्र प्रधानस्येतिपदं पूर्वसूत्राद्जुवर्त्तते । तथाच चित्तद्युद्धितारम्येन भा-समाने प्रधानस्य भेदे हि यस्माद्धेतोः. उपचयापचयौ प्रमोदमोद-रूपावानन्दोपचयापचयावुपासकस्य भासेते । लीलास्थानां ब्रह्मतादातम्यस्य पूर्वाधिकरणे उक्तत्वात् तादशां चित्ते तारतम्य-भानस्य कुत्राप्यनुक्तत्वात्तदभावेन भगवति तद्वयवेषु च यत् प्रियत्वादिक्षानं तन्निरुपधिस्नेहहेतुकं, न चित्तशुद्धितारम्यहेतुकम्। अत उपासकज्ञानक्रममादाय श्रुतौ निरूपितानां प्रियशिरस्त्वादी-नामप्राप्तिः, प्राप्तिरेव न सम्भवतीति भक्तिमार्गे तद्वसारिणा स्वरू-पोपासकेन तेषामुपसंहारो न कार्य इत्यर्थः । अस्मिन् पक्षे उपासना-मार्गीयस्य तदुपसंहारपक्षोऽर्थादेवायाति, तथाप्यानन्दमयवाक्ये-र्थवणोपनिषदि च सदानन्दत्वस्योक्तत्वादुभयप्राधान्येनोपासकस्य निर्णयो न सिद्ध्यतीत्यतः सूत्रं प्रकारान्तरेण व्याख्यातुमवतारय-न्ति । \* अथवेत्यादि \* । उक्तविधस्योपासकस्य पुरुषक्रपविरुद्ध-पश्चाद्यपसंहारस्यायुकैत्वादानन्दमयवाक्ये च पुरुषस्य विधामात्र- पिनषदुक्तपश्चरात्राद्यागमोक्तप्रकारेण कुर्वतः पुरुषक्षे पक्षाद्युषसंहारस्यायुक्तत्वादानन्दमयाधिकरणे तद्रूपस्यैवोक्तत्वात पुरुषक्ष्यः
कृथमानन्दमयः । तथात्वे वा कथं नोक्तोपसंहारः । अपरं च ।
मोदप्रमोदयोरुपचितानुपचितानन्दक्ष्ययोर्युगपत्सक्त्वेन देशभेदेनापि भिन्नत्वानित्यानन्देकरसे ब्रह्मीण ताद्यक्ष्पकथनमनुपपन्निमसाशङ्क्य परिहरति । भियशिरस्त्वादीति । यद्यथर्वणोपास्यात् भियशिरस्त्वादिविशिष्टस्य भेदः स्यात् तदा तदप्राप्तिः स्यान्न च तथोनिप्रयशिरस्त्वादिकमुपासनामार्गीयस्याप्याथर्वणिकादेरुपसंहार्यमेवेसर्थः । चित्तर्शाद्धतारतम्यहेतुकं पियत्वादिक्षानिपति पक्षे परो-

मेव गृहीतम् । तश्च स्त्रीत्वव्यवच्छेदार्थत्वेनापि युज्यते इति पक्षिक्र-पस्यैवोक्तत्वात् पुरुषरूपः कथं सः । अतः सोपामना एतदुपनि-पद्करूपेण न युक्ता। अथ ब्रह्मत्वस्याविशिष्टत्वादेतद्वपनिषद्क-स्याप्यानन्दमयत्वेऽत्रापि पक्षिरूपस्य सन्वात् कथं न पक्षाद्यपसं-हार इत्येका राङ्का । अपरश्चेत्यादिनोक्ता मिथ्यावादिकता द्वितीया। \* देशभेदेनेति \*। दक्षिणांत्तरभेदेन। \* तादशरूपकथन्मिति \*। भेदयुक्तरूपकथनमानन्दमयवाक्येऽनुपपन्नमित्यर्थः । सूत्रं व्याकर्व-न्ति । \* यदीत्यादि \*। तथाचास्य सूत्रस्य तर्कगर्भत्वेनाऽपि व्या-ख्यातुं द्याक्यत्वात् । वाक्यद्रयेऽप्युक्तस्य ब्रह्मण ऐक्येन विरुद्ध-धर्माश्रयत्वेन च पूर्वाशङ्कोक्तस्योभयरूपत्वस्य पक्षिरूपत्वस्य वा द-ष्टत्वाद्**पामकस्यात्र तदुपसंहारो**ं न दुष्ट इति भावः । ननु प्रमोद-मोदयोहकरूपत्वे भेदस्तु सिद्ध प्वेति कथं तदभाव इत्यत आहु:। \* चित्तंत्यादि \*। अपिः समुचये । तथाच मान्त्रवर्णिकसूत्रव्या-ख्याते मोदप्रमोदयोः परिनिष्ठितापरिनिष्ठितानन्दपक्षे । तयास्ताह-शत्वज्ञानस्य चित्तरुद्धितारम्यहेतुकत्वेन स्वरूपाभेदकतया <mark>ब्रह्मण</mark>ि भेदाभावात्तथा । वस्तुनस्तु परोक्षवादोऽयमिति प्रतिज्ञाय तत्र नि-रुपधिप्रीतिरेव मुख्येत्यादिना ब्युत्पादितं परोक्षवादपक्षे च रसा-त्मके स्वक्षे तदात्मका एव भावा भक्तानां हृदि तथा स्फरन्तीति

क्षत्रादपक्षेऽपि तत्र भेदाभात्रान्मोदप्रमोदयोर्न त्वदुक्तरूपत्विमिख-र्थः । ब्रह्मधर्मा एव भिन्ना इत्युपासनार्थं तानादाय शिरःपाण्यादि-निरूप्यत इति तत्रेत्र निरूपितमस्माभिः । यद्यप्यानन्दमयाधिकर-ण एवास्यार्थस्योक्तत्वान्नेयं शङ्का सम्भवति । तथापि गुणोपसं-हारप्रमङ्गे मिथ्यावादिन आपाततः शङ्का सम्भवतीसाचार्येणो-क्त्वा निरस्ता ॥ १२ ॥

ननूपास्यक्ष्पस्यानिरुद्धा एव गुणा उपसंहर्त्तव्या, न तु वि-रुद्धाः । तथाच पुरुषक्षे पक्षादिविरुद्धिभिति न तदुपसंहार्थीमसा शक्काह् ॥

ताददाप्रतीतेस्तद्भावहेतुकत्वेन रसरूपे ब्रह्मणि भेदाभावान्मोदप्रमो-दयोनीपचयापचयक्रपर्त्वामित । अयम् अर्थः सूत्रतात्पर्यगाचरः। तथाच भेदाभावाद्यथा संकर्षणस्वरूपापवर्णने, किरीटसाहस्रमणि-प्रवेकप्रोद्योतितोद्दामफणासहस्रमितिवदुचित उपासनामार्गीयस्य तद्रपसंहारां, भक्तिमार्गीयस्य तु पराक्षवादोक्तरीत्या प्रियत्वादंर-बोपसंहार इति भावः। ननु मा भूतामानन्दोपचयापचयी स्वरू-निष्ठो, तथापि प्रियत्वादीनां शिरस्त्वादिभावनं तु विरुद्धमेवेति कथं तदुपसंहार्यमित्यत आहु:। \* ब्रह्मेत्यादि \*। \* तत्रेव निर्फाप-र्तार्मात \* तस्मिन्नेव वर्णके, पुरश्चके द्विपद इति श्रुनिविचारे भ-क्तानामलौकिकदेहिस्थत्यर्थमन्नमयादिरूपस्तत्र तत्र प्रविशाति । जी-वे त्वानन्दमय इति निर्ह्मापतम् । तथाच जीवे पक्षिरूपेण प्रविदा-तांऽवयवा भिन्ना एव. ते जीवस्य यथाधिकारं प्रियादिरूपेण भास-न्त इत्यूपासनायां त उपसंहार्याः । भक्तिमार्गीयस्य तु तेषु भद-भानात् तं तत्र नोपसंहार्या इति पूर्वोक्ताधिकारनियता वर्णकद्व-यसिद्धाः व्यवस्थेत्यर्थः । ननु यद्यानन्दमयाधिकरणे अयमर्थः सूत्र-कारेण सूर्चितः स्यात् पुनरत्र किमिति वदेदित्याराङ्कायामाद्यः । अयद्यपीत्यादि \*.। \* इयमिति \*। मोदप्रमोदिवपियणी । तथा-चैतद्र्थे पुनः कथनमतो न दोप इत्यर्थः ॥ १२ ॥

# ं इतरे त्वर्थसामान्यात ॥ १३ ॥

इतरे पुरुषक्ष्पे विरुद्धत्वेन ये भासामाना धर्मास्तेऽप्युपसंह-र्चव्याः । तत्र विरोधव्यवच्छेदज्ञापनाय तु शब्दः । तत्र हेतुरर्थ-सामान्यादिति । अर्थः पदार्थ आनन्दमयत्वलक्षणस्तस्य समानत्वा-देकत्वादिसर्थः ॥ १३ ॥

अथानन्दमयाधिकरण उक्तप्रकारेण ये प्रियत्वादिधर्मास्ते-षामेत्रोपसंहारः कार्यो, न तु पुरुपक्ष्पे पक्षादीनामपीसांग्रमं पठति ॥

आध्यानाय प्रयोजनाभावात् ॥ १४॥ -

आनन्दस्वरूपस्य यावन्तो धर्मा भक्तिमार्गायाः परोक्षवादेन उच्यन्ते प्रियत्वप्राधान्यादयस्तेषां सर्वेषां ध्यानमासमन्ताद् ध्यानं,

इतरे त्वर्थमामान्यात् ॥ नन्वेवं पक्षद्वयस्वीकारे को हेतुरि-त्याकाङ्कायाम् इतरादिसूत्रत्रयप्रणयनमेव हेतुर्रित मृचयन्तः, पूर्व-मृपसंहारपश्चे हेतुं वदतीत्यारायेनावतारयन्ति। \* ननूपास्यत्यादि \*। व्याकुर्वान्तः । \* इतर इत्यादि \*। ननूपसंहारसूत्रे प्वायं हेतुः सिद्ध इति पुनः कथनस्य किं प्रयोजनमत आहुः। \* तत्रेत्यादि \*। \* तत्रेति \*। परस्वकृषे। \* तत्रेति \*। उपसंहारे। तथाच ब्रह्म-त्वप्राधान्यनोपासने सम्बन्धि ब्रह्मेव । सदानन्दप्राधान्येनोपासने-ऽपि, तयोरक्यं परं ब्रह्मोति वाक्याद् भक्तेगीणत्वाच्च सम्बन्धि ब्रह्मेव पुरुषत्वादिकं तु न प्रधानमतस्तन्नोपसंहारनियामकमित्ये-तत्स्मरणाय तदुक्तिरित्यर्थः॥ १३॥

आध्यानाय प्रयोजनाभावात् ॥ तर्हि भक्तिमार्गेऽपि परस्यैवो-पास्यत्वात् तत्र कुतो नोपसंहार इत्याकाङ्कायामनुपसंहारपक्षे हेतुं वदतीत्याशयनावतारयन्ति । \* अथेत्यादि \* । \* उक्तप्रकारेणेति \* पराक्षवादोक्तरीतिकरसात्मकतया। पतस्य पदस्य, उपसंहारः कार्य इत्योनगन्वयः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* " आनन्देत्यादि \* । तदर्थं ये धर्मा उपयुक्तास्त एवोपसंहर्तव्या, नान्ये । तत्र हेतुः । मयोजनाभावादिति । ध्यानपदार्थस्य तावद्भिरेव सिद्धेरिधको-पसंहारे तथात्वादिसर्थः ॥ १४ ॥

अन्येषामनुपसंहारे हेत्वन्तरमप्याह ॥

#### आत्मशब्दाच ॥ १५॥

मियमेवेसादिना परोक्षवादेनोक्तानां िषयपाधान्यादीनामेव भावना कार्या, न तु यथाश्रुतानां शिरःपक्षादीनां तेषामिवविक्ष-तत्वात । तत्र हेतुरात्मशब्दादिति । आनन्द आत्मेसनेन पूर्वोक्ता-नां प्रियंप्राधान्यादीनां रसात्मकानामात्मा स्वरूपमानन्द इत्युक्त-म् । अग्रे रसो वै स इति वक्ष्यमाणत्वात तस्य च स्थायिभावा-

<sup>\*</sup> ध्यानपदार्थस्येति \* भक्तिमार्गीयस्य तस्य । शेषस्तु निगद्व्या-ख्यातः ॥ १४॥

आत्मराब्दाच ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अन्येषामित्यादि \*
नतु प्रयोजनाभावेऽपि ब्रह्मस्वरूपपरताया अविशिष्टत्वात् पक्षाद्यपसंहारे को दोष इत्याकाङ्कार्या हेत्वन्तरमप्याहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति ।
\* प्रियमेवेत्यादि \* । \* तत्र हेतुरिति \* । अविविक्षितत्वे हेतुः । \*
इत्युक्तमिति \* तस्मादिति शेषः । तथाच यथाऽन्नमये इदमा परिइइयमानबोधनाङ्गौकिकदृष्टी पक्षादीनामविविक्षितत्वम् । तथात्र आनस्वपदसमभिव्याहतेनात्मपदेन प्रियादिस्वरूपस्थानन्दत्वेन बोधनाद्
भक्तिइण्टी पक्षादीनामविविक्षितत्वमेव दाष इत्यर्थः । नन्वाकारपूरकावयवप्रायपाठे प्रविष्ट आत्मशब्द आकारे तात्पर्यरहित इत्यत्र कि
मानमित्यत आहुः । \* अत्र इत्यादि \* आनन्दमयविवरणे आत्मानं
स्वयमकुरुतेत्यादिना आत्मन एव प्राकट्ये रसो वै स इति रसक्पताया वश्यमाणत्वाद् रसस्य च निरुपाख्यकुपस्थायभावात्मकत्वात्
तस्थैव परस्थात्मनो । विवरणाय प्रपाठकप्रवृत्त्या तस्थैवानन्दमयत्वाइचोषक्रमितिक तात्पर्येलिङ्गमेव मानमित्यर्थः । नन्वेवं सित अती

त्मकत्वात्तस्यैवानन्दमयत्वाचं प्रियविषयकलीलामध्यपातिभक्तज्ञानप्रकाराणामपि रसात्मकत्वेनानन्दकपत्वात् तेषामुपासना तृत्तमाअधिकाराभावाच्छिरःपक्षादिक्रपेण कार्येति भाववती श्रुतिस्तथा
न्यक्षपयत् । एतेन यत्परम्परासम्बन्धेऽप्युपास्यत्वं तदस्य महत्त्वं
कियदविध वाच्यीमिति ज्ञाप्यते । एवं सत्युपासनामार्गीयोपास्यं
विभुतिक्षपं, न तु मूलक्षपम् । यक्ष योगेनेति वाक्यादिति
ज्ञेयम् ॥ १५ ॥

पक्षादिरूपत्वं किमित्युक्तमत आहुः। \* प्रियविषयकेत्यादि \* तथा-च न सर्वथा तत्र निस्तात्पर्योऽपि तु मुख्याधिकारिणः प्रति तथेत्य-र्थः । ननूभगाः परस्त्ररूपपरत्वे तुल्ये कथमधिकारवैलक्षण्यावगति-रित्यत आहुः \* एतेनेत्यादि \*। आत्मपदस्यानन्दस्वरूप एव ता-त्वर्येण यत्वरम्परासम्बन्धेर्शेष पक्षादिविशिष्टानन्दमयस्योपास्यत्वं तस्य सम्बन्धिनो महत्त्वं कियदवधि बाच्यमिति तदग्रिमया, यतो वाच इति श्रत्यार्शप ज्ञाप्यते । एव तस्यात्कर्षे सति उपासनामार्गी-योपास्यं विभृतिरूपं, न तु मुलरूपम् । 'यन्न योगेन सांख्यन दानवत-तपोऽध्वरैः । व्याख्यास्वाध्यायसंन्यासैः प्राप्तुयाद् यत्नवानपी'त्येका-दशस्क्रन्धं भगवता केवलेन भावेन स्वप्राप्ति प्रक्रम्येतरनिषेधकथना-दुप्रे च रसभाववतामव प्रशंसाया उक्तत्वात्। तथाचैवंविध-वाक्यै-रेव वैलक्षण्यावर्गार्तारत्यर्थः । एवं चतुःसूत्र्या प्रियशिरस्त्वादि-धर्माणामुपसंहारानुपसंहारावधिकारभेदेन विचारितौ । एवश्चात्र बोधसीकर्यार्थमवान्तराधिकरणव्यवस्था कृता । वस्तुतस्तु पञ्चदश-विधैक्यवेदैक्ययोरुपसंहारहेतुप्रयोजनयोः सूत्रेणाननाधिकरणेन, पर्रावद्यास् तदवाधकपरिहारतद्व्यवस्थयोरानन्दादीनामसाधारण-त्वनानुपसहारस्य प्रियशिरस्त्वादीनां व्यवस्थयोपसंहारस्य च निर्ण-यात्, सर्वप्रपञ्चातीतः सर्वमुपसंहत्यैवमेकः कारणरूपश्च भवति, प्राणाख्यां च कलां सृजत इति बोधितम् ॥

शङ्कराचार्यास्तु, अन्यथात्वादित्रिसूत्रेऽधिकरण उद्गीथ-विद्यां, ज्याप्तश्चेत्यकसूत्रेऽधिकरणं च तदीयरोषं, सर्वाभेदंत्येकसूत्रे चै प्राणविद्याम्, आनन्दाद्य इति सूत्रे च ब्रह्मधर्माणामेवीपसंहारानु-पसंहारी विचार्य, आध्यानादिक्किसूत्रे इन्द्रियेश्यः परा ह्यथी इत्या-दिके, सा काष्ठा सा परागितिरित्यन्ते काठकवाक्येऽथीदीनां ततस्ततः परत्वप्रतिपादने प्रयोजनाभाधात्, सा काष्ठा सा परागितिरित्यनेन पुरुषविषयकाऽऽद्रप्रदर्शनाच्च तस्यैव परत्वं प्रतिपाद्यत इति सि-द्धान्तमाहुः ।

भास्कराचार्या अप्येखमेव वदन्ति ।

तत्र परविद्याविचारं विहाय प्रथमत एवोद्गीथप्राणिवद्याविचारे बीजं न पर्यामः । युक्तं तु परिवद्यासु विचार्यमाणास्वाचुणिक्वकी तिद्वचारस्यापि सिद्धिरिति । अतीतपादान्ते ब्रह्मण एव
धर्माणां विचारात् । समन्वयेऽपि पूर्वमानन्दवाक्यान्येव विचार्य पध्रात् प्रतीकवाक्यविचारादिति । एवमाध्यानाधिकरणविषयवाक्येऽपि अर्थादीनामिन्द्रियादिश्यः परत्वप्रतिपाद्नं न निष्प्रयोज्ञनम् ।
तत्त्व्वलिष्ठताप्रतिपाद्नस्येव प्रयोजनत्वात् । अन्यथा विषयत्यागेनिद्रयनिष्रह्योरनास्थायामिन्द्रियैर्विषयाक्क्ष्टेरिति स्मृत्युक्तप्रणाङ्या तेः
प्रवलानर्थप्रसङ्गात् । बाते तु तत्तियामकतया तेषां तत्तत्परत्वे तत्यागनिष्रहादिभिः पुरुषिनष्ठपरत्वप्रतिपत्तिस्रोक्वर्यामिति तस्यैव
मुख्यप्रयोजनत्वादिति ।

रामानुजाचार्यास्तु, आध्यानादिस्त्रद्वयमिममं च सूत्रद्वय-मानन्दार्घाधकरणसेव रोपत्वेनाहुः । तत्र प्रियशिरस्त्वादीनां ध्यानार्थत्वमेव, न तु सर्वदा आनन्दमयप्रतीतावनुवर्त्तन्त इत्याध्यान-सूत्र आहुः । अग्रिमे तु, अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्दमय इत्यानन्दम-यसाऽऽत्मराद्येन निर्देशादात्मनश्च शिरःपक्षपुच्छाद्यसम्भवात् प्रिय-शिरस्त्वाद्यस्त्वस्य सुखप्रतिपत्त्यर्थे निरूपणमात्रमित्याहुः । इह तु विभूतिरूपे तथा वर्त्तन्त इति सुख्याधिकाररिहतानाम् आनन्दमये ध्येयाः । सुख्याधिकारिणां तु विभूतौ ध्येया, न तु पुरुषां सम्म इति विशेषः । आत्मगृहीत्यादिस्त्रद्वयेतु अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्दमय, इ-त्यत्नात्मपदेन परमात्मेव गृह्यते । इत्यवत । आत्मा वा इदमेक ए-वाग्न आसीत् 'स पेक्षत लोकानुस्ता इत्येतरेयवत् । कुतः ? उत्तरा-त् । सोऽकामयत बृहु स्थामिति वाक्यात् । अवधारणं च तस्माद्वाः एतस्मादिति पूर्ववाक्र्यस्मादुः । तदस्माक्रमाप संमतम् ॥ १५ ॥ १५

## आत्मगृ अभिक्रिक्टदुत्तरात् ॥ १६॥

तैत्तिरीयके ऽन्नमयादिनिक्ष्पणे पुरुषिवधत्वं तेषां निक्ष्य, तस्येष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्योते सर्वत्र निगद्यते । तत्रा-ऽऽनन्द्भयपर्यन्तं शारीरात्मत्वकथना द्भवति संशयः। शरीराभिमानी जीव एव कश्चिदुत ब्रह्मेव । तत्र शारीरपदाज्जीव एव भवितुमर्हिति। तथा सस्यानन्दमयस्यापि ब्रह्मत्वं नोपपद्यते । उच्यते च भार्गव्यां विद्यायामन्नं ब्रह्मोते व्यजानादिस्यारभ्याऽऽनन्दमयप-र्यन्तमानन्दो ब्रह्मोते व्यजानादिसन्तया श्रुसा ब्रह्मत्वीमत्युभयतः-पाशा रज्जुरिति पाप्त आह । इतरवज्जीववदात्मग्रहीतिरात्म-ग्रहणम् । तस्येष एव शारीर आत्मेति यत्तदुत्तरातः । यः पूर्व-

यातमगृहीतिरितरवदुत्तरात् ॥ पूर्वाधिकरणे भक्तिमार्गीयाणां प्रियशिरस्त्वाद्यनुपसंहारं, आनन्द आतंमत्यात्मशब्दप्रयोगो हेतुत्येनोक्त इति तत्प्रसङ्गेनानन्दमयप्रकरणस्थमात्मशब्दयुक्तवाक्यान्तरं
विचारयतीत्याशयेनेतद्धिकरणविषयादिकमाहुः । \* तेत्तिरीयक
इत्यादि \* । \* भवति संशय इति \* आस्मन् वाक्ये भवति संशयः।
पूर्वपक्षमाहुः । \* तत्रेत्यादि \* इदं हि वाक्यं प्राणमयमारभ्यानन्दमयपर्यन्तं पठ्यते । तत्र तस्य प्राणमयादेः, एष एव शारीरः शरीराभिमानी आत्मा इत्युक्ते, क एष इति शङ्कायां यः पूर्वस्येत्युच्यते ।
तत्रापि पूर्वपूर्वविचारे सर्वेभ्यः पूर्वोष्प्रमयोश्माति तस्य यः शारीर
आत्मा स सर्वस्येति सिद्धाति । तद्मिमानी च जीव एव लोके इश्यते । तथा सति स एवानन्दमयस्याप्यभिमानित्वेनायातीति तस्यापि ब्रह्मत्वं नोपपद्यते । नचाब्रह्मत्वमेवास्त्विति वाच्यम् । उच्यते
च भागेव्यां विद्यायामन्नाद्यानन्दान्तानां ब्रह्मत्वम् । अत उमयथापि
श्रुतेर्विरोधादत्र निर्णयो दुर्घट एवति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः । सिद्धान्तं
व्याकुर्वन्ति । \* इतरवाद्त्यादि \* । \* जीववादिति \* श्रारीरपद्स-

स्येति सर्वत्रोक्तत्वात सर्वेभ्य उत्तर आनन्दमयस्समाद्धेतोरिख-र्थः । अन्नमयादिषु सर्वेष्वानन्दमयस्यैवोक्तत्वात तत्तच्छरीराभि-मानित्वात तथा। एतद्यथा तथाऽऽनन्दमयाधिकरणे पपश्चितमस्मा-भिः । अथवाऽन्योऽन्तर आत्मेसन्नमयादन्यत्र सर्वत्रोक्तत्वात पू-वेनिक्षितो यः स इतर इत्युच्यते। तथा च, यः पूर्वस्येति श्रुसेतर-वत पूर्वनिक्षितवत प्रकृतस्याप्यात्मग्रहणकथनं यत्तदुत्तरादिति पूर्ववत् ॥ १६ ॥

मभिज्याहाराज्जीववत् । तथाच यः पूर्वस्येति सर्वत्न कथनात् स-वेंभ्यः पूर्वो योऽन्नमयस्तस्य पूर्वमाकाशादिसृष्टिजनकस्य परस्यैव ब्रह्मण उक्तत्वात्ततस्वरूपबोभनार्थमेवानन्दमयस्योक्तत्वाच्छारीरपद-सम्भिव्याहारमात्रेण जीवशङ्का न कार्या, किन्तूपक्रमादिकं विचार्य ब्रह्मैव तत्रात्मत्वेन बोध्यमित्येतदर्थमुत्तरादित्युक्तमित्यर्थः । नर्चााभ-मानित्वे जीवत्वं स्यादिति शङ्क्यम् । सर्वात्मकत्वात् । अन्यस्यान्य-स्मिन्नभिमानस्पैवाध्यासरूपत्वेन जीवत्वापादकत्वात् । पुरुषाविधवा-ह्मणे उपकान्तस्यात्मनो, ब्रह्म वा इदमत्र आसीदिति ब्रह्मत्वं निगम-यित्वा, तदात्मानमेवावैदहं ब्रह्मास्मीति श्रावणेन तथाऽवसायादि-ति । तदेतत् स्मारयन्ति \* एतदित्यादि \*। ननु तस्मिन्नेव प्रकरणे शारीर आत्मेतिवद्, अन्योऽन्तर आत्मेत्यप्यात्मग्रहणमस्तीति कमा-त्मशब्दमत्र सुत्रकारोऽनुसन्धत्त इति न विनिगमनेत्यतो व्याख्या-न्तरमाहुः \* अथवेत्यादि \*। \* य इति \* प्राणमयादिविज्ञानमयान्तः। .तेन यत् सिद्धं तदाहुः । \* तथाचेत्यादि \* । यः पूर्वस्येति, असन्ने-वेखनुवाकस्थया श्रुत्या पूर्वनिकपितानां प्राणमयादीनामिव यत् प्र-कृतस्यानन्दमयस्यापि पूर्वसम्बन्ध्यात्मकथनं तद् उत्तरात् पूर्वव्यु-त्पादितरीत्या अन्योऽन्तर आत्मेत्यनुक्त्वा च आनन्दमयादित्यर्थः । एवमप्यन्तरात्ममानन्दमय एव परिसमाप्यत इति निर्व्याज आत्मा स एवेतिं शारीर आत्मेत्यत्रापि स एव परामृष्यत इति वाक्यवि-निगमनाभावेऽपि आनन्दमय एव सर्वत्र शारीर आत्मेत्यस्यार्थस्य न व्याहतिरित्यर्थः ॥ १६॥

### अन्वयादितिचेत स्यादवधारणात् ॥ १७ ॥

ननु सर्वत्रान्योऽन्तर आत्मेति श्रुखा प्रसेकमन्नमयादीनां भेद्नि-कृषणाच्छारीरपदाच्च भिन्नो भिन्नो जीव एवात्मा शरीराभिमानी-सर्वत्रोच्यते । आनन्दमयेऽपितथोक्तिर्या सात्वानन्दमयस्य ब्रह्मत्वेन व्यापकत्वेन सर्वत्रान्वयात् । सर्वेषु शरीरेषु सम्बन्धादिसाशङ्क्य तिन्नरासायोक्तेऽर्थ उपपक्तिमाह।स्यादित्यादिना।स्यात्।आनन्दमय एवोक्तसर्वशरीराभिमानी भवतीसर्थः । तत्र हेतुरवधारणादिति । एव एवेसेवकारेणेतरनिषेत्रपूर्वकमानन्दमयस्यैवात्मत्वनिर्द्धारादि-सर्थः ॥ १७॥

## कार्याख्यानादपूर्वम् ॥ १८ ॥

तैत्तिरीयके पठ्यते । तस्माद्रा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भृत इत्युपक्रम्य महाभूतस्र्षिमुक्त्वाम्नायते पृथिन्या ओषधयः,

अन्वयादितिचेत् स्यादवधारणात् ॥ अत्र भाष्यमितरोहिता-थम् ॥ तथाचात्रमयादीनां चतुर्णामाध्यात्मिकानां विभूतिरूपत्वात् तच्छरीरमप्राकृतसत्त्वात्मकम् । तत्र य आनन्दमयांशः प्रविष्टः स तद्दमिमानी । तेन तदाधिमौतिकेष्वस्मदादिशरीरस्थेषु पञ्चकाशे-ष्वाप स प्रवामिमानी । तेनाध्यात्मिकस्तु यः प्रोक्तः सोऽसाववा-षिदैविक इति न्यायनैकस्यैव कार्यद्वयकतृत्वाज्ञीवोऽपि तद्दमिन्न-त्वेन सिद्धात । एवमभदे उपसंद्वते सति, सर्व सहेत पुरुषः सर्वेषां कृष्णभावत इति न्यायन विचारदशायां सर्वभृतमेकमेव चिन्तयेदिति बोधितम् । श्रद्धाख्यकला च बोधिता ।

अन्यतु, पेतरेयवाष्ये परमात्मैवोच्यते, न तु हिरण्यगर्भ इत्याद्यः। तदपि युक्तमः॥ १७॥ २॥

कार्याच्यानादपूर्वम् ॥ अन्नमयादीनां कोश्चातिरिक्तत्वं बोध-यितुमनुप्रसङ्गन वदतीत्याद्योयनाद्युः । \* तैक्टिरीयके इत्यादि \* । ओषशीभ्योऽन्नम्, अन्नात् पुरुषः स वा एष पुरुषोऽन्नरसमय इति। एतदग्रेऽन्नस्योत्पित्तिस्थितिलयहेतुत्वमुक्त्वाऽग्रे, येऽनं ब्रह्मो-पासत इत्युच्यते। भृगुवरुणसंवादे चाऽनं ब्रह्मोति व्यजानादित्युः, च्यते। तत्र स वा एष पुरुषोऽन्नरसमय इसनेन पूर्वोक्त एव पुरुष उच्यते! उत तद्भिन्न! इति भवति संशयः। किमत्र युक्तम्। पूर्वोक्त एवेति। यतः पूर्वोक्तस्यैव, स वा एष इसनेन मसभिज्ञानं प्रती-यते। तत्र ब्रह्मत्वेनोपासना कार्यसभिमायेण ब्रह्मत्वेन स्तूयत इति प्राप्त आह। कार्याक्यानादपूर्वोमिति। पूर्वस्यान्नकार्यस्य पुरुष-स्याख्यानाद, स वा एष इसनेनाग्रिमश्रुतिभिन्नह्मत्वेन प्रतिपिपा-

 <sup>\*</sup> एतद्त्र इति \* । अन्नाद्वे प्रजाः प्रजायन्त इत्यित्रमानुवाके । संशयमाहुः। \* तत्र स वा इत्यादि \*। तथाच, अन्नात् पुरुष इति हेत्-हेतुमञ्जावश्रावणात् पूर्वोक्त एव अन्नजन्य एव ? उत अन्नस्य ब्रह्म-त्वेनापास्यतायास्तपसा ब्रह्मत्वेन ज्ञानस्य चाप्रे वश्यमाणतया ता-हशाऽत्ररसमयत्वात पूर्वोक्तपुरुषतो भिन्नो विभृतिहर ? इति संशय इत्यर्थः । पूर्वोक्त पवेत्यादिपूर्वपक्षस्तु स्फ्रटः । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वेन्ति । \* पूर्वस्यत्यादि \* । एतंन कार्यस्यास्यानादकथ-नात् । त्यव्होपे पञ्चमी । कार्यस्याकथनं कृत्वा अपूर्वम् अप्ने उ-च्यमानम् अतिरिक्तं, न तु तदिति सूत्रयोजनाऽत्र स्फुटीकृता । अत्रायमाद्ययः। अन्नमयश्रोके यदि कार्यभृतस्यान्नस्य ब्रह्मत्वेनो-प्रासनाय ब्रह्मधर्माः स्तुत्यर्थमुच्येरस्तदा.अन्नाद्वा इत्यादिना पूर्वे तानु-क्काऽग्रं सर्व वै तेऽन्नमाष्नुवन्ति येऽन्नं ब्रह्मोपासते इति सफलमुपासनः मात्रं बदेत् । ब्रह्मत्वनोपासनस्य तावतैव सिद्धेः । न तु तद्ये पुनरपि अन्नर हि भूतानां ज्येष्ठमित्यादिना भूतजनकत्वतद्वर्द्धकत्वाध्यां धर्माभ्याम् । अतित भूतानि सततं व्याप्नोतीत्यन्नमिति भूतव्याप्ति-बोधकं निर्वचनं सूचयेत्। नापि अद्यतेऽत्ति च भूतानि तस्मादश्नं तंदुच्यत इति निरुच्यात्। प्रयोजनाभावात् । एवं सत्यंपि यदेवं ९नर्निर्विकः तेन पूर्वोकात् कार्यरूपादशादेतं व्यवच्छिनन्ति ।

दिशिषतमञ्जू पमेनोच्यते, न तु पूर्विमिसर्थः । स वा एष इति मसिभिज्ञानिर्मात यदुक्तं, तन्न । अन्नात पुरुष इसनेनाधिभौतिकतनिन्न पणात । स वा एष इसनेनाध्यात्मिकतिन्न पणादुभयोश्च भेदात । अत एव संज्ञायाभावायाह । वै निश्चयेन एष वश्च्यमाणः पुरुषः स आध्यात्मिकत्नेन मिसद्धोऽन्नरसमय इति । अन्यथा ब्रह्यात्मकतपोल्लक्षणसाधेननाधिकारे सम्पन्नेऽनं ब्रह्मित व्यज्ञानादिति न वदेत । नच तद्धि तथात्नेन स्त्यत इति वाच्यम ।
श्रुतेः मतारकत्वाषचेः । आनन्दमयान्तमेनमेननिक्षपणाच्च । अत

अग्रिमप्रपाठके ब्रह्मात्मकेन तपोरूपेण साधनेन तस्मिन् ब्रह्मत्वेन ज्ञानं भृगोर्वाक्त, नतु साधनं विना। तेनास्यान्नस्य पूर्वस्माद्वेलक्षण्यमवद्यं वक्तव्यम् । मैत्रायणीये, विश्वभृद्धे नामैषा तनूर्भगवतो विष्णारिति भगवत्तनुत्वश्रावणात् । बृहन्नारायणोपनिपादे चान्नमुपक्रम्य, स वा एष पुरुषः पञ्चधा पञ्चात्मा यन सर्वमिदं प्रोतं पृथिवी चान्तरिक्षं चेत्यादिना व्यापकत्वश्रावणाच एवमन्नयोर्वेलक्षण्ये सिद्धे, अन्नात् पुरुष इत्यन्न य उच्यते स भौतिक एव पूर्व तस्यैव सिद्धत्वात् । यः पुनस्तद्ये स पवा एप पुरुषोऽन्नरसमय इत्यनेनोच्यते स आ-ध्यात्मिक एव । अन्नसारभृतत्वात् । अत एव मध्ये निश्चयार्थकस्य वै इत्यस्य कथनम् । नच प्रत्यभिक्षाबोधकयोः स एष इत्यनयोर्वि-रोधः शङ्खाः। स राजा तोयनीव्या भुवः, कला च सा कान्ति-मती कलावत इत्यादाविव प्रसिद्धार्थकतया, एव इत्यस्य वश्यमा-णार्थकतया चोपपत्तेः प्रत्यभिक्षाया निश्चेतुमशक्यत्वात्। नच तील्यं शङ्काम् । तदेतत्पदाभ्यां प्रसिद्धवक्ष्यमाणपरामर्षे पूर्वोक्तनिरुक्ति-लिङ्गाभ्यासानां सामञ्जस्यस्याऽन्यथा तद्नुपपत्तश्च प्रमाणत्वेन त-न्निरासात् । प्रत्यभिक्षापक्षं तज्जनकस्यान्नस्य कार्यतया अब्रह्मणो ब्रह्मत्वेन क्रानं तपसा वदन्त्याः श्रुतः प्रतारकत्वापित्तरिति दोषस-म्भवात् । प्रशंसामात्रार्थतायास्तत्र वक्तुमशक्यत्वात् । आनन्द्मय-भानपर्यन्तं तपोरूपसाधननिरूपणाश्चात्रेव तथाःवक्तुमदाक्यत्वात् ।

एवास्याऽप्यात्माग्रे निरूपिनो यः पूर्वस्येति । सत्वाधिदेविक आन्नन्दमयः । अथवा वाजसनेयिशाखायामात्मेसेवोपासीतेत्युपक्रम्य तदेतत्मेयः पुत्रात प्रयो वित्तात प्रेयोऽन्यस्मात सर्वस्मादन्तर्तरं यद्यमात्मेसेतदग्रेऽन्यस्य प्रियत्वं निराक्तसेक्वरो हि तथा स्यादात्मानमेव प्रियमुपासीतेति पठ्यते । अत्रात्मौपाधिकत्वात सर्वत्र प्रियत्वस्यात्मपदेन जीवात्मन एव प्रियत्वेनोपासना विधीयते ? उतेक्वरपदात परमात्मन ? इति भवति संशयः । किमत्र युक्तम् । जीवात्मन एवेति । कुनः । यथा पुत्रादेरा-त्मोपाधिकत्वयत् जीवात्मन एव प्रियत्वमुच्यतेऽन्यत्र श्रुतौ

किश्च । यदि भौतिक प्वाश्वमयः स्यात् तदा आनन्दमयस्य एतदात्मरूपंन वदेत्। वद्ति तत्। अतः कार्यरूपाद् वैलक्षण्यमस्यावगन्तव्यम्।
नचैवमिष आधिदैविकाद् भेदस्तु वर्तते एवेति किमनेन प्रयासनिति
शङ्काम् । आध्यात्मिकस्तु यः प्राक्तः सोऽसाववाधिदैविक इति द्वितीयस्कन्धे आध्यात्मिकाधिदैविकयोः स्वरूपभेदिनवारणेन तद्दभावात्।
अभिलापभेदस्य तु पाचकपाठकवत् कार्यभेदप्रयुक्तत्वेन स्वरूपाऽभेदकत्वात् । तस्मादाध्यात्मिकाधिदैविकयोरस्नमयानन्दमययोः
कार्यभेदेन विभूतिविभूतिमद्भावादेव भेदो, न तु स्वरूपतः । धर्मधर्मिणोस्तादात्म्यरूपस्याभेदस्य पूर्व साधितत्वात् । अयमेव न्यायः
प्राणमयादिष्वपि द्रष्टव्यः । तेनानन्दमयविद्यायां पञ्चाप्यस्वमयादयः
कोशातिरिक्तास्तेषु, चत्वारो विभूतित्वेनोपास्या आनन्दमयः पुरुषोसमस्तु तादशिवभूतिमत्त्वेनोपास्य इत्येतदर्थमिति बोधितम् । तेन
विशेषतो वैष्णवानां समीपे आसीनत्वे द्रष्टव्यमिति बाधितम् ॥१४॥

पतस्य विचारस्य पूर्वशेषत्वादर्थस्य प्रागिष व्युत्पादितत्वाचा नात्यन्तमावद्यकतेत्यरुच्या प्रकारान्तरेणैतद् व्याकुर्वन्ति । \* अथ-वत्यादि \* । विषयादिकमादुः । \* वाजसनेयीत्यादि \* । \* वाज-सनेयिशाखार्यामिति \* । तस्यां चृहदारण्यके पुरुषविधवाद्याणे । यद्यपि मैत्रेयीबाद्याणेऽपि ब्रह्मैव प्रतिपाद्यत इति वाक्यान्वयाधिकरणे निर्णीतं, तथाप्यापाततो निरुपिधिप्रियत्वं जीवे भासते इति पूर्वपक्षे तथेहापि, मेथः पुत्रादिसादिकथनाज्जीवात्मेव भिषतुमहितीति माप्त आह । कार्याख्यानादपूर्वभिति । इतः पूर्वमाम्नायते प्राणकेत प्राणो नाम भवति वदन् वाग् रूपं पत्रयश्चक्षुः शृष्वञ्छोत्रं मन्त्रानो मनस्तान्यस्यैतानि कर्मनामान्येवेति । तथाच प्राणनवदनादिकार्यैः कृस्नप्राणवागादित्वेनैकस्येवात्मन आख्यानात् कथनादपूर्वं पूर्वं तु पुत्रवित्ताधिभमानद्शायां, न वा अरे पत्युः कायाय पतिः भियो भवतीसादिना यत्मियत्वेनोच्यते तस्माद्धिन्नमात्मशब्दवाच्यमात्रेसर्थः । लोके हि प्राणवायुवागिनिद्रयादीनामेव तत्तच्छब्द-वाच्यता, न तु जीवस्यात एवाग्रे श्रुतिराहेश्वरो हितथा स्यादिनित । अत एव प्रयोऽन्यस्मात् सर्वस्मादन्तरत्तरं यद्यमात्मेसाह । अन्तरो जीवात्मा ततोऽप्यतिशयेनान्तरमन्तरत्तरं पुरुषोत्तमस्वक्ष्य-मेव भवितुमईतीति । एतेन विग्रहस्यैवात्मक्ष्यत्वं सिद्धधित ।

तदाहतम् । सिद्धान्तं चक्तुं सूत्रे कार्येराख्यानं कार्याख्यानमिति
तृतीयासमास इत्याभिदेत्य कर्मनामकथनादित्यथेः सिद्ध्यतीति तद्
व्याकुर्वन्ति । \* इत इत्यादि \* । \* अपूर्वमिति \* । पुत्राद्यभिमानद्शायामभिमानित्वेन प्रतीयमानात् प्रतीचोभिन्नम् । तदेतिहृत्यवनित । \* पूर्वे त्वित्यादि । \* यदिति \* । जीवात्मक्षपं चस्तु । \* आत्मशब्दवाच्यमत्रति \* । आत्मानं प्रियमुपासीतेति वाक्यं आत्मशव्याच्यम् । ननु प्राणनादिकार्ये जीवस्थापि प्रयोजकत्वात् कार्याव्यानमात्रेण प्रत्यगत्मार्तारक्त आत्माऽत्रोच्यत इति कथं निश्चयमित्यत आहुः । \* लोके हीत्यादि \* । अत पवेति \* । जीविभिन्नत्वादेव । \* अत पव प्रेय इत्यादि \* ईश्वरत्वादेव प्रयोजन्यस्मादित्यादिकं श्रुतिराह । तदेव व्युत्पादर्यन्त । \* अन्तर इत्यादि \* । तथाचेश्वरत्वान्तरत्वाभ्यां लिङ्गाभ्यामुपष्टच्येन तेन तथेत्यथेः । ननु भवत्वेवं, तथापीदानीं ताद्वचारस्य कि प्रयोजनमत आहुः । \* पतेनेस्वादि \* । \* एतेनेति \* । प्राणनादिकायमुक्त्या, ईश्वरो हि तथा

तेन अविकृतस्वपरमानन्दत्वादयोऽपि धर्मा उपसंहर्त्तव्याः ॥१८ ॥ नतु विग्रहे चक्षुःश्रोत्रादीनां वैलक्षण्यमतीतेरात्मनश्चैकरसत्वा-दुक्तकमनामवत्त्वं ब्रह्मण्यनुपपन्नमिसाशङ्क्योत्तरं पठति ।

## समान एवञ्चाभेदात् ॥ १९ ॥

चोऽप्यर्थे। तथाचैवमिष सित श्रोत्रचक्षराद्विवैलक्षण्यमतीताविष सित समान एक इप एव, न तु विषयः। तत्र हेतुरभेदादिति। चक्षरादीनां ब्रह्मत्वेन परस्परमभेदादित्यर्थः। अत्रेदमाकूतम्। तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामीति श्रुतेरुपनिषद्वेद्यमेव ब्रह्मस्वइपम । ताश्च माणनेव माणो भवति वदन वागित्यादि इपाः। मतिनियतेन्द्रियप्राह्मान अर्थान स्व इपेणैव गृह्णद् ब्रह्म तत्त्वच्छव्दवाच्यं
भवतीति वदन्ति। तद्वाच्यता च व्यवहार्यत्वे। स च, तदेव्ह्मपेयः

स्यादिति तत्तत्सर्वरूपताख्यानेन । एवमेतत्साधनस्यापि प्रयोजन-माहुः । \* तेनत्यादि \* । उपसंहर्त्तव्या इति \* । अवतीर्णे स्वरूपे-ऽनुमन्धयाः । तथाचैतदर्थमिदमत्र विचारितमित्यर्थः । तेन प्र्योक्तं अनावश्यकतामात्रं, न वर्णकान्तरकथने बीज, किन्त्वेतदर्पाति बो-धितम् ॥

अन्ये तु इदमेकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य अत्र प्राणिधाशेषं विचारयन्ति । भोजनारम्भसमाप्त्योराचमनीयास्वप्सु प्राणधासाह-ष्टिः कर्सव्येति । तत्र नास्माकमादरः । हासाममुख्यविद्यात्वेन तिह-चारस्य प्रासङ्गिकत्वात् । विद्यान्तरं मध्ये विचार्यं दुर्रास्थतस्य पुनरत्र स्मृती बीजानुपलम्भाच्चेति ॥ १८॥

समान पत्रश्चामेदात् ॥ सूत्रमंघतारयन्ति । \* तनु विष्रह् इत्यादि \* । तथाच तरुकुसुमयोरिच स्वगतद्वैतमापततीति तर्य-रिहारायात्तरं पठतीत्यथः । व्याकुर्वन्ति । \* चोऽप्यर्थ इत्यादि \* । ननु भिन्नप्रकारकप्रतीतौ विद्यमानायां कथमभेदसिद्धिरित्यतस्त-द् व्युत्पाद्यन्ति । \* अत्रेत्यादि \* । \* स चेति \* । और्यन्दिदः पुद- पुत्रादिसादिवाक्यैकवाक्यतया निरुपिधस्नेहवतामेव व्यवहार्य इति क्वाप्यते । स चार्विर्भूते प्रवतारक्ष्य एव सम्भवति । एवं सित तत्र भक्तैभगविद्विग्रहे तत्तदवयवेषु भेदेन यथा यथा व्यवह्रियते तथा तथैव तदेकमेवाखण्डसिच्चदानन्दक्ष्यं ब्रह्मेसर्थः सम्पद्यते । एवंविधो लोके न प्रसिद्ध इससम्भावना स्यात्, तदभावायाग्रे श्रुतिराहेश्वरो हि तथा स्यादिति । एतेनाविर्भृतक्ष्ये व्यापकत्वैकरसत्वसिच्चदानन्दत्वादयो धर्मा उपसंहर्त्तव्या अनाविर्भूतेष्पीति स्थितम् । एवं ससाविर्भावे ऽनाविर्भावेष्पीव्वरः समानः। न ह्याविर्भावे काँ श्रवनागन्तुकान् धर्मानादायाविर्भवतीति वक्तुं शक्यमनाविर्भृतस्यापि एवमाविर्भूतपकारेणैवाभेदादिसपि सूत्रार्थः सूत्रकाराभिमत इति क्वातव्यम् । चकारेण विरुद्धस्वधर्माश्रयत्वं समुच्चीयते । एवं सानक्षादाविर्भृते भगवद्वपे पूर्णानन्तधर्मास्तदुपासकेनोपसंहर्त्तव्या इति

पश्च । \* स चेति \* । व्यवहारश्च । नच तस्य व्यवहारस्याप्रामाणिकत्वं शक्यशङ्कम । वरणहेतुकतनुविवरणेकसाध्यत्वात् । प्रकाशवच्चावयर्थात्, आह च तन्मात्रमिति सूत्रह्रयेनातीतपादेऽपि तस्योपपादनात् । तदेतदिभसन्धायाऽऽहुः । \* एवं सतीत्यादि \* ।
अत्र लोकिकयुक्तः कोठ्यमेव श्रुत्यभिन्नेतिमित्याशयेनाहुः \* एवंविध इत्यादि \* । सिद्धमाहुः । \* एतेनत्यादि \* । \* एतेनेति \* ।
ईश्वरस्य तथात्वश्रावणेन । एतामेव श्रुति हृदिकृत्य प्रकारान्तरेण
सूत्रं योजयन्ति । \* एवं सत्याविरित्यादि \* । तथाच, 'अजोऽपि
सन्नव्ययातमा भूतानामीद्वरोऽपि सन् । प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्भवाम्यात्ममाययेति गीतावाकयेनास्यां श्रुतावुक्तस्येश्वरत्वस्य नैसगिकत्वेन ताहगाकारस्य सार्वदिकत्वात् तथेत्यर्थः । अत्र च विश्वतश्चश्चर्यदेकमञ्यक्तमनन्तक्रपीमत्यादिश्वतयोऽप्यनुसन्धेयाः । पूर्वे
चोऽत्यर्थे व्याख्यात इत्यस्मिन् पक्षेऽर्थान्तरमाहुः चकारेणेत्यादि ।
सिद्धमरहुः । \* एवं साक्षादित्यादि \* । \* साक्षादिवभूत इति \* ।

सिद्धम् ॥ १९॥

अथ यत्रकार्यचिकीर्षया जीवे स्वयमाविकाति तदाऽऽवेका-चद्मा अपि केचित तस्मिन्नाविर्भवन्ति । तत्रोपासकेनाखिलब्बस-धर्मार्पसंहारः कर्त्तव्यो, न वेति शङ्कासमाधानं विकल्पेनाह सूत्रा-भ्याम । तत्रादौ विधिपक्षमाह ॥

सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ॥ २०॥

सत्त्वाद्यधिष्ठानमनपेश्य खरूपेणाविर्भूते ॥

अन्ये त्विद्मेकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य वाजिशाखीयाग्निर-हस्यस्थगृहदारण्यकस्थयोः शाण्डिल्यविद्ययोरैकविद्यं परस्परगु-णोपसंहारं च विचारयन्ति । तद्पि प्रथमाधिकरणीयपञ्चसूत्र्येव सिद्धातीति बोध्यम् । रूपाभेदस्यैव प्रयोजकत्वादिति ॥ १९ ॥

सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ॥ एवमवतारोपासनादौ गुणोपसंहारं विचार्यावंशे तं विचारयतीत्याशयेनाग्रिमसूत्रमवतारयन्ति । अ-थेत्यादि । य आत्मानि तिष्ठन् य आत्मनोऽन्तरो यमात्मा न वेदः यस्यात्मा शरीरमिति श्रुत्या आत्ममात्रस्य ब्रह्मशरीरत्वं प्रि, यो-ऽन्तर्बहिस्तनुभृतामशुभं विधुन्वन्नाचार्यचैत्यवपुषा स्वगर्ति ब्यन-क्तीत्येकादशस्कन्धे तनुभृदन्तर्बहिरशुभविधूननपूर्वकस्वगतिब्यअन-रूपविशेषकार्यस्मरणात् तदादिकार्यचिकीर्षया यत्र जीवे स्वयं भगवानाविशति तदा भगवदावेशाद्भगवद्धर्मा अपि केचित्तस्मिन्ना-विभैवन्ति । यथा इन्द्रप्रतर्दनसंवादं इन्द्रे । अत्र जीव इत्युपलक्षण-म् । तेन प्रतिमाया अपि सङ्घहः । गोपालतापनीये मथुरासमीपस्य-वनश्यिता द्वादशमूर्त्तीरुक्त्वा, ता हि ये यजन्ति ते मृत्यं तरन्ति मुक्ति लभन्त इति फलमुक्त्वाग्रे, मथुरामण्डले यस्तु जम्बूद्वीपे स्थितोऽपि वा । योऽर्चयेद प्रतिमां मां च स मे प्रियतरो भुवि । तस्यामधिष्ठितः कृष्णस्यः पुज्यस्त्वया सदे'त्यादिभिः प्रतिमोपासनं लक्ष्यीकृत्य सर्वेषां स्वपूजनस्योक्तत्वात् प्रतिमायामधिष्ठानोक्त्या स्वावेशस्य चोक्तत्वातं । अतस्तं दशे जीवादावुपासकेनाखिलब्रह्मधर्मोपसंहारः अन्यत्रापि जीवेऽप्येवं ब्रह्मणीवोपासनाकार्या। तत्र हेतुः, सम्बन्धदिति ॥ अयोगोलके बह्नेरिव तस्मिन्नावेशलक्षणः सम्बन्धाऽस्तीति, तत्त्वेन व्यपदेशाच्च तथेसर्थः। अत्रैवं क्षेयम् । असं तु जीवोऽत्राविष्टं भगवन्तमहमुपास इति जानाति चेत् तदा न सा जीवगामिन्युपासना, किन्तु ब्रह्मगामिन्येव । तत्राखिलधर्मोपसंहारे न किश्चिद् बाधकम् । यत्र ब्रह्मत्वेनैव क्षात्वोपास्ते तत्रापि, तं यथा यथोपासते तथेव भवति तद्धैतान् भृत्वाऽवतीति श्रुतेर्गुर्वादौ जीवत्ववुद्धिनिपेधाच तथा तत्र याद्युपासकस्तदुपासनासिद्धवर्थं

कर्त्तव्यो नवेति राङ्कायां, 'यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथागुरौ । तस्यैते कथिता हार्थाः प्रकाशन्ते महात्मन' इति श्वेताश्वतरथुत्या गुरुभक्तेर्देवभक्तिवद्विदिष्टत्वाद् भक्तिपारम्यस्य चाखिलगुणोपसं-हार पव सिद्धेर्गुरी स कार्यः । अन्यत्र प्रतिमादी तु न कार्यः । तारशवाक्याभावादिति प्राप्ते तत्समाधानं मार्गभेदव्यवस्थितविकः ल्पेन सूत्राभ्यामाहत्यर्थः \* । तत्रति \*। गुरौ प्रतिमादौ च । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* अन्यत्रापीत्यादि \*। प्रतिमासंग्रहायाहुः । \* त-त्वेन व्यपदेशादिति \*। उक्तं च स्कान्दे पाण्डुरङ्गमाहात्म्ये । शि-लाबुद्धिन कार्या च तत्र नारद कहिंचित् । ज्ञानानन्दात्मको विष्णु-र्येत्र तिष्ठत्यचिन्त्यकृदिं'ति । उपासनामार्गे व्यवस्थितस्य विधिप-क्षस्य बीजं स्फूटीकुर्वन्ति । \* अत्रैवमित्यादि \* । \* पवमिति \* । वक्ष्यमाणप्रकाराभ्याम् ॥ अजीवत्ववुद्धिनिपेधादिति 💥 । आचा-र्यं मां विजानीयान्नावमन्येत कर्हि।चिदित्यादिवाक्यांकात् तस्मात् । नचोक्तश्रत्या गुरौ भक्तिरेवोका, नोपासनेति तद्वपासनप्रकारकव्य-वस्थाऽत्र न सङ्गतेति राङ्माम् । एवं गुरूपासनायाशितेनेत्यकादश-स्कन्धे तस्या अप्युक्तत्वादिति । अत्रैवं प्रकारद्वयेऽप्यमिसान्ध-मात्रं, न प्रयोजकं, किन्तु ब्रह्मावेश इति बोधनायाहुः। 🛠 तत्र याद-गित्यादि 🐅। आवेदास्त्वनुभवादिनाऽवधार्यत इति, नात्र काचिच्छ-ङ्का । एवमव श्रीजगन्नाथादौ पूजाप्रवाहस्थलेऽत्यवगन्तव्यम् । तेन तत्फलदानार्थं च ताद्दग्रूपो भगवानाविश्वतीति च तथा ॥ २० ॥

यस्त्वन्तरङ्गं भगवद्भक्तं हृद्यार्विभृतभगवत्कं ज्ञात्वैतद्भजनेन
अहं भगवन्तं प्रास्यामीति ज्ञात्वा तमेव भजते स भक्तिमार्गीय

इति भक्तहृ याविभूते रूपे उपसंहारो धर्माणां तेन कार्य इसिंग्रमं

पठति ॥

#### न वाऽविशेषात् ॥ २१ ॥

अनुपमंहारे हेतुरिवशेषादिति । अस्य भक्तभक्तत्वेन तद्धजन-रसास्त्रादनन विस्मृततदाविष्टभगवत्कत्वेन तिन्नरपेक्षत्वेन वा त-दाविष्टभगवति गुणोषमंहारेऽनुपमंहारे वा भक्तोषासनायां विशे-षाभावादिसर्थः । अनुपमंहारस्यात्र वाधकत्वाभावज्ञापनाय वा-शब्दः। विशेषादिति वा।पूर्व विहित्तत्वेन भगवदाकारादिषु भजनं कुर्वन्नष्युक्तक्ष्पभक्तसङ्गेन तद्धजनेन च पूर्वस्माद्विशिष्टं रसमनुभूत-

उपासनामार्गे उभयत्राष्युपसंहारः सर्वगुणानां युक्त इत्यर्थः ॥२०॥ न वा विशेषात् ॥ निषेषपक्षो भक्तिमार्गे इति बोधयन्तः स्त्रमवतारयन्ति । \* यस्त्वन्तरङ्गमित्यादि \* । \* स भक्तिमार्गाय इति \* देवताइवतरमन्त्रांक्तरीतिकप्रेमविश्वासयोद्दर्क्षणात् स भक्तिमार्गीयः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* अनुपसंहारं इत्यादि \* कुतो वा, कुत्र वा अविशेष इत्याकाङ्क्षायां तद् व्युत्पादयन्ति । \* अस्यत्यादि \* तथाच नवमस्त्रन्धे, 'तत्व्रसङ्गानुभावेन रन्तिदेवानुवर्त्तिनः ।अभवन् योगिनः सर्वे नारायणपरायणा' इतिवत्तताहशस्य तथात्वेन तद्भजनरसास्वाद्देन तद्वाविष्टभगवाति गुणोपसंहारे वा विस्मृतेत्यादिहेतुद्वयेनानुपसंहारं वा तत्त्रसङ्गानुभावादेव भगवत्याप्तर्राविशष्टित ताहशभक्तोपासनायां ताभ्यामुन्कर्पापकर्षाभावान्न्रोपसंहारस्य किमिष्
प्रयोजनिमत्यर्थः । अविशेषादिति पदच्छदं कश्चिन्न मन्येत तदोक्तोऽर्थो न सिद्ध्यदिति तदापि तत्सिद्धये प्रकारान्तरे हेतुं व्याकुर्वन्ति ।

\* विशेषादित्यःरभ्य \* \* वाशब्द इत्यन्तम \* । \* तद्भजनेनेति \*

वानिति रसास्त्रादे विशेषाद् गुणोपसंहारं स न करोतीसनुवादः । विद्वितत्वेन गुणोपसंहारपूर्वकोपासनायां नीरसत्वेनाऽनादरज्ञापनाय वाशब्दः । भगवद्वतारक्ष्पोऽपि वादरायणः प्रासङ्किकेऽपि भक्ति-मार्गस्मरणे तदीयरसावेशपरवशस्तद्भावस्वभावमनूक्तवान् ॥ २१ ॥

अपिच । उपसंहारो हि तत्रानुक्तानामन्यत्रोक्तानां गुणानां तत्र सक्त्वेन ज्ञानमात्रम । उक्तक्ष्पभक्ताय तु तद्भजनीये भक्त ए-वालौकिकाननुभावान भगवान प्रसक्षं द्रश्यतीति न तत्रोपसंहा-रापेक्षागन्थोऽपीत्युत्तरं पठित ॥

#### दशयति च॥ २२॥

ननु भक्तभक्तः स्वसेव्येसलोकिकं वीर्यं दृष्ट्वा तदाविष्टे भग-वित तत्सम्भारकत्वस्येन्द्रादीनामपि तदाज्ञापेक्षित्वं दृष्ट्वा द्युलोक-

भगवदाकृतिभजनेन । ननु तर्द्यनुवादस्य कि प्रयोजनमत आहुः । \* भगवद्वतारेत्यादि \* । तथाच तदुत्कर्पयोधनाय तत्स्वभावबोधनमेव प्रयोजनमित्यर्थः ॥ २१ ॥

दर्शयति च ॥ सूत्रमवतारयन्ति । ॥ अपिचेत्यादि ॥ प्रकटा-र्थमत भाष्यम् । अन्ये तु सम्बन्धादेवेत्यादित्रिसूत्रमधिकरणमङ्गी-कृत्य बृहदारण्यकोपान्ते, सत्यं ब्रह्मेत्युपक्रम्य, आदित्यमण्डलस्थस्य अक्षिसस्य च ये उपासने विहिते, तयोरुपानिषदी रहस्यनामनी उपा-सनशेषत्याऽऽम्नायेते।तस्योपानिषदहरित्यधिदेवतं, तस्योपनिषदहमि-त्यध्यात्ममिति । ते कि सङ्कृत्येते ? उत व्यवतिष्ठेते ? इति सन्देहे सम्बन्धिभेदाद् व्यवतिष्ठेतं इति सिद्धान्तयन्ति ।सोऽपिस्वाध्यायस्-त्रस्थसर्वदृष्टान्तवोधितेन सम्बन्धिभेदेनैच व्यवस्थिति लभमानो ना-ऽधिकरणान्तरमपेक्षत इति चिन्त्यम् ॥ २२ ॥

संभृतिद्युव्याप्यपि चातः ॥सूत्रमवतारयन्ति । \* मनु भक्ते-त्यादि \* । \* तःसम्भारकत्वस्येति \* । वीर्यतम्भारकत्वस्य । \*

#### च्यापकत्वस्योपसंहारं करिष्यतीयाशङ्काह ॥

सम्भृतिद्युव्याप्त्यिप चातः ॥ २३ ॥

राणायनीयानां खिलेषु पठ्यते । ब्रह्मज्येष्टा वीर्या सम्भता-नि ब्रह्माऽग्रे ज्येष्ठं दिवमाततान ब्रह्म भूतानां मथमं तु जज्ञे तेना-ईति ब्रह्मणा स्पर्दितुं क इति । अस्यार्थस्तु-अन्यैर्हिपुरुषैः सहा-यानपेक्ष्य विक्रमाः संभ्रियन्ते।तेन तत्पराक्रमाणां त एव नियतपू-र्वभावित्वरूपकारणत्वेन ज्येष्ठाः । ब्रह्मधर्माणां तु ब्रह्मैव ज्येष्ठ-मनन्यापेक्षं सध्ट्यादि करोतीसर्थः । एवं सति ब्रह्म ज्येष्ठं येषां तानि ब्रह्मच्येष्टानि वीर्याणि । अत्र छन्दसि बहुवचनस्य हादेशः । किञ्चान्येषां वीर्याणां बलवद्भिर्मध्ये भङ्गोऽपि भवति । तेन ते स्व-वीर्याणि न संविश्वति । ब्रह्मवीर्याणि त ब्रह्मणा सम्भतानि निष्प-त्यृहं सम्भृतानीसर्थः । तच्च ज्येष्ठं ब्रह्माग्रे इन्द्रादिजन्मनः प्रागे-व दिवं स्वर्गमाततान व्याप्नुविन्नसमेव विश्वव्यापकिमसर्थः। देश-तोऽपारच्छेदमुक्त्वाकालनोऽपि तमाह । ब्रह्मेति । भृतानामाकाशा-दीनां पूर्वमेव जज्ञे । आविर्वभृवेत्यर्थः । एतेन वीर्यसम्भृतिद्युव्या-प्तिभृतिमाहात्म्यमुक्तं भवति । तथाच सम्भृतिश्च द्युव्याप्तिश्च तयोः समाहारस्तथा । एतावसिप सित तत्र नोपसंहार इति।तत्र हेतुः---न वा विशेषादितिसूत्रोक्त एवेत्यतिदिशत्यत एवेति । एतद्यथा तथा तबैबोक्तम ।

उपसंहारं करिष्यतीति \*तं यथा यथोपासत इत्यत्र स्वाभिसंहितक्रपे-णैव स्वाचनस्योक्तत्वास् स्वैहिकपारहौकिकार्थम् उपसंहारं करिष्य-ति । सूत्रं ब्याकर्त्तुं विषयवाक्यमुपन्यस्य प्रथमं तद् ब्याकुर्वन्ति । \* राणायनीयस्यादि \*। \* उक्तं भवतीत्यन्तम् \*। सूत्रं ब्याकुर्व-न्ति । \* तथाचस्यादि \*। \* तत्वेवोक्तमिति \* अस्य भक्तत्वेनस्या- विषयवाक्योत्तराद्धोंक्तधर्मानुदेशेनैवं ज्ञायते भक्तस्यहिक -पारलौकिकोपयोगिधर्मोपलक्षणार्थं द्वयोरेवोदेशः कृत इति । चकारेण दर्शनमप्युक्तं समुच्चीयते । अन्यच्च । स्पर्द्धाक्र-तिमम्भावनायां हि तद्योग्यतानिषेधः सम्भवति । सा चाविर्भूत एव भगवति सम्भवतीयखिलक्षक्तयाविभीवपूर्वकमाविर्भूतस्य तम्य

ष्ठुक्तरीत्या उपासनायामविशेषात् पूर्वे विहितत्वेनेत्याद्युक्तरीत्या च भजनरसास्वादने एतद्पेक्षया विशेषाच न करिष्यतीति तस्मिन्नंय सृत्र उपपादितम् । अयमेव सृत्रकाराशय इत्यत्र गमकमाहुः। \* विषयवाक्येत्यादि \* तथाचोपसंहारं विनाऽपि भक्तस्य लौकिका-लौकिकसम्पादनादलौकिकानुभावदर्शनाच एतयोरिप नोपसंहार-श्रङ्कात्रोति पूर्ववद्त्रापि भक्तस्यभावस्यवानुवादः, प्रथमाधिकारिणः शिक्षा वेति भावः। चकारेणोत्तराद्धीक्तधर्मसमुच्चयमाशङ्कृत्य तात्प-यमादुः। \* चकारेणेत्यादि \* श्रुतरनारभ्याधीतत्वेन भक्तहद्यावि-एभगवद्गमकत्वस्य सन्दिग्धत्वात्। पूर्वोक्तं व्यासाशयो न निश्चेतुं शक्यत इति शङ्कायां विषयवाक्यतात्पर्यकथनपूर्वकं तमुद्धाटयन्ति। \* अन्यच्चेत्यादि \* तथाच तुरीयपोदेन श्रुतेराविभूतब्रह्मविषयक-त्वं निश्चितं यद् द्वयोरेवानुपसंहारकथनं तेन तत्र व्यासाशयां नि-श्चीयत इत्यर्थः। तेनानारभ्याधीतानामप्यनुपयुक्तानां नोपसंहार इति सिद्धम्।

अन्य तु इदमेकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, अनारभ्याधीतेऽस्मिन् वाक्ये उक्तानां गुणानां सर्वासु विद्यासूपसंहारो, न वेति राङ्कायां नोपसंहारः । कुतः १। विरोपात् । दहरादिविद्यासु हृदयादिक्षपस्थान-विरोषादिति व्याख्याय स्थानस्य तदनुपसंहारकत्वे आध्यात्मिकत्वं केचन हेतुत्वेनादुः । केचिद्दरपत्वम् । अन्ये तु विद्याविरोपं हेत्वन्तर-मादुः । किश्च यद्याप तासु, यावान् वा अयमाकारास्नावानेषीऽन्त-र्हृद्य आकाराः । अतः परो दिवो ज्योतिदीष्यते ज्यायान् पृथिव्या ज्यायानाकारादित्यादिभिराधिदैविक्यो विभूतयोऽष्युज्यन्ते, तथापि एतया श्रुखा माहात्म्यमुच्यत इति गम्यते । एवं सखेतद्वाक्योक्तधर्म-योरेवानुपसंहार्यत्वेन यत कथनं तत्तु भक्तद्वचाविर्भृतं ब्रह्माऽप्येवं भूतमेवेति ज्ञापनायाऽतो युक्त एवानुपसंहारः ॥ २३ ॥

पुरुषविद्यायामिव चेतरेषामनाम्नानातः ॥ २४ ॥

ता माहात्म्यक्षापनार्थां इति ता एव तत्रोपसंहार्याः, प्राकरणिक-त्वात् । न त्वितराः । अतो द्युव्याप्तिनिवृत्तौ तत्सहपठिताया वीर्य-सम्भृतेरपि निवृत्तिरित्याहुः ।

तृष्य रोचिष्णु । युज्याप्तिक्षपाया महत्या आधिदैविक्या विभू-तेर्व्रह्मस्वक्षपमादायेव स्थानस्य तदाध्यात्मिकतायास्तद्द्यतायाश्च्य वा-धकतामनाहत्योपदेशेन तस्मिन् स्थानविशेषे युज्याप्त्युपसंहारबा-धकत्वकथनस्यायुक्तत्वात् । नच सा निष्कलादीनामिव भिन्नेति युक्तम् । ब्रह्मण उभयत्राप्यैक्येन व्यातौ भेदस्य वक्तुमशक्यत्वात् । नच शब्दान्तरनिर्देशाद्भेद इत्यपि युक्तम् । सीत्रहेतुविशिधात् । सूत्रे पूर्वसूत्रोक्तस्थानविशेषोपबन्धसेवातिदेशाङ्कीकारात् । पतेनेव विद्या-विशेषस्थापयनुषसंहारहेतुत्वं दत्तोक्तरम् ।

यत्तु भामत्याम, या काचिदाधिदैविकी विभृतिः शाण्डिल्य-विद्यायां श्रूयते तत्यास्तरकरणाधीतत्वात तन्मात्रं ग्रहीष्यते । नै-तावता सम्भृत्यादीननुकपुमहित । तत्रेनत्यत्यभिक्षानाभावात । ब्र-ह्याश्रयत्वेन प्रत्यभिक्षानमातिप्रसक्तम् ।भृयसीनामैक्यप्रसङ्गादिल्युक्त-म् । तद्रिष तथा । विद्येक्यं प्रसङ्गरूषय्वोदनाष्यानां चतुर्णो हतुता-याः पूर्वमुक्तत्या केवलेन रूपेक्येन विद्येक्यसङ्गस्य वक्तुमशक्य-त्वादिति । एवमन्यत्रापि क्षेयम् । सिद्धान्ते तृक्तरीत्या सर्वभृतस्य एक इत्येवं चिन्तिते स आत्मत्वेन निरुपधिप्रियत्वेन च साकारः प-यंवस्यति । सम्बन्धश्च तस्यावश्यरूपो यत्राधिकस्तत्राप्यधिष्ठितं तम-नुसन्धाय तद्गुणा अन्येऽप्युपसंहायाः । यद्यधिष्ठान एव विशेष-स्फूर्तिस्तदा तत एव फलसिद्धेरुपसंहारस्य न किश्चित्ययोजनिर्मित सिद्धम् । एवं व्याष्त्या स्वरूपा कला च सिद्धिति ॥ २३ ॥ ३ ॥

पुरुषविद्यायामिव चतरेषामनाम्नानात् ॥ एवमनारभ्याधी-

तैत्तिरीयके, सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपाद सभूमिं विक्वतो द्यता अस्रतिष्ठद् दशाङ्गुलं, पुरुष एवेदः सर्वं यद् भूतं यच्च भव्यमिस्यादिना पुरुषिवधा निरूप्यते । तत्रैव, ब्रह्मावेदाप्रोति परिमिति प्रक्षेन, स वा एष पुरुषोऽन्तरसमय इस्रारभ्य प्राणमयमनो- मयिवज्ञानमयानन्दमयात्मक ब्रह्मस्वरूपं निरूप्यते । तत्र सर्वत्र स च पुरुषिवध एवेति च पठ्यते । अत्रान्तमयादिषु पुरुषसूक्ते च पुरुषिवध एवेति च पठ्यते । अत्रान्तमयादिषु पुरुषसूक्ते च पुरुषिवध एवेति च पठ्यते । अत्रान्तमयादिषु पुरुषसूक्ते च पुरुषपदश्रवणाद कमयादिषु सहस्रशीर्षव क्त्वाध्य पसंहारः कर्त्तव्यो न वेति भवति संशयः । किमत्र युक्तम् । उपसंहर्त्तव्यमेवेति । कुतः ? सर्वत्र ब्रह्मण एवोपास्यत्वाद त्राप्युपासनोक्ते ब्रह्मत्वपुरुषत्वयोरिव शोषाद्विधैक्यादिति पाप्त उच्यते । पुरुषिवधायामिवेति । अन्नमयादिषु सहस्रशीर्पव क्वादिकं नोपसंहर्त्तव्यम् । कुतः ? । पुरुषिवधायां यथा पुरुषस्वरूपं निरूप्यते न तथेतरेपामन्नमयादीनां विक्रानमयान्तानां स्वरूपं तत्यकरणे निरूप्यते । अत्र हि पुरुष-त्वमुच्यते सहस्रपदमनेकत्वोपलक्षकम् । अन्यथाऽङ्गणां शिरोभ्यो द्वैगुण्यं वदेत् तेन साकारच्यापकत्वमुक्तं भवति । तत्र पुरुषविधत्वं,

तानां धर्माणां भक्तिमार्गेऽनुपसंहारमुक्तवा उत्तमाधिकारिभिरशेषगुणपूर्णं परं ब्रह्मैवोपास्यं, न तु विभूतिरूपिमिति बोधनायोपासनामागें तेष्वशेषानुपसंहारमवसरसङ्गत्या वदतीत्याशयेनाधिकरणविषयादिकं दर्शयन्ति । \* तेक्तिरीयक इत्यादि \* । \* प्रइन इति \* ।
प्रपाठके । \* अविशेषादिति \* मृगुविद्यायां ब्रह्मत्वस्यात्र च पुरुषविधत्वस्योक्त्या तदाकारत्वस्योक्तत्वेन तयोरिवशेषात् । सूत्रं व्याकुर्वन्तोऽत्रापि नशब्दः पूर्वसूत्रादनुवर्त्त इत्याशयेनाहुः । \* अन्नमयादिष्वत्यादि \* । \* निरूप्यत इति \* सहस्रशीर्षेत्यादिना निरूप्यते ।
\* अत्र हीति \* पुरुषविद्यायाम् । \* नेति \* सहस्रशीर्षत्वादिश्रावणेन । वैद्यक्षण्यबोधनायादुः । \* तत्रेत्यादि \* । \* तत्रेति \*। अन्नम-

स चाध्यात्मिक रूपस्तच्छरीराभिमान्यात्मा चान्य आधिरैविक उच्यते, न तथात्र । किञ्च पुरुष एवेद १ सर्वमिखादिना प्रपञ्चात्मकत्त्रं मुक्तिदातृत्त्वं चोक्त्वा नैतावन्मात्रमस्य माहात्म्यमितोऽपि महन्माहात्म्यमस्तीति वक्तुं प्रपञ्चरूपं तद्विभृतिरूपिसेतावानस्य मिहमेस्रोनोक्त्वा तत आधिक्यमाह । अतो ज्यायाँश्च पूरुष इति । एवमितेवैलक्षण्यात पुरुषपदमात्रसाधम्येण नैकिविधत्वं वक्तुं शक्यं,
नचोपसंहार इति । चकारादम्भस्यपारे भुवनस्य मध्ये नाकस्य
पृष्ठे महतो महीयानिसार्दश्चतयः, सर्वतःपाणिपादान्तिमसादिस्मृतयश्च संगृह्यन्ते । एतेन यिकिञ्चिद्धमसाम्येऽपि न मूलभूतब्रह्मरूपत्वमत एव न तत्रोपास्यता तथात्वेनेति ज्ञापितम् । अत एव
भृगुपारूयानेऽन्नमयादिब्रह्मज्ञानेऽपि जिज्ञासैवोक्ता । भृगोरानन्दरूपपरब्रह्मज्ञाने तु नोक्ता । तेनाशेषगुणपूर्णं ब्रह्मेत्युक्तं भवसत
उत्तमाधिकारिभिस्तदेवोपासनीयं, न विभूतिरूपिमितिज्ञापितम्॥२४॥

 अथ निर्दोषत्वं ज्ञात्वा भजनीयमिति ज्ञापयितुमधिकरणा-न्तरमारभते ॥

#### वेधाद्यर्थभेदात् ॥ २५ ॥

साविष यत्पुनर्विशेषतस्तद्धेतुकथनं तद्विभूतिकपेषु मूलकपगुणानुप-संहारार्थम् । योऽन्यथा सन्तमात्मानमिति वाक्योक्तवाधकस्य विद्य-मानत्वात् । एवश्चात्र पूर्वे पतित्वेन चिन्तिते चित्तस्य निवेशो यदा-धिकस्तदा सोऽक्षरस्यापि पतिरित्येवं पर्यवस्यति । उताऽमृतत्वस्ये-शान इति मोक्षेऽशनशीलत्वस्यात्र श्रावणात् । अनस्तामितत्वाद्वायु-कपाकलाप्यत्र बोधिता ॥

अन्ये तु, ताण्डिनां पैङ्गिनां च या, पुरुषो चा व यह इत्यादिनोक्ता पोडशशतर्वपजीवनफिलका पुरुषविद्या, या च तैत्तिरीयाणां, तस्येवं विदुषां यहस्यात्मा यजमान इत्यादिनो-क्ता विद्या, तयोः पुरुषविद्येति समाख्येक्यात् पुरुषावयवेषु यहावय-वकल्पनेन रूपेक्याच विद्येक्ये तैत्तिरीयोक्ता गुणास्तत्रोपसंहर्त्तव्या इति प्राप्ते, यथा पुरुषविद्यायां ताण्ड्यादिभिर्गुणा आम्नायन्तेन तथा तैत्तिरीयक इति रूपमेदात्तेत्तिरीयकेच, य एवं वेद ब्रह्मणो महिमान-माप्नोतीति फलसंयोगमेदाच्च विद्याभेदे सति न तैत्तिरीयोक्तानां गुणानां तत्नोपसंहार इत्यवमाहुः।

तत्रंदमवधंयम् । व्यासचरणेहिं जिज्ञासाशास्त्रं शीव्रं मोक्षो भवतु जीवानामिति करुणया आरब्धम् । तेन याभिः शीव्रं मुच्यन्ते ता एव विद्या आदरेण विचारणीयाः । शेषाणां तु तत्रोक्तरेव न्या-यैरानुषङ्किको निर्णयो भविष्यति । अतः परिवद्यां विहायतिद्विचारो युक्तो वा !! परिवद्याविचारो वा युक्त इति !! । ताण्डिप्रभृतीनां वि-द्यायामायुर्वृद्ध्यादिक्षं लोकिकं फलम् । तस्यवं विदुष इति तैत्तिरीय-विद्यायामिष ब्रह्ममहिमप्राप्तिः फलम् । महिमा च विभूतिः । गोअ-श्वमिहमहिमेत्याचक्षत इति छान्दोग्ये सिद्धत्वात् । पुरुषस्केषु, तमेवं विद्वानमृत इह भवतीति फलम् । अतो विद्यान्तरं विहायेद्-मत्र विचारितमिति । एवमन्यत्रापि बोध्यम् ॥ २४॥ ४॥

वेधाद्यर्थभेदात् ॥ एककार्यत्वरूपां सङ्गतिमधिकरणप्रयोजनं च वदन्तोऽवतारयन्ति । \* अथेत्यादि \* । सूत्रं व्याकर्त्तुं विषयादि-

वाजसनेयिशाखायां द्वया हमजापसा इत्यपक्रम्य तेषां मिथः स्पर्दामुक्त्वोच्यते, ते ह देवा ऊचुईन्तामुरान यज्ञ उद्गीथेनासया-मेति ते ह वाचमूचुस्त्वं न मुद्गायेति तथेति तेभ्यो वागुदगायद् यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगाद् यद कल्याणं वदति त-दात्मने ते विद्रनेन वै न उद्गात्रासेप्यन्तीति तमभिद्रस पाप्मनाविध्यन स यः स पाप्मा यदेवेदमपातिरूपं वदति स एव पाप्मेति । एवमेव प्राणचक्षुःश्रोत्रप्रभृतिषु पापवेधमुक्त्वोच्यते । अथैनमासन्यं प्राणमृचुस्त्वं न उद्गायेति तथेति तेभ्य एप प्राण उदगायने विद्रनेन वे न उद्गात्रासेप्यन्तीति तमभिद्वस पाप्म-नाविध्यत् स यथाञ्मानम् ऋत्वा लोष्ठो विध्वंमेतैवः ह वे विध्वं-समाना विष्वञ्चो विनेश्रारिति । छान्दोग्येऽपि प्राणादिष्वेवमेव पाष्पवेधमुक्त्वाऽऽसन्येन तथेत्युच्यते । एतावान परं विशेषो वाज-सनेयिनां गानकर्तृत्वं, सामगानामुद्गीथत्वेनोपास्यत्वमुच्यते वाक्-प्राणादीनामिति । अत्र देहसम्बन्धित्वगानकर्तृत्वयोरुपास्यत्वस्य चाऽविशेषेर्शप वागादिषु पाष्मवेध आसन्यप्राणे कुतो नित भवति जिज्ञासा। नचासन्योपासनाया विधेयत्वाद तत्स्तु सर्थमन्येषु पाष्मवेध

कमाहुः । \* वाजेत्यादि \* । \* वाजसनेयिशाखायामिति \* । गृह-दारण्यक उद्गीथब्राह्मणे । तथैव छान्दोग्येऽपि । \* न तथेति \* । न पाप्मवेधः । सन्देहमाहुः । \* अत्रत्यादि \* । \* इति भवति जिङ्गा-सित \* । इति हतोर्वागादीनां पाप्मवेधः सत्यः काल्पनिको वेति सं-शय इत्पर्थः । सिद्धवत्तदुक्तिः सन्देहबीजम् । नन्वपार्थेयं चिन्ता । अन्येषु पाप्मवेधोक्तेर्विधयासन्योपासनास्तुत्यर्थत्वेन, अन्ये त्वपशव इतिवदासन्यप्रशंसामात्रार्थतया वस्तुतः सर्वेषु तद्दभावादिति पू-वेपक्षं हृदिकृत्याहुः \* नचेत्यादि \* । असहचने बाधकं ब्युत्पाइय-

उच्यतेऽस्मिन्नेति वाच्यम् । न हि मयोजनायाऽसन्तमप्यर्थं बोधय-ति श्रुतिरिति वक्तुं शक्यम् । प्रमाणत्वव्याहतिपसङ्गातः । एकत्र मतारकत्वे सर्वत्रापि तच्छङ्कया तदुक्ते कोऽपि न प्रवर्त्तेतापि ।

न्ति। \* न हीत्यादि \*। नन्वर्थवादाधिकरणे विधेयस्तावकत्वेनार्थः थादानां प्रामाण्यं पूर्वतन्त्रे ब्यवस्थापितम् । विधिना त्वेकवाक्य-त्वात स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युरिति । अतस्तदर्थ एव प्रामाण्यं तेषां, न तु स्वार्थ इत्याकाङ्कायामादुः \* एकन्नेत्यादि \*। तथाच विचार-करस्य द्वाद श्रुतेः प्रकारांशे असत्यभाषित्वे भाते विधेयाद्यंशेऽपि ताइशशाखीदयस्य दुर्निवारतयां तत्र प्रवृत्तिव्याघातेन विधेः प्रवर्त्त-कत्वमय कुण्ठीभवेत् । ततश्च वेदस्य वैयर्थ्यमेव स्यात् । अपदाव इत्यन्नापि पशुत्वपर्युदासोऽन्येषु पशुसाद्दयं ब्राह्यति, न तु पशुत्वं निषेधित । यथा, न कलअमित्यत्र । तद्य गवादिसाददयं तु तेष्व-स्त्येवेति तत्सादश्यं तेषाममुख्यतां बोधयद् गवादिप्रशंसायां पर्य-वस्यतीति नासदर्थबोधने स दृष्टान्तः । नच मध्वादिविद्यायां कल्पनापदेशस्य ब्यासपादेरप्यङ्गाकारादत्रापि तथाऽस्त्वित वाच्य-म् । अविध्यन्निति भूतार्थकप्रयोगवाधापत्तः । यद्वेदमप्रतिरूपं बद्दति स पव पाप्मेत्यादिभिः श्रावितस्य पाष्मस्वरूपस्येदानीमनु-भूयमानस्याप्यननुभवापत्तेश्च । मध्वविद्यास्वपि कल्पनापदेशा-उङ्गीकारः सांख्यप्रसिद्ध्या तद्वोधनार्थ इति तु तत्रैवोपपादितम्। अथ यदि स सिद्धान्तीयत्वेनाद्रियते, तदापि, तस्य द्यीरेव तिर-श्चीनवंशोऽन्तरिक्षमपूप इत्याशुद्देश्यरूपविंशिष्टस्यैव रूपान्तरविधान-दर्शनेन रूपान्तरविधानमात्रस्येव काल्पनिकत्वं, न तु सर्वस्य । अन्यथा, ता एता ऋच एतमृग्वेदमभ्यतपन्नित्यादेरि बाधापत्तेः। अतो भूतार्थवादस्य स्वार्थे प्रामाण्यमवश्यमभ्युपेयम् । नचार्थवा-देषु सर्वत्र यथा श्रुतार्थग्रहणे, आदित्यो यूपः, यजमानः प्रस्तर इत्यादिषु गौण्युच्छेदः सूत्रविरोधश्च स्यादिति वाच्यम् । तत्र प्र-त्यक्षविरोधेन गौणीस्वीकारात् । असति मानान्तरविरोधे तदृदृष्टा-न्तेन सर्वत्र प्रत्यवस्थातुमयुक्तत्वादित्यसङ्दुक्तम् । तस्माद्यत्र प्र-माणान्तरिवरोधस्तत्रैव कल्पनोपदेशादिन सर्वत्रेति निश्चयः । तदे- साक्षात्क्रियार्थत्वाभावेऽपि नासिक्ष्ण्यकत्वमर्थवादानाम्।वस्तुतस्तु यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा वा तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति श्रुतेः, 'ज्ञात्वा ज्ञात्वा च कर्माणि जनोऽयमनुतिष्ठति । विदुषः कर्मसिद्धिः स्यात्तथा नाविदुषो भवेदि'सादिवाक्यैर्य एवं वेदेति वान् क्येश्चार्थवादोक्तस्वष्णं ज्ञात्वा कर्मकरणे पूर्णं फलमन्यथा नेसर्थवाद्यानां फलोपकार्यङ्गनिष्पकत्वात्रानर्थक्यमत उक्तेऽर्थे हेतुं न पत्थाम इति प्राप्ते तमेवाह । वेधादीति । वाक्पाणादिषु यः पाप्यवेध, आदिपदाद दुष्टिविषयसम्बन्धश्च तत्र हेतुर्थभेदः । अर्थो भगवांस्त्रसमाद्भेदादित्यर्थः । आसन्यस्तु य एवाऽयं मुख्यः प्राणस्तमुद्गीथमुपासीतेति छान्दोग्य उपास्यत्वेनोक्तः । सर्ववेदान्तप्रययमिति न्यायाद्वेदान्तेपूपास्यं ब्रह्मातिरिक्तं नोच्यत इसासन्योऽपि
ब्रह्माभिन्नोऽत एवापहतपाप्मा होप इति सामगैः पठछते । अतस्त्वत्र

 न पाप्पवेश इति भावः । ब्रह्मणः स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वज्ञापनायार्थ-पदेनोक्तिः । एतेन विभूतिरूपेश्पि यत्रेवं तत्र मूलभूतब्रह्माण निर्दी-षत्वं कि वाच्यमिति ज्ञापितम् । अथवार्थ्यः प्रयोजनं विषय इति यावत् । तद्भेदादित्यर्थः। अत्रेदमाकृतम् । देवा हि स्वस्यासुरज-याय गानार्थं वागीदीनृत्तुस्त्वं न उद्गायेति गानानन्तरं यो वा-चि भोगस्तं देवेभ्य आगायदित्युच्यते, । एवमेव प्राणादिष्विप स्वस्त्रभोगं देवेभ्य आगायदिति । एवं सति देवार्थमेवैतद्गानं, न तु भगवद्रथम् । यद्यप्यासन्येऽप्येवमुच्यते तेभ्य एप प्राण उदगाय-दिति तथापि यथा वागादिषु स्वनिष्ठभोगं देवेभ्य आगायदित्युक्तं, तथा नासन्ये । तेनोक्तमानेर्वह्मात्मकत्वेनासुरजयहेतुर्भगवत्सम्बन्ध

द्विभृतिरूपत्वात् तदात्मकतयोक्तः । उत्कर्पश्च पाष्मवेधाभावादेव गम्यते । एवश्च, मनो ब्रह्मेत्युपासीतत्यादी यत्तेषामुपास्यत्वेन वि-र्भातत्वेर्राप नेतत्साम्यं तद भगवता स्वसामर्थ्यस्य तत्र तारतम्येते-व स्थापितत्वार्दित । यत् पुनर्वागादीनामुपास्यत्वं छान्दोग्ये प्रती-यंत तत्तु भ्रमप्राप्तानुवादरूपं. न तु वास्तवम् । श्रुत्यनभिष्रेतत्वात् । उद्वसानीयपञ्चकपालवत् ।तत्र निपंधेनवात्र पाप्मवधादेव तथानि-श्चयात् । अता न चाद्यावकाशः । नन् यदि वागादीनां ब्रह्मभिन्नत्वमे-बम् अभिप्रतं तदा स्त्रंत्र ब्रह्मभदादित्येवोच्येतेत्यत आहुः । अ ब्रह्म-ण इत्यादि 🔆 । ननु भवत्वे अमासन्योत्कर्षस्तथापि पूर्वप्रतिज्ञात-स्याधिकरणप्रयोजनस्य कथमवर्गार्तारत्यत आहुः। 💥 एतनेत्या-दि 🗱 । तथाच कैर्मातकन्यायादवगितारत्यर्थः । नन्वर्थपदस्य व-म्त्वर्धकत्व उक्तमेव सिद्ध्यति । तदनङ्गीकारे कथमेतद्वगन्तव्यमि-त्यत आहुः। 🛪 अथवेत्यादि 🛠 । रायभिधेयनिवृत्तीनामत्र प्रस-ङ्गाभावात् । प्रयोजनमात्रार्थो प्राह्यः । स चात्र वागादीनां विषयक-पः। तस्येव देवार्थत्वेनांक्तत्वात् । अतस्तद्भेदादित्यर्थः । तदंतदुप-पादयन्ति । \* अत्रदमित्यादि \* । \* उच्यत इति \* । बृहदार-ण्यकं उच्यते । अ उक्तमानैरिति अ । उपास्यश्वपाप्मवेधराहित्या- एनेति ज्ञात्वा तथैनागायदासन्य इति ज्ञायते । अत एनान्यत्र वेध उक्तोऽत्र तत्करणेच्छायामप्यासुराणां नाश उक्तः । अग्रे च, भव-त्यात्मना परास्यं द्विषन् भ्रातृच्यो भवति य एवं वेदेति पठघते । तेन परब्रह्म निर्दोषिमिति किसु वाच्यम् । यत्र तद्विभृतिक्ष्पासन्य-स्योक्तरूपतां यो वेक्ति सोऽपि गुणयुक्तो दोषराहतश्च भवतीति केमुत्तकन्यायः सूचितो भवति । एतेन लोके दोषत्वेन ये धर्माः मतीयन्ते त एव धर्मा भगवति निक्ष्यमाणा न दोषत्वेन ज्ञेयाः । किन्तु गुणत्वेनैव । वस्तुन एव तथात्वादिति भावो ज्ञाप्यते ॥२५॥

ऽसुरजयहेतुभूतार्थक्षानैः । आसन्यस्यैवंप्रकारकक्षानसत्तायां गमकमाहुः । क्र अत प्वत्यादि क्ष । एवं व्याख्यानेऽपि पूर्वोक्तार्थसिद्धिमाहुः । क्ष तंत्रत्यादि क्ष । एतेनार्थान्तरस्यापि सिद्धमाहुः । क्ष प्रतेत्रत्यादि क्ष । यदा सिद्धिमाहुः । क्ष न दोन्द्यादि क्ष । क्ष य इति क्ष । मोहव्रणपलायनाद्यः । क्ष न दोन्द्रिन क्षेया इति क्ष । यथा सिप्टिस्थितिप्रलयकर्तृत्वस्य भगवलक्षणन्वान्मूलक्षेप प्रलयकर्तृत्वमत्त्रत्वादिकं च न दोषस्तथाऽवतीर्णर्राप भगवित मोहाद्यां ऽध्युसुरमोहनार्थन्वात्त्रथा । अक्षत्वं पारवद्यं च विधिमेदादिकं तथा । तथा प्राकृतदेहत्वं देहत्यागादिकं तथा । असुराणां विमोहार्थं दोषा विष्णोर्ने हि किचिद्ति ब्रह्माण्डवाक्यान्त्र । तथाच तेश्यः सकाशाहोपत्वमुद्धाच्य भगवतो निदीपत्वं क्षात्वान्मजनीर्यामिति सिद्धम् । तेन मुख्यविभूत्यतिरिक्तविभूतीनामपहन्तपाप्मत्वाभावात्तेषूत्कृष्टानुपसेहाराऽपि सिद्धो वोध्यः ।

अन्ये तु, इदमप्येकसूत्रमधिकरणं स्वीकृत्य, शुक्रं प्रविध्य हु-द्यं प्रविध्येत्यादीन्याथर्वणिकानामुपनिषदारम्भस्थानि वाक्यानि विषयत्वेनोदाहरन्ति । तत्र केवलो विधशब्दो नास्ति ।

माध्वास्तु, अग्ने त्वचं यातुधानस्य भिन्धीति वाक्यम् । तत्र तु वेधशब्द एव नास्तीति विषयवाक्यत्वं चिन्त्यम् । अथ वेधरूपा-र्थवलाद्विषयवाक्यत्वं तदापि सन्निधिना विद्याङ्गत्वपूर्वपक्षोत्थापन-म् । लिङ्गस्य बलिष्ठत्वान्नाङ्गत्वामिति सिद्धान्तः । स च पूर्वतन्त्रादेव एवं भगवत्सम्बन्धाभावे दोषसम्बन्धमुक्त्वा तथा सित गुण-हार्नि च वदंस्तत्र विशेषमाह ॥

हानौ तूपायनशब्दशेषत्वात कुशाच्छन्दः स्तुत्युप-गानवत तदुक्तम् ॥ २६॥

तदा विद्वान पुण्यपापे विश्वय निरञ्जनः परमं साम्यमुपैतीसा-थर्निणकैः पठचते । परमपदेन ब्रह्मोच्यते । तथाच सकार्याऽविद्या-रहितः परममुपैति । तदनन्तरं साम्यमुपैतीति योजना ।

सिद्धान्नस्य सूत्रस्यानुवादकत्वमापादयतीत्यतोऽपि चिन्त्यम्॥२५॥

हानी तूपायनशब्दशेषत्वात् कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवत्ततु-क्तम् ॥ एवमुपास्यस्य निर्देषित्वं व्युत्पाद्य पूर्वसूत्रस्य पुरःस्फूर्त्तिक-मादाय जीवस्य ब्रह्मभावेपि ब्रह्मासाधारणगुणा नोपसंहार्या इति प्र-सङ्गतो वक्तीत्यारायेन सूत्रमवतारयन्ति \* एवमित्यादि \*।भगवत्स-म्बन्धाभावे स्रति गुणहानिमपि वद्न भगवत्सम्बन्धे गुणप्राप्तिरूपं विशेषमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकर्त्तुं भगवत्सम्बन्धे विशेषबोधिकां अ-तिमाहुः ॥ तदेत्यादि \*। एतत्पूर्वार्द्धे तु, यदा परयः परयते रुक्मवर्णे कत्तीरमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिमिति। \* पष्ट्यते इति \* । मुण्डके प-**ळ्यते । न**नु कात्र भगवत्सम्बन्ध उच्यत इति राङ्कायां पूर्वार्दस्य स्फ्रटार्थत्वादुत्तरार्द्धे व्याकुर्वन्ति । \* परमपदेनेत्यादि \* । विद्वान् भगवद्भाववान्, पुण्यपापे अविद्याकार्ये, ज्ञानेन विधूय निवार्य निर-ञ्जनः अविद्यारहितः सन्, परमं ब्रह्म उपैति, तदनन्तरं साम्यमुपैती-त्येवमर्थः संक्षेपेण \* तथाचित्यादिनोक्तः । एतेन यदन्यैरुक्तं परमम-त्युत्कृष्टं साम्यं समत्वम् अद्वैतलक्षणम् उपैति अवगच्छतीति । तन्त्रिरस्तम् । समशब्दस्य सर्वपर्यायत्वे साम्यं सर्वत्वं, तुल्यपर्यायत्वे तौरुयं, न पुनरद्वेतं निर्विरोषत्वलक्षणम् । लक्षणाप्रसङ्गात् । उभय निरूपितर्धमरूपसाम्याङ्गीकारेऽपि यथा नाद्वैतहानिस्तथाऽतीतपादः प्वोपपादनात् । अन्यथा श्रुतिविरोधप्रसङ्गाश्च । अत उपैतिपदाऽ ﴾ कृत्तिरेव युक्तेति। ननु भवत्वेवं तथापि किमन्न विचार्यमित्यत आ-

तत्रेदं विचार्यते । साम्यं हि समानजातीयधर्मवस्वम्। तच्च कतिपय-धर्मेरशेषतिश्वष्ठभर्मेर्वा भवति । तत्रान्यः पक्षा ब्रह्मणा समं न स-म्भवति । न तत्समश्चाभ्यधिकश्चदृश्यत इतिश्वतिविरोधादत आद्यु-एव पक्षोऽनुसर्त्तव्यः । तत्र कैर्द्धमेः साम्यमिहोच्यत इस्राकाङ्काया-माह । हानाविति । ब्रह्मणः सकाशाद्रिभागो जीवस्य हानिशब्देन उच्यते । तथाच तस्यां सस्यां ये धर्मा जीविनिष्ठा आनन्दांशैश्वर्या-द्यो भगवदिच्छया तिरोहितास्ते ब्रह्मसम्बन्धे सित पुनराविर्भृता इति तैरेव तथेसर्थः । भगवदानन्दादीनां पूर्णत्वाज्ञीवानन्दादीना-मल्पत्वाञ्चाम्नेव समैद्धमेः कृत्वा ब्रह्मसाम्यं जीव उपचर्यते । मा-म्यमुपेनीति । वस्तुतस्तु नेतैरिप धर्मेः साम्यामाते भावः । अत एव, न तत्सम इति श्रुतिर्विरुद्धा । अत एव सूत्रकृता साम्यमुपै-

हुः \* तत्रेद्मित्यादि \* | \* इद्मिति \* | साम्यम् | विचारमुपपादयन्ति | \* साम्यं हीत्यादि \* | \* आहेति \* | येथंमेंः साम्यं
तानत्राहेत्यथंः। सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* ब्रह्मण इत्यादि \* । सूत्रं तुराद्धेन
श्रुत्यन्तरे समाभ्यधिकानिषधादत्र साम्यपदं त्रक्षणया अद्वेतपरमिति पक्षो निरस्यते । ब्रह्मणः सकाशाद्विभागोः जीवस्य, ओहाक्
त्याग इति धातुनिष्पन्नेन हानिशद्धेनोच्यते । विभागस्य पूर्विर्धातत्यागरूपत्वात् । तथाच तस्यां सत्याम्, उपायनशद्धशेषत्वाद्, उपायनं ब्रह्मप्राप्तिसद्वाचकः शद्ध उपैतिशद्धस्तच्छेषत्वात् साम्यस्य
ये धर्मास्तिरोहिनास्ते परमोपायनं ब्रह्मसम्बन्धे सितं पुनरार्विभूता
इति तैरेव तथा \* तैरेव साम्यमित्यर्थः । नन्ववं साम्येऽपि, न तत्सम
इति श्रुतौ संकोचन्तु स्योदेवत्यत् आहुः । \* मगवदित्यादि \* ।
\* जीवानन्दादीनामल्पत्वादिति \* । सर्वं जीवाः सर्वमयास्तथाप्यल्पा इति नृसिहोत्तरतापनीये जीवानामल्पताया उक्तत्वन तदानन्दादीनामपि तथात्वात् । नन्ववमेव सूत्राशय इति कथं झातब्यमित्यत आहुः । \* अत पव सूत्रकृतेत्यादि \* । हेतुमवतारयन्ति ।

तीति साम्योपायनशब्दमात्रं, न तु साम्यपदार्थः खारमिकोऽत्रा-स्तीति भावप्रकटनाय शब्दशब्द उक्तः।ननु तैरेव धर्म्मैः साम्यं नेतरै-रिसत्र को हेतुरिसाकाङ्क्षायामाह । उपायनशब्दशेषत्वादिति । परममुपैनीति य उपायनशब्दस्तच्छेषत्वात साम्योपायनस्येसर्थः । ब्रह्मसम्बन्धहेतुकत्वादानन्दांशाद्याविर्भावस्य , तदैव साम्योपायन-कथनात्तेरेव धर्मीः साम्यमभिषेतिमिति भावः । नन्वानन्दादीनां ब्रह्मधर्मत्वाद तैस्तत्माम्यकथनं तद्भेद्मेव गमयतीयाशङ्क्य तद्ध-र्मवत्त्वमात्रस्य न तद्भेदसाधकत्वमिस्रत्र दृष्टान्तमाह । कुशेसा-दि । कुञा औदम्बर्ग्यः समिधस्ता अग्निष्टोमादियागेषु प्रस्तोत्रा स्थाप्यन्ते । तदा तत्मम्बन्धि यच्छन्दःस्तुत्युपगानं तद्वदिसर्थः । तत्राभित्वा शुरनानुमा दुग्धा इव धनव इत्यूचि ये वर्णाम्तेषामच एवोपमंहस भकारेणैव गानं क्रियते । न हि तदार्चिकवर्णवर्मा-णापचामुपमंहारोऽस्तीति तदगात्मत्वं भकारस्य सम्भवति । एवं प्रकृतेऽपि ब्रह्मधर्मपाकट्येन न तदात्मकत्वं जीवस्य सम्भवति । नन् तत्त्रमस्यादिवाक्यरत्राभेदवोधनादस्तु तथेति चेत् तत्राह । तदक्तामिति । जीवब्रह्माभेदवोधनतात्पर्यमुक्तमिसर्थः । तद्गुण-सारत्वात्त् तद्व्यपदेशः प्राज्ञविद्ति सुत्रेणेति शेषः।

1

अपिच । श्रुतौ ब्रह्मोपायनस्य साम्योपायनहेतुत्वोत्त्या तदनुषायनस्य साम्यानुषायने हेतुत्विमिति ज्ञाष्यते । तथाच, परा-भिष्यानात तु तिरोहितं ततो ह्यस्य बन्धिवपर्ययाविति सूत्रे जीवस्य ब्रह्मांशत्वेनानन्दैश्वर्यादिब्रह्मधर्मवत्त्वाद् ब्रह्मणः सकाशाद्विभागे स्रति तदिच्छया तद्धर्मतिरोधानस्य संमारित्वे हेतुत्वमुक्तं यत्तद्षि तद्कामिसनेन स्मार्यत इति न विस्मर्ज्वयम् । यथान्यशास्रोक्तधर्मा

सारत्वसूत्रे संसारावस्थायामेव व्यपदेशपक्ष उच्यते, न तु मुक्ता-वस्थायाम् । यत्र त्वस्य सर्वमार्त्मेवाभूत्, सलिल एको द्रष्टार्ऽद्वर्तायो भवतीत्यादिश्रुतिषु ब्रह्माभेद्रस्येव श्रवणादिति वाच्यम् । अभेदेऽपि मुक्त्यवस्थायां जीवन्यूनताया यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं ताहगेव भर्वात, एवं मुनेविजानत आत्मा भर्वात गातमति काठकश्रुती भद-सहिष्णारभेदस्यैव निश्चायनात् । नच सलिल एक इत्यादिविरोधः । तत्रतादशाभेदप्रतीत्यापि तदुपपत्तेः। लोकंऽपिमिलिताङ्गल्यादौ वि-भागाभाव एव एकशब्दप्रयोगाच्च । नचावान्तरमुक्तावेवं भाव इति वाच्यम् । मानाभावात् । परमंतऽर्प्यावभागेन दृष्टत्वादिति सूत्रे-ऽविभागस्यैव व्याख्यातत्वात् । ब्रह्मसूत्रेषु मुक्तिविचारं कुत्राप्यै-क्यपदादर्शनाच । नर्चेवमपि राङ्कापिशाची न निविर्त्तत इति चेत् । भिद्यते हृदयप्रनिथर्रित श्रुत्युक्तद्देशन एव निवर्त्स्यते इति किमता-ऽधिकं वाच्यामीत दिक् । नच गतिसामान्यसूत्रभाष्यविरोधः । तत्रापि सामान्यपदस्य तुल्यपदेनैव व्याख्यानात् । सूत्रकारस्याप्ये-तदेव मतम् । अन्यथा तु गत्येक्यादिन्येव वदेत् । नच तद्विषयवा-क्यांवराधः । तत्रापि विज्ञाता विज्ञातुरूपेण न तिष्ठति, किन्तु ब्रह्म-रूपेणेति भेदविरुद्धसंपदा अभेदेन स्थानस्याभिष्रतत्वादिति न को-ऽपि चोद्यावकाशः।तदुक्तपदसूचिनमर्थान्तरमाहुः अपिचेत्यादि ।। एतेन गुणहानिवर्याख्याता बोध्या । नन्वेतद् व्याख्यानमसङ्गतम् । उ-पसंहारप्रकरण धर्मसाम्यविचारप्रसङ्गस्याभावादित्यत आहुः \* यथेत्यादि \* यथा छान्दोग्यस्थपञ्चामिविद्यायां काण्वाद्यक्तः षष्ठोऽग्निः प्राणिवद्याया पञ्चमं रैतश्चापसंहियते, विद्येक्यबलात् तथात्र श्रुत्या

अप्येकस्यां विद्यायामुपमंहियन्त एवं ब्रह्मनिष्ठा धर्मा जीवेऽप्येतया श्रुसा बोध्यन्त इसेतावत्साम्यमस्तीत्युपसंहारप्रकरण प्रतस्य निष्क-पणं कृतम् ॥ २६ ॥

परमसाम्यनिरूपणादैक्यभ्रमेणासाधारणा ब्रह्मनिष्ठा धर्मा अपि जीवे उपसंहार्या इति शङ्कानिरासायैत दुक्तमित्यर्थः। तस्मान्निर्दोषत्वे तिरोहित गुणप्राप्त्या साम्ये च सिद्धं ब्रह्मभूतस्य मुख्यं भजनं सिद्ध्यतीति तद्थे यतनीयं, न तु विभूतिपरेण भवितन्यामिति बोधितम् । अत्राप्तत्वाप्त्यस्य यत्ते प्राकटचाद्य सम्बन्धं स्कमवर्णत्वात् सौभाग्यस्य कर्त्तृत्वयोनित्वाक्ष्यां प्रपञ्चस्य च सम्बन्ध इति त्रिधा श्रीनिकेतन्त्वमुक्तम् ।

अन्ये तु इदमप्येकसृत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, अद्द इव रोमाणि विधूय पापं चन्द्र इव राहुमुखात् प्रमुच्य धृत्वा द्यारारमकृतं
कृतात्मा ब्रह्मत्रोक्तमभिसम्भवानीति ताण्डिश्रुति, तदा विद्वानित्याथर्चणश्रुति, तस्य पुत्रादायमुपयन्ति सुदृदः साधुकृत्यां द्विषन्तः
पापकृत्यामिति शाख्यायनिश्रुति, तत्सुकृतदुष्कृते विधूनुते तस्य
प्रिया बातयः सुकृतमुपयन्ति अप्रिया दुष्कृतमिति कौशीतिकश्रुति
चोदाहृत्य, यत्रोभयं श्रूयते तत्र न कश्चिद्विचारो यत्राष्युपायनमेव
श्रूयते न हानन्तत्राष्यर्थादेवहानं स्तिपतित अन्यैरुपयमानयोरात्मीयसुकृतदुष्कृतयोहानस्यावद्यकत्वात्। यत्र पुनः कवलं हानमव
श्रूयते तत्रोपायनं सिन्नपतेन्न चित संशये, अश्ववणाद्विद्यान्तरगोचरत्वाच न मन्निपततीति पूर्वपक्षे तत्रापि तत्सिन्नपतं सिद्धान्तयितुं
सूत्रमेवं व्याकुर्वते । हानौ कवलायामिष श्रूयमाणायामुपायनं सिन्न
पति । कौशीतिकरहस्ये हानशेषत्वेन समर्थिगतत्वादित्यादि ।

तिश्वन्त्यम् । आद्ये उपायनशब्दस्याभावेन अर्थग्रहणेऽपि तस्य फलबोधकत्वेन द्वितीयवाक्येऽपि तस्य तथात्वेन हानशेपत्वाभावा-द्विषयत्वायोगात् । ताण्ड्याथवणकौशीतिकवाक्येषु कम्पनार्थक-धातुर्निष्पन्ने, धूत्वेत्यादिशब्दे हान्यर्थत्वं लक्षयित्वा उपायने तच्छेष-ताकल्पनस्य क्लिष्टत्वात् । चतुर्ष्वेपि वाक्येपूपायनस्य सत्त्वात् क उपायनशब्दः सूत्रकाराभिसंहित इत्यनिश्चयेन कौशीतिकिश्वशब्द-

#### बनारससंस्क्रतसीरीज्ञाम्नी वाराससेयसंस्क्रतपुस्तकावली ।

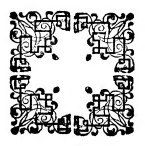
द्यं पुलकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अत्यां संस्कृतभाषा-नियदा बहवः प्राचीना दुर्लभा उत्तमोत्तमाः केचिद्द्रलभाषानुवा-दसहिताश्च प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च प्रन्थान् काशिकराजकी-यसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये ऽपि विद्वांसः शोधयन्ति । यैर्ल्य-हकमहाशयैरियं पुलकावला नियमनाविच्छेदेन संप्राह्या तैस्तदे-केकस्य खण्डस्य ॥। मूल्यं प्रापणव्ययश्च =। देयः । अन्यैमं-हाशयैर्यः कानिचित् खण्डानि संप्राह्याणि तैश्च प्रत्येकं खण्डानां १। मुल्यं प्रापणव्ययश्च =। देय इति ॥

#### तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।

| सिद्धान्ततत्त्वविवेकः खण्डानि ५                            | 4  | ٥ |
|------------------------------------------------------------|----|---|
| अर्थसङ्ग्रह अंत्रजीभाषानुत्रादसहितः                        | 8  | 0 |
|                                                            | १३ | 0 |
| कात्यायनमहार्वेप्रणीतं शुक्रयज्ञःप्रातिशाख्यम् सभाष्यं ख०। | ĘĘ | ٥ |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकाटीकागीडपादभाष्यसहिता                 | १  | 0 |
| वाक्यपर्रायम् खण्डानि ५ ( प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्डे     |    |   |
| ्षुण्यराजटीकामहित खण्ड ३ । द्वितीयभागः तृतीयाका-           | •  |   |
| ण्डम् हेलाराजदीकासहित खण्ड २)                              | 4  | ٥ |
| रसगङ्गाधरः खण्डानि ९                                       | ९  | 0 |
| परिभाषावृत्तिः खण्डे २                                     | ર  | ٥ |
| वैशेषिकदर्शनं किरणावलीटीकासंवलितप्रशस्तपादप्रणीत-          |    |   |
| भाष्यसहितम् खण्डे २                                        | ર  | 0 |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                   | 4  | ٥ |
| नैष्कर्म्यसिद्धिः खण्डानि ४                                | 8  | 0 |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्रवज्जस्सर्वानुकमस्त्रम सभाष्यम   | ş  | ٥ |
| ऋग्वेदीयशौनकपातिशाख्यं सभाष्यम् खण्डानि ४                  | 8  | ٥ |
| (वृहत्) वैयाकरणभूषणम् पदार्थदीपिकासाहितम् खण्डानि ४        | ક  | ٥ |
| विवरणोपन्यासः सरीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                   | ર  | 0 |
| तस्वदीपनमं (पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) स्व० ८        | <  | 0 |
| केदान्तदीपः (श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३      | 3  | 0 |
| दुप्टीका खण्डानि ४                                         | 8  | ٥ |
|                                                            |    |   |

| पातञ्जलद्दानम्।श्रीरामानंस्दयतिकृतमणिप्रभाऽऽख्यवृत्तिं म० १        | 0 |
|--------------------------------------------------------------------|---|
| व्याकरणिताक्षरा । श्रीमद्श्रंभट्टप्रणीता खण्डानि 🔍 🦠               | 0 |
| रसमञ्जरी । व्यङ्गचार्थकीमुद्या प्रकाशेन च सहिता ख० ३ ३             | 9 |
| भेद्धिकारः व्याख्यासहितः श्रीमद्प्पयदीक्षितकृत उपक्रमप-            |   |
| राक्रमसहितः खगडे २ २                                               | ٥ |
| बोधसारो नरहरिकतः तच्छिष्यदिवाकरकृतरीकया म० ख० १०                   | 0 |
| ब्रह्मसूत्रदीपिका श्रीमच्छङ्करानन्दभगर्वाद्वराचिता खण्डे २ २       | 0 |
| दैवक्रकामधेतुः अर्थात् प्राचीनज्योतिषग्रन्थः खण्डानि ३ 💎 ३         | 0 |
| श्रीमदणुभाष्यम् । श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् ।                    |   |
| गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराजीवरचितभाष्यप्रकाशाख्य-              |   |
| व्याख्या समेतम् खण्डानि ११ ११                                      | c |
| तत्त्वशेखरः । श्रीभगवल्लोकाचार्यप्रणीतः । तथा-तत्त्वत्रयचुलुकः     |   |
| संब्रहः । कुमारवेदान्ताचार्यश्रीमद्वरदगुरुविरचितः । १              | o |
| श्रीभाष्यवार्तिकम्। श्रीमद्रामानुजाचार्यविशिष्टाद्वैतसिद्धान्तर्प- |   |
| तिपादनपरम् । १                                                     | 0 |

व्रजभूषण दास और कम्पनी चांदनीचीक के उत्तर नई सड़क बनारस







## BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,
UNDER THE SUPERINTENDENCE OF

R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Рн. D. No. 125.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवलुभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितभाष्य-प्रकाशारूयच्यारूयाममेनम् । श्रीमदाचार्यश्रीवस्त्रभाधीश्वरशुद्धाद्वैतसंप्रदायविदुपा रक्तगोपारुभद्देन संशोधितम् ।

ANU BHÂSHYA,

ON BRAHMASUTRA BY ŜRÎ VALLABHÂCHÂRYA,
With the Commentary called Bhâshya Prakâsa,
By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj.
Edited by Ratna Gopâl Bhatta.
Fasciculus XII.

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co.,
AND SOLD BY H. D. GUPTA,
Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press, Benares.



1906.



### सूचीपत्रम्।

| गणपाठः                                           | 0 | R  | 0   |
|--------------------------------------------------|---|----|-----|
| गालप्रकाशः                                       | 2 | <  | ٥   |
| गगालहरी                                          | 0 | 8  | ٥   |
| गुरसारणी                                         | 0 | 8  | ٥   |
| जातकृतस्वम्                                      | 0 | १२ | 0   |
| तस्वदीप                                          | 0 | 8  | ٥   |
| तकर्सग्रहः                                       | 0 | 8  | Ę   |
| दत्तकमीमांसा                                     | ٥ | 6  | ۰   |
| धम्मशास्त्रसंग्रहः                               | 0 | १  | Ę   |
| घातुपाठः ( शिला -೨ )                             | 0 | ર  | ò   |
| धातुरूपावली                                      | ٥ | ર  | 0   |
| नेषध चरित नारायगी। टीका टाइप                     | 8 | 0  | 0   |
| र्पारभाषापाठः                                    | ٥ | १  | 0   |
| पाणिनीय्शिक्षा भाष्यसहिता                        | 0 | ર  | ٥   |
| प्रथम परीक्षा                                    | 0 | ર  | ٥   |
| प्रथमपुस्तक हिन्दी                               | 0 | १  | ٥   |
| प्रश्नभूपणम् (प्रश्न विचार का बहुत उत्तम ग्रन्थ) | ٥ | 8  | ٥   |
| बाजर्गाणतम् (म० म० पं० सुधाकरक्रतरिष्पणीसहित)    | १ | <  | 0   |
| मनोरमा शद्धरत्नसहिता ( टाइप )                    | ९ | ٥  | ٥   |
| लघुक्षेमुदी टिप्पणीसहिता                         | ٥ | 8  | ٥   |
| लघुकोमुदीभाषादी <b>का</b>                        | 8 | 0  | ٥   |
| लक्षेणावली                                       | 9 | ર  | 0   |
| र्हालावती ( म॰ म॰ पं॰ सुधाकरकर्ताटपणीसहित )      | १ | 0  | 0   |
| विसिष्ठसिद्धान्तः 🧴                              | ٥ | 8  | Ę   |
| विष्णु सहस्रनाम                                  | ٥ | 8  | •   |
| शब्दरूपावला                                      | ٥ | Ŗ  | Ę   |
| श्रङ्गार सप्तराती                                | 8 | è  | ŏ   |
| समासचकम्                                         | • | 8  | ٠.٥ |
| समासर्चान्द्रका                                  | 0 | 8  | ٥   |
| सरस्र <b>तीकण्ठाभरणम्</b>                        | ş | ò  | ٥   |
| साङ्क्षचचिन्द्रका टिप्पणीसहिता                   | ٥ | <  | ٥   |
| साङ्क्षचतस्वकोमुदी                               | 0 | Ę  | 0   |
| सिद्धान्तकोमुदी                                  | 3 | •  | ٥   |
| सिद्धान्तमुक्तावली दिनकरीटिप्पणीसहिता            | 9 | 0  | . 0 |
| उपसर्गवृत्ति                                     | 0 | 8  | 0   |
| क्षेत्रकोमुदी                                    | ٥ | Ę  | ¢   |
| क्षेत्रसंहिता                                    | ર | ò  | ¢   |
|                                                  | • |    |     |

## सम्पराये तर्त्तव्याभावात्तथा ह्यन्ये ॥ २७॥

षाजतनीये शाखायां, स एव नेति नेतीत्यात्मेत्युपक्रम्य, न व्यथत इसन्तेन ब्रह्मस्त्रक्षपमुक्त्वा यत एतादृग्ब्रह्मातस्ताद्वद्षि वि-

स्पेव विषयत्विमत्यस्याप्यंतिक्किष्टत्वाच्च।

धद्वयस्रोपायनवादस्य स्तुत्यर्थत्वादन्यदीयपुण्यपापयोः कथ-मन्यत्र प्राप्तिरित्यत्र नाभिनिवेशः कार्य इत्युक्तम् ।

तद्दि न रोचिष्णु। राश्चि चामासजा दोषाः पत्नीदोषाश्च मर्त्तरीत्यादिस्मृताविभमानमात्रेण दोषसंक्रमकथनात् । भारतादौ भाण्डव्यदत्त्यमशापमसङ्गे बालकृतपापस्य जनकत्वोपाधिना पितृ-संक्रमकथनात् । विश्वामित्रपुण्येन त्रिशङ्कोः स्वर्गप्राप्तिस्मरणा-च्चापि तथा सम्भवेन स्तुतिमात्रत्वाङ्गोकारस्य अप्रयोजकत्वात् । श्लीयन्ते चांऽत्य कर्माणि तस्मिन् इष्टे परावरे । ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरुतं तथेति श्रुतिस्मृतिश्यां ज्ञानस्य कर्मनाशकत्ववद् विद्याविशेषस्यान्यत्र कर्मसंकामकत्वेऽपि बाधकाभावात्। नच सुकृत-वुष्कृतयोः कर्त्तृसामानाधिकरण्यस्येव सर्वत्र दर्शनान्नान्यत्र साक्षात् संक्रमोऽपि तु फलस्य तत्र सम्बन्धात् तत्र स उपचर्यत इति वा-च्यम् । हेतुव्यधिकरणस्य फलस्यैवाशक्यवचनत्वात् । नच वाक्या-स्यथानुपपत्या तत्र तथा कल्प्यत इति वाच्यम् । तस्या अत्रापि तौव्यात् ।

किञ्च। आन्यत्रिकवाक्यस्य आन्यतिकवाक्यरोषत्वाय कुरााच्छन्दःस्तु• स्युपगानविद्यत्र द्रष्टान्तत्रयं यत् स्वीकृतं, तद्रपुष्टार्थम् । एकेना-ऽपि तित्सद्धेरप्रत्यु इत्वेन बहुनां कथने प्रयोजनाभावादिति ॥२६॥५॥

सम्परायं तर्त्तव्यामावात् तथा द्यान्ये ॥ साम्पराय इति पाठे इतार्थेऽण् बोध्यः । पूर्वाधिकरणे जीवस्य भगवत्सम्बन्धे विशेषमु-क्तवा तत्साधनयोशीनभक्त्यांमध्ये कि ज्याय इति विचारायतुमधिकर-णमारभत इत्याशयेन सूत्रे तर्त्तव्यामावपदात्ति ङ्किके श्रुती विषय-स्वेनोदाहरन्ति । अ. वाजेत्यादि अ अ अथवेणत्यादि च अ । पतयो-रासं वाक्यं वृहदारण्यके शारीरबाह्मणसम् । तत्र च पूर्व मनसेवा-

मित्रतद्भप इत्यभिशायेणाग्ने पठयते । अतः पापमकरवमतः कल्या-णमकरविमत्युभे होष एते तरत्यमृत इत्यादिनाग्निमयेष नित्यो म-हिमा ब्राह्मणस्येत्यृचा च ब्रह्मविदो माहात्म्यमुक्त्वा पठयते । तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त उपरतिस्तितिश्चः श्रद्धाविचो भूत्वाऽऽत्म-

द्भद्रष्टव्यमित्यनेन तद्दरीनसाधनमुक्त्वा, विरजः पर आकाशादित्या-दिना विरज्ञत्वविशत्वेशानत्वादीन् धर्मान् बांधयित्वा ततोऽनिरुक्त-स्वाय, नित नेतीत्यनेनैतावन्मात्रतां निषिद्ध्य अगृह्यां न हि गृह्यते, अ-शीयों न हि शीर्यतेऽसङ्गोर्शसते न सज्जते न व्यथत इत्यनेन लौकि-कप्रमाणग्राह्यत्वमनार्शित्वमसङ्गत्वं, विज् वन्धने, अबद्धत्वं निर्दः खत्वं चोक्त्वा, तेन जर्डावलक्षणं ब्रह्मस्वरूपं बोर्घायत्वा ब्रह्मण एताइश-स्वात् तद्विद्िप साध्वसाधुकमरहित इति बांधनायाऽम्रे पठ्यते। भतः पापमकरवमतः पुण्यमकरवामन्युभे ह्याप पते तरत्यमृतः सा-ध्वसाधनी इति । अत इदमभिसन्धाय पापमकरवं कृतवानस्मि अत इदमभिसन्धाय कल्याणं पुण्यं कृतवार्नास्म, इति पवर्माभसन्धिपूर्वकं कृते पते उमे साध्वसाधुनी हि निश्चयन एव उक्तरीतिब्रह्मवित् त-रति अतिकामत्यभिभवति । अमृतो जीवन्नेव, नैनं कृताकृते तपतः. एनं ब्रह्मविदं निन्दिनकरणकल्याणकरणे पश्चात्तापं न नयतः, नास्य-केतचन कर्मणा मीयत, अस्य प्राप्तव्यो ब्रह्मलोकः केनापि कर्मणा नाsqयाति, प्राप्तव्यं प्राप्नांत्यवंत्यर्थः । तद्तहचाभ्युक्तम् । ब्राह्मणोक्तोऽर्थो षश्यमाणचीष्युक्त इत्यर्थः । ऋक्तु. एष नित्या महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्द्धते नो कनीयान् तस्यैव स्यात् पद्वित् तं विदित्वा न कर्मणा लिप्यते पापकेनेति । एष इति ब्राह्मणोक्तः । तं पूर्वोक्तरूपमात्मानं विदित्वा तस्यैवात्मनः पद्वित् पदं चरणं स्थानं वा, तद्धाम परमं ममेति वाक्यादसरं तद्वित् स्पात् । ततः पापेन लिप्तो न भवतीस्येव-मक्षरिवदो माहात्म्यमुक्त्वा पठचते । तत्साधनमुच्यते । तस्मादेवं विदित्यादिना । यस्मादेवं ज्ञातुर्माहात्म्यं तस्मादेवं शास्त्रतो ज्ञः, यः स्बरूपवित्, शान्तो दान्तः निगृहोन्तान्तर्बहिःकरण उपरतो निवृत्त-सर्वेद्दास्तितिश्चः दुःखसिदिष्णुः अद्यावित्त आस्तिषयबुद्धिमान् आत्म- न्येवात्मानं पश्येत सर्वमेनं पश्यित सर्वोऽस्यात्मा भवति सर्वस्या-ऽञ्ता भवित सर्व पाप्मानं तरित, नैनं पाप्मा तरितासायुक्त्वान्ते प-ठयते, य एवं वेदेति । अत्र हि पाप्मतरणादिक्षं ब्रह्मज्ञानमाहा-त्म्यमुच्यते । ज्ञानस्य संसारमुक्तिहेतुत्वात । अथर्वणोपनिषदादिषु तु भगवद्भक्तेर्मुक्तिहेतुत्वमुच्यते। परं ब्रह्मतद् यो धारयतीत्युपक्रम्य भजति सोऽमृतो भवतीति । अग्रेऽपि मुक्तो भवति संस्तरिति । एत-दिषयव्यवस्था तु पुरैवोक्तेति नात्रोच्यते।एतावान परं सन्देहः—

नि स्वशारीर प्वात्मानमक्षरं पश्येत्। अहं कृत्यत् चश्चेत्यहां ऽथं बि-कु । दर्शनाहं इत्यर्थः । एवं दर्शनाहितामुक्त्वा खस्य द्रष्ट्रतानिश्चयार्थः द्रष्ट्रलिङ्गानि वद्ति । सर्वमेनं पर्यतीत्यादिना स्वज्ञानार्थे लिङ्गम्-क्त्वा परज्ञानार्थं तदाह, विषापो विजरो विजिघत्सोऽपिपासा ब्राह्म-णो भवति य एवं वेदेति । य उक्तप्रकारकब्रह्मद्रष्टा स विपापाद्यौर्ल-क्केनिश्चेय इत्यर्थः। अत्र विपापत्वं पापरूपकार्याकर्त्तृत्वमेव । बाह्यानां जराद्यभावानां समभिव्याहारात् । न तु पूर्वपापराहित्यम् । तस्य तर्त्तव्यत्वेनात्रोक्तत्वात्। इदं चान्यमतेऽपि तुल्यम् । सर्वेरेव, अध्व-इव रोमाणि विधूय पापं स आगच्छति विरज्ञां तत्सुकृतदुष्कृते विध्नुत इत्यादिश्रुतीरुदाहृत्य विदुषोऽपि देहवियोगसमय एव तर्स-व्याभावव्याख्यानात् । अन्यथोक्तश्रुतिविरोधादिति सर्वमिसन्धा-यास्य वाक्यस्य निष्कृष्टार्थमाहुः । \* अत्र हीत्यादि \* तर्त्तव्यलिङ्कां श्रुतिमुक्त्वा तदभावलिङ्गामाडुः । \* अथर्वणेत्यादि \* परं ब्रह्मोत्या-दिवाक्यं गोपालतापनीयस्थम् । अर्थस्तु स्फुटः । आदिपदेन तद्वपहुं-हणभूतपुराणसङ्घहः । अतः परं यदंशे संशयसं प्रकर्टायतुं पूर्ववि-चारितमंशं प्रथममादुः। \* एतदित्यादि \* एतच्छ्रुतिद्वयविषयभृते थे झानमक्ती तयो्र्या व्यवस्था अधिकारिमेदेन रूपमेदकथनात तेन तेन ते ते धर्मास्तत्र तत्नोपसंहार्या, नोपसंहार्याश्चेति नियमरूपा, सातु, क वा प्रकरणभेदादिति सूत्र प्वोक्तेति तदंशे संदेहाभावाद्त्र पुननोंच्यत इत्यर्थः । सन्दिग्धांशीमाद्यः \* एतावानित्यादि \*।

प एवं वेद स पाष्मानं तरतीति वचनाज्ज्ञानदश्वायामिष पापसत्त्वं बाच्यमन्यथा तरणासम्भवापत्तेः । एवं सित भक्तिदशायामप्येवमेव, न वेति भवति संशयः । तत्र श्रुताविश्लेषण पापनाशश्रवणान्मु-क्तिपूर्वकाले पापनाशावश्यमभावादेकत्र निर्णीतः शास्त्रार्थोऽपर-न्नापि तथेति न्यायेनभक्तया पापनाशादत्रापि तथेवेति प्राप्त आह । सम्पराय इसादि । सम्परायः परलोकस्तिस्मन् प्राप्तव्ये सतीसं-र्थः । अथवा परः पुरुषोत्तनस्तस्याऽयो ज्ञानम् । तथाच सम्यग्भूतं पुरुषोत्तनज्ञानं येन स सम्परायो भक्तिमार्ग इति यावतः । अथवा परे पुरुषोत्तमे अयनमयो गमनं प्रवेश इति यावत्तः । अथवा परे पुरुषोत्तमे अयनमयो गमनं प्रवेश इति यावत्तः । अथवा परे पुरुषोत्तमे अयनमयो गमनं प्रवेश इति यावत्तः । अथवा परे पुरुषोत्तमे अयनमयो गमनं प्रवेश इति यावत्त्वाच सम्यवपरायो येन स तथा भक्तिमार्ग इसर्थः । ज्ञानमार्गेऽक्षरपाप्या भक्तिमार्गे पुरुषोत्तमप्राप्या तस्माद्विशेषमत्र ज्ञापियतुमेवं कथनमतो भनक्तेः पूर्वमेव पापनाशो युक्त इति भावः । ब्रह्मभृतस्य भक्तिलाभान्तेः प्रविमेव पापनाशो युक्त इति भावः । ब्रह्मभृतस्य भक्तिलाभान

<sup>\*</sup> एवं सतीति \* मुक्तिकारणत्वेन भक्तिक्षानयोस्तौ वये सित । तयो स्तौ वयं, भक्ती पापस्चनाद्यभावश्च सन्दंहवीजम् । पूर्वपक्षमाहुः \* तत्र श्वतावित्यादि \* । \* तथेवेति \* । भक्तिद्द्याया पापसत्त्वमेव । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति सम्पराय इत्यादि \* भक्तिद्द्यायामेव तत्त्रं त्याभाव इति भावः । संपरायश्चरस्य प्रसिद्धार्थप्रहणे भक्तिमानं वोधिकपदाध्याहारापितिरिति तम्थे विहाय यौगिकार्थं गृहीत्वा व्याकुर्वन्ति । \* अथवेत्यादि \* । अत्र द्वेधा व्याख्यानेन पुरुषात्तमान् आकुर्वन्ति । \* अथवेत्यादि \* । अत्र द्वेधा व्याख्यानेन पुरुषात्तमान् क्षानस्य तत्प्रतिश्च साधनं भक्तिमागं एवेति क्षापिते सन्दंहो भवन्ति । नतु कृष्टियौगमपहरतीति न्यायेन योगस्य निर्वेखत्वादिदं न युक्तम् । व्यासचरणैर्वा कुत एवं प्रयुक्तमिति, तद्वारणायाहुः \* क्षानमागैत्यादि \* । \* तस्मादिति \* । क्षानमागौत् । \* एवं कथनिमन्ति \* । यौगिकपद्कथनम् । तथाचेवं व्यासाशयास्थ्याहारापेक्षया यौगिकादरस्य लघुत्वाचैवमाशयकथनं युक्तमित्यर्थः । \* भक्तेरिति \* मर्थादा मागौरयप्रमारमक्ताया भक्तेः। नन्वदं तक्त्य युज्यते यदा क्षानमान् गौद्रक्तिमागौरकषः स्थात्, स एवं तुक्यितत्यतं भाद्वः \* अद्धेत्यादि \* मर्थाद्वा सागौरयप्रमारमक्ताया सक्तेः। नन्वदं तक्त्य युज्यते यदा क्षानमान् गौद्रक्तिमागौरकषः स्थात्, स एवं तुक्यितत्यतं भाद्वः \* अद्धेत्यादि \*

ऽनन्तरं, भक्तया मामभिजानातीति मगवद्भाक्यात पुरुषोक्तमस्बद्धपज्ञानस्य भक्त्यैकसाध्यत्वात् तथा । एवं सति "मुक्तानामपि
सिद्धानां नारायणपरायणः । सुदुर्छभः प्रशान्तात्मा कोटिष्वपिः
महामुने । मुक्तोपस्रप्यन्यपदेशातः जन्मान्तरसहस्रेषु तपोध्यानसमाधिभिः । नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायते ।
जन्मान्तरसहस्रेषु समाराध्य दृषध्यजम् । वैष्णवत्वं स्रभेतः
कश्चित् सर्वपापक्षयादिहे"सादिवाक्यैः पापनाशानन्तरमेव भक्तिसम्भवाद्धक्तस्य तर्त्तन्यपापादेरभावान्न ज्ञानमार्गीयतुल्यतेत्यर्थः ।

नतु य एवं वेदेति सामान्यत्रचनात् पुरुषोत्तमिवदोऽप्येवमे-वेति चेत्तत्राह । तथा ह्यान्ये । तथा ज्ञानानन्तर्गाित पापवन्तोऽन्ये भक्तिमार्गायेभ्योऽन्य इत्यर्थः । उक्तवचनरूपोपपत्तिर्हिशब्देन ज्ञा-प्यते ॥ २७ ॥

#तथेति \* ज्ञानमागां द्विमागे स्योरक् एत्वम्। ज्ञानमागें साक्षातकारोत्तरं पुण्यपापिन वृत्या सुखप्राप्तेः। भक्तेस्तु पापना शोत्तरमेव भवना दादित एव सुखप्राप्ते श्रोत्यापि बेष्यम् । किश्च । नतु भवत्वे वं तथापि कथं भक्तिमागें तर्त्ते व्याभाव इत्यत आहुः \* एवं सतीत्यादि \* मुक्तानामिति वाक्यं तु षष्ठस्कन्ध चतुर्दशाष्यायस्थम् । नराणां सीणपापानामिति तु पाण्डवगीतास्थम् । समाराष्यं वृष्णवजिमिति तु पाण्डवगीतास्थम् । समाराष्यं वृष्णवजिमिति तु पाण्डवगीतास्थम् । समाराष्यं वृष्णवजिमिति तु पाण्डवगीतास्थम् । विष्णवत्वमिति \* भक्तिमागीयमेवस्वम्। एतद् प्रे, 'एतण्ड्यात्वा तु विद्वद्धिः पूजनीयो जनाईनः। वेदोक्तविधिनासम्यग् भक्तिमागी सुसारतं इति गाण्डवाक्यात् । सिन्धास्ते वेष्णवाश्च त इति गाण्डवच्च । तथाचितेष्यो वाक्येष्यां भक्तस्योत्कृष्टां त्येत्यय्याः। सुत्रशेषमवतारयन्ति। \* नतु य इत्या- वि \* । नान्धदं सुत्रे कुतो लक्ष्यत इत्यत आहुः। \* उक्तत्यादि \* । स्थाच विद्याद्वाक्षप्रयत इत्यतं ॥ १० ॥

ननु भक्तिगाणीयायायाये गोपस्त्रीणां"दुःसहमेष्ठविरहतीत्र-तापधुताऽश्चभाः । ध्यानामाप्ताच्युताश्लेषनिर्दृत्याक्षीणमङ्गला"इति ृवचनेन दुष्कृतसुकृतयोरापे द्वानिश्रवणात् पूर्वोक्तवचनैर्विरोध इ-त्याशङ्कायामुत्तरं पठति ।

#### छन्दत उभयाविरोधात् ॥ २८ ॥

छन्द इच्छा तथाच भक्तिमार्गीयाणामि पूर्व पापानाशो यः सभगवदिच्छाविशेषतोऽतो भक्तेः पूर्वमेव पापनाशिनक्षपकाऽतन्नाश निक्षपकवचनयोरिवरोधाद्धेतोर्भक्तेः पूर्वमेव पापनाश आवश्यक इ-स्यर्थः । एवं सित भक्तेः पूर्वमेव तन्नाश औत्सर्गिकः । सं कचि-द्विशेषेच्छयाऽपनोद्यत इति भावो ज्ञापितो भवति । अत्रेच्छाविशेषे

छन्दत उभयाविरोधात्॥ सूत्रमवतारयन्ति। \* ननु भक्ती-त्यादि \*। \* पूर्वोक्तवचनैरिति \*। पापानावबोधकवचनैः। तथा-च विरोधादनिश्चये पापसन्निपातान्न भक्तिमार्गीयस्योत्कर्षसिद्धिर-ति राङ्कायां विरोधनिवारणायोत्तरं पठतीत्यथः। सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* छन्द इच्छेत्यादि \*। \* एवं सतीति \* पापनाशस्य बहुवाश्यत्वसि-अत्वे सति। \* ज्ञापितो भवतीति \*। इच्छाया अविरोधकथनेन शापितो भवति । ननूपपादनमन्तरंणैवमिच्छा कथं शातुं राक्यत इत्यत आहः \* अत्रेच्छत्यादि \*। तथाच विस्तर्राभयात्रानुपपादनेऽपि सुबोधिनीतोऽवगन्तव्यमित्यर्थः । एवं चात्र तत्त्वव्यलिङ्गकश्रुतौ, त-मेवं वेदानुवचनेन विविदिपन्तीति पूर्वे श्रावणात् सामान्यतो पर्दै-कसमधिगम्यत्वं प्रतिपादितम् । सरस्वत्यां कृतकेतमिति विशेष-स्त्वग्र वाच्य इति । नन्वन्यैर्यत् सूत्राणि व्याख्यायन्ते तत्र पूर्वतः न्त्रोक्तन्याया उपोद्धलकत्वेनोपन्यस्यन्ते । ब्यासपादैस्तेषां तत्र तत्रा-ऽऽदरणात्। अत्र तु पुराणेतिहासवाक्यानि । तत्र किं ज्याय इति चेत्। उच्यते। इदमेव ज्यायः। इतिहासपुराणयोर्वेदोपबृंहणत्वात्। तत्रापि वेदान्तकृष्टेदविदेव चाहमिति । मां विधन्तेऽभिषंत्रे मामि-

वक्तव्यवहुत्वेऽपि किश्चिदुच्यते । चिकीर्षितलीलामध्यपातिभक्ता न सोपियस्नेहत्रत्यो न सगुणिवग्रहा, न वा सुकृतादियुक्ता इति ज्ञापियतुं कतिपयगोपीस्तद्विपरीतधर्मयुक्ताः कृत्वा तस्यां दशायां , स्त्रप्रप्तो प्रतिवन्धं कारियत्वा स्वयमेव तां दशां नाशियत्वा स्वली-लापध्यपातिनीः कृतवानिति । न होतावता सार्वदिक एवाऽयं भावो भवति । न हि मन्त्रप्रतिवद्धशक्तिरियरदाहक इति तत्स्व-भावत्वमेव तस्य सार्वदिकिमिति वक्तुं शक्यम् । एतच श्रीभागत्रत-दशमस्कन्धविद्यतौ प्रपश्चितमस्माभिः ॥ २८ ॥

गतरर्थवत्त्वमुभयथाऽन्यथा हि विरोधः ॥ २९ ॥ ननु सस ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहाया परम न्यां-

ति वाक्याद्वीतेव ज्यायसी। स्वयं समाधावनुभूयोक्तत्वाच्छ्रीभाग-वतं च। पूर्वतन्त्रे तु जैमिनये यत् स्वयं गुरुमुखाद्वगस्य पाठितं तदंव आद्वियते, नेतर्राद्वित जैमिनिमतदूषणाद्वगम्यते। किञ्चा-ऽस्मिन् सूत्रे छन्दःशब्देन कैश्चिद्विद्याभ्यास्यमनियमजिनका विदुष इच्छा व्याख्यातां। अन्येस्तु तत्सुहृदां तद्द्विपामिच्छा।इतरेस्तु-व्याख्यातुरिच्छा। यथाकथश्चिच्छ्रुरुतिद्वयाविरोधः सम्पाद्य इति। प्वमपि विचारे ईश्वरेच्छायाः सर्वत्र कारणत्वात् तत्तद्विद्यावतस्तदा तदा तथा तथेति यथाश्चताङ्गोकारेऽपि मुक्तिप्रतिवन्धाभावाच्छ्रुरुति-सङ्कोचाभावाच कि ज्याय इत्यपि विचारय। न हि क्रमण मुक्तिं प्राप्नुवता वा किश्चित्रक्षणोत्तरं विरज्ञानदीतरणं वा सुकृतादिक्षये पर्यद्वोपासकस्य कश्चिद्विरोषो भवति। अतः काकदन्तविचारप्राय-मेतत्॥ २८॥

गतेरर्थ्वत्त्वमुभयथाऽन्यथा हि विरोधः॥पूर्वाधिकरणे क्वाना-ऽपेक्षया भक्तेर्कान्यपेक्षया भक्तस्य चोत्कर्षः प्रतिपादितः। तमेव त-देतुबोधनेन दढीकरोतीत्याद्ययेनाधिकरणमवतारयन्ति । \* नन्वि-स्वाद् \*। अत्र, तमैव विद्वानिति वाक्यमुत्तरनारायणस्यम् । तत्र, मिनित तमेवं विद्वानमृत इह भवति नान्यः पन्या विदेतायनायेन बादिश्रुतिभिरुक्तरूपब्रह्मज्ञाने ससेव मोक्ष इत्युच्यते । यमेवैष हणुते तेन लभ्य इति श्रुसा आत्नीयत्वेनाङ्गीकारात्मकवरण-स्य भक्तिमार्गीयत्वाद तस्मिन् सित भक्तिमार्गे प्रवेशाद्भक्सेव स त्युच्यते । किञ्च । भक्सा मामभिजानातीत्युक्त्वा, ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरमिति भगवतोक्तमिति भक्तिमार्गे-ऽपि पुरुषे।त्तमज्ञानेनेव मोक्ष उच्यते, ज्ञानमार्गे त्वक्षरज्ञानेनेति

वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णे तमसः परस्तादिति पूर्वार्द्धे, पतं जगत्कर्तृतया पूर्वमन्त्र उक्तं महान्तं पुरुषम् अहं वेदेतिश्रुतिः स्वस्य शातृत्वमुक्त्वा, तत्स्वरूपमाह । तमसः-अज्ञानात्मकस्य परस्तात् प-रम् । आदित्यवर्णम् आदित्यस्येव मण्डलान्तः इयामावदातो वर्णो यस्य. इयामाच्छवलं प्रपद्ये शवलाच्छ्याममिति छान्दोग्ये श्रतत्वात्ताहशम् तथा चैताहराधृतिभिः सत्यादिलक्षणकोक्त राष्ट्रहानानेन मोक्ष उच्य-ते। यमेवेति श्रुती तुक्तप्रकारेण भक्तीव स आत्मलाभात्मको मोक्ष उच्यत इति मोक्षार्थे ज्ञानभक्ती समुखेतच्ये ? कि वा विकल्पयित-च्ये १इत्यकः संशयः। किञ्च, भक्त्वा मामिति गीतायां पुरुषोत्तमशान-स्य. ब्रह्मविदाप्रोति परिमिति श्रुतावक्षरज्ञानस्य च मोक्षहेतुत्वमुच्यते इति भक्तेन तदर्थे ते समुश्चेये ? विकल्पनीये श्वेत्यपरः । नच विकल्प-स्पाष्ट्रवोषदुष्टत्वात् समुख्य एव युक्त-इति वाच्यम् । तस्मानमञ्ज्की-स्पेकादशस्कन्धीयभगवद्वाक्ये भक्तं प्रति ज्ञानस्यानुपयोगबोधनेन तत्समृच्चयस्य वैयर्थ्यात् । तथाचैवं प्रथमे करंपे श्रुत्यांद्वितीये-च समृत्योविरोधात् समुच्चयविकत्पयोरेकतरानिर्द्धाराद्वाक्याना-मबोधकत्वं प्रसज्ज्यते । नच क्रानेनैव मोश्रस्तमेवमिति श्रुतौ, भक्त्या-मामिति स्मृतौ च तस्यैव मोक्षहेतुःवेनोक्तेः। भक्तस्य ज्ञानेनैरपेक्ष्योन किस्तु तत्वतो हानं भक्त्येति साधनान्तरसाधितं हानमतात्त्विकत्वात्र श्रेयोऽतो भक्तिरेव शानार्थ कार्येति तत्स्तुत्याभित्रायेति न मक्तेः समुच्चयदाङ्केति वाष्ट्रयम् । एवं मक्तित्यागेऽपि श्रुतौ अग्नविद्रियत्र विशेषः । 'तस्मान्मद्धक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः । न झानं न चैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहें ति वचनेन भक्तिमार्गीयस्य झाननैरपेक्ष्यमप्युच्यते । तथाचैवं मिथः श्रुयोः स्मृयोश्च विरोधाभैकतरानिर्द्धारः सम्भवति । नच झानेनैव मोक्ष उभयत्रापितयोक्तेः।
झानैनरपेक्ष्योक्तिस्तु भक्तिस्तुयभिश्रायति वाच्यम् । विषयभेदेन
झानभेदान्मुक्तिसाधनं कतमज्ज्ञानमियनिश्चयात् । नच श्रौतत्वाविशेषात् समुच्चय इति वाच्यम् । ज्ञानिनोऽक्षरे, भक्तस्य
पुरुषोक्तमे लयात् समुच्चयाऽसम्भवात् । तर्धेवं विरोधाभावादुपपश्चं सर्विमितिचेत् । न । पूर्व ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमा-

अक्षरस्य तमेवमित्यत्र पुरुषोत्तमस्य च विषयत्वेनोक्ततया विषयभेदेन शानभेदानमोक्षसाधकशानविकल्पस्य दुर्वारत्वात् । नच श्रौतत्वाचि-शेषाज्ज्ञानयोरेव समुचयोऽस्त्वित वाच्यमः। अक्षरात् परतः पर इति श्रुतेरब्यकोऽश्वर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम् । यं प्राप्य न निवर्त्तन्ते तद्धाम परमं ममेति गीतावाक्याचाऽक्षरपुरुषोत्तमयोर्भेदादव्यक्तवा-क्येऽक्षरस्य परमगतित्वकथनेन ज्ञानिनोऽक्षरे लयाद्, भक्त्या मामिति बाक्यं खस्य विश्वतिकर्मत्वबाधनेन भक्तस्य पुरुषोत्तमे लयात स्थान-भेदेन फलभेदे तयोरपि समुचयस्यासम्भवातः । नतु यद्येवं फलभे-हस्तर्हि तस्य तस्य साधनस्य तत्र तत्र व्यवस्थित्या वाक्यानामितरेतर-विरोधाभावत सन्देहे निष्टते सर्वे श्रुत्युक्तं स्मृत्युक्तं चोपपन्नमिति व्यर्थमेवाधिकरणमितिचेत्र। पूर्वे ज्ञानमागीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्ति-मार्गीयज्ञानवतः, अन्ते या मातः सा गतिरित्यङ्गीकारे पूर्वज्ञानवैय-र्ध्यप्रसक्ते र्दुर्वारतया तस्य न्यायस्याशक्यवचनत्वेन तादशस्य लयस्यान-निर्द्धारासम्भवात्सन्देहेऽधिकरणप्रणयनस्यावश्यकत्वात् । अपर-श्रा । यदि भक्तेंरिवाक्षरक्षानादपि परक्षानमेव कयाचित्रिधया आह-त्याधिकरणावश्यकत्वमुच्यते तदा तु, ततो मामित्याद्यक्तरीत्या भ-गवज्ञानस्यैय प्रवेशस्ताधनत्वमधिकरणे मन्तव्यम् । तथाच तमेवेति

नीयज्ञातवती लयस्थाननिर्द्धारासम्भवाद । अपरश्च । तती मां तस्वतो ज्ञात्वेति वचनाद् भक्तिमार्गे तत्त्वतो भगवज्ज्ञानमेव प्रवेशसाधनिमति मन्तव्यम् । तथाच 'मत्कामा रमणं जारं मत्स्वक्ष्पाविदोऽबलाः । ज्ञाद्धा मां परमं प्रापुः सङ्गाच्छतसहस्रद्या' इति वास्याज्ज्ञानमार्गीयभक्तिमार्गीयज्ञानरहितानामापे भगवत्प्राप्तेस्तत्साधनत्वनिक्षपकश्चतिविरोधः । तथाच कचिज्ज्ञानं मुक्तिसाधनत्वेनोस्यते, कचिद्धक्तिः, कचित्रोभयमपीस्रेकतरसाधनानिश्चयान्मुक्तिसाधने मुमुक्षोः मद्यन्यसम्भव इति प्राप्ते आह् । गतेर्थवक्त्वमिसादि । गतेर्ज्ञानस्यार्थवक्त्वं फलजनकत्वमुभयथा मर्यादापुष्टिभेदनेसर्थः । अत्रायमाद्ययः । एष उ एव साधु कर्म कारयति तं यमेभ्यो लोकेभ्य उन्निनीपतीसादिश्चतिभ्यो भगवान स्टिष्टपूर्वकाल
एवतस्मै जीवायतत्कर्म कारियत्वेतत्कलं दास्य इति विचारितवानि-

श्रुतेः साधधारणत्ववद्, मत्कामा इति स्मृतौ, सङ्गाच्छतसहस्रश इति कथनेन तदुपबृंहिनाया वरणश्रुतरिप सावधारणतुल्यत्वेन मागंद्र-यसिद्धश्वानरिहतानामि भगवत्प्राप्तर्श्वानसाधनत्वनिकपकश्रुतिविन्तेष इति तत्कृतसंशयाद्ध्यधिकरणमावश्यकम् । अतः पूर्वोक्तौ विव्यत्यौ संशयौ च निर्वाधौ । तथा सित, तथाच कचिदित्याद्युक्तरीत्या मुमुक्षुप्रवृत्त्यसम्भवान्मोक्षेच्छां परित्यज्य स्वगंसाधन एव प्रयतनीयम् । किश्चैवं मुमुक्षुप्रवृत्त्यसम्भवे प्राप्ते पूर्वोक्तं ज्ञानभक्त्वोस्तातरम्यं भक्त्युत्कर्षो दाषस्य कादाचित्कत्वं च न निर्द्धारितेतुं शक्यिमिति च । पूर्वपक्षे प्राप्ते श्रुतवोंधकताप्रकारं वदन् सिद्धान्तेन पूर्वोक्तं द्रद्धितुं झानंत्कर्षवाधनतात्पर्यमाहेत्यथः । सृत्रं व्याकुर्वन्ति । भ गतेरित्या-दि भ नित्वतं कथं बुद्धावारोहतीत्याकाङ्कायाः व्यार्पादयन्ति । भ अत्रायमित्यादि भ कार्यमात्रं प्रतिश्वरेच्छायाः कारणत्वेन तस्याध्य नित्यत्वेन, एष तु एवत्यादिश्वत्युक्ताऽपीच्छा तथेति भगवान् सृष्टिपूर्व-काळ एव यद्ययथा विचारितवांसक्तथेवेति। तक्ष भगविद्धवारश्वराराः

ति तथैव भवति । तत्रोक्तरीया मुक्तिसाधनानुगये हेतुरवश्यं वा-च्यः । एवं सित कृतिसाध्यं साधनं ज्ञानभक्तिक्यं शास्त्रेण बोध्य-ते । ताभ्यां विहिताभ्यां मुक्तिर्मर्यादा । तद्रहितानामिष स्वक्षय-छेन स्वनापणं पुष्टिरुच्यते । तथा च यं जीवं यस्मिन्मार्गेऽङ्गीकृत-वांसं जीवं तत्र प्रवर्तियत्वा तत्फलं ददातीति सर्व मुख्यम् । अत एव पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतस्य ज्ञानादिनैरपेक्ष्यं मर्यादायामङ्गीकृतस्य त-दपेक्षित्वं च युक्तमेवेति भावः । अत्र साधकत्वेन, विपक्षे बाधक-माह । अन्यथा हि विरोध इति । अन्यथा मर्यादापुष्टिभेदेन च्यव-

प्रविष्टोभयनकारणविमर्षे पूर्वोदाहृतवाक्योक्तरीत्या क्षानभक्तिबरण-भगवद्विषयककामरमणजारादिबुद्धीनां शास्त्रे कथनेन मुक्तिसाधना-नजुगमे सति शास्त्रद्वारा मुमुञ्जप्रवृत्तिसिद्धये तत्साधनाजुगमहे-तुरवर्यं वक्तव्यः। एवं तद्वचनावर्यकत्वे सति उक्तमार्गमेद एव हुतः । तत्र कृतिसाध्यमित्याद्युक्तरूपा मर्योदा । सर्वसाधारणहेतना साध्यसिद्धौ मर्यादापदप्रयोगस्य लोके दर्शनात् । यथैतावति कृत पतावद्वीयत इति राज्यमयीदेति। शास्त्रऽपि स्वकृतसेतुपरीप्सये-ति सेतुर्मर्यादा। तद्रहितानामित्याद्यका तु पुष्टिः । अनुत्रह इति द्वितीयस्कन्धात् । अनुप्रहश्च धर्मान्तरमेव, न तु फलादित्सा । य-स्यात् ग्रहमिच्छामीति वाक्यात् । कृपानुकम्पादि राद्धानां स बा-**डयः। एवं** सति, लोकवत्तु लीलाकैवल्यमितिन्यायेन \* तथाच यं जीवमित्यायुक्तरीत्या ददातीत्युदिताऽनुदितहोमवर्दाधकारिभेदाद व्यवस्थितमिति सर्वे पूर्वोक्तं सुस्थम् । केवलमर्योदायां वृतस्य जीब-स्याक्षरे पूर्वे श्वानमागीयज्ञानवतः पश्चाद्मक्तिमागीयश्वानवतः क्रमंग मर्यादायां पृष्टी चाङ्गीकारात्तस्य पूर्वमक्षरे ततः पुरुषोत्तमे लयस्य ते तु ब्रह्मह्रदं नीता मग्नाः कृष्णेन चोद्धृता इतिवत् सुखेन सम्भ-बाच्छकतिद्वयोक्तमुपपन्नमित्यर्थः। पतेनैव स्मृत्योरपि विराधः परि-इत इति बोधयन्ति । \* अत प्वेत्यादि \*अत प्वेति \*मार्गभेदादेव। सुवरोषमवतारयं न्याकुर्वन्ति । \* अत्रेत्यादि \* । \* तथेति \*

स्थाया अकथने विरोधाद्धेतोस्तथेसर्थः । विरोधस्तु पूर्वपक्षग्रन्थ जपपादितः । एतेनैव, ननु श्रवणादिरूपा प्रेमक्पा च भक्तिरिव-दोषेण पापक्षय एवोदेत्युत कश्चिद्विदोषोऽस्ति । तत्राधुनिकानामपि

मुक्तिसाधने मुमुञ्जप्रवृत्तिप्रतिरोधः । ननु सूत्रे को वा विरोधोऽभिप्रे-तो योऽत्र साधकत्वेनाद्रियत इत्यत आहुः। \* विरोध इत्यादि \*। अत्रेदं बोध्यम् । ब्रह्मनिरूपकेषु वदान्तवाक्येषु कचित्सृष्टिकर्कृत्वप्र-शासितृत्वादिक्षपं ब्रह्ममाहात्म्यं जीवात्मनः परमात्माभेदस्तादशक्कान-ह्य मोक्षसाधनत्वं चोच्यते। क्विच वरणेन स्वतनुविवरणम्।कचि-क्रक्तीव मोक्ष इत्युच्यते । तत्र प्रकरणभेदान्माहात्म्यज्ञानवतात्माभे-दक्कानेनाश्चरप्राप्तिः। वरणेन स्वतनुविवरणश्चावणात्तेन भगवत्स्वक्रपे दर्शनगोचरे सति हृदयग्रन्थिभेदात् सुरहस्नेहरूपायां भक्ती जाता-यां पूर्वजातमुक्तविधज्ञानमपि तत्रैवोपकरोतीति पुरुषोत्तमप्राप्तिः । नच केवले बाने वरणमुपसंहर्त्तु शक्यम् । विद्याधर्मत्वाभावाद्, वर-णश्रुतै। जीवकृतसर्वसाधनालभ्यत्वश्रावणेन परमात्मनः आवणा-दिविभ्युक्तसाधनालभ्यतया तन्मात्रसाधनिकायां विद्यायां वरणस्यो-पसंहत्तुंमशक्यत्वाश्व। एवं साधनभंदेन फलभेदसिद्धी पूर्वोक्तोन्नि-मीषाश्रतिसिद्धभगवद्विचारशरीरे श्रीतसाधनानां तदभावस्य त-ब्रिरुद्धानां कामादीनामपि प्रवेशेन वरणे प्रकारभेदः सिद्धाति । स च पूराणोक्तेरुपबृंहणैविंशेषतोऽवगम्यत इति हृदिकृत्य सूत्रकृता इद-मधिकरणं प्रणीतमित्याशयेन पुराणस्य विरोधपरिहारचिन्तनमञ् कृतं. न तु मुख्यतया तेषां विषयवाक्यत्वमिति वैदिकम्मन्यबहिर्मु-सबोधनाय वर्त्म । वस्तुतस्तु, सर्ववेदेतिहासानां सारं सारं समुद्र-भ्रतमितिवाक्याद्रेदत्वमेव श्रीभागवतस्य । इतिहासपुराणं वेदानां पश्चमो वेद इति वृहदारण्यकधृतेश्च । अतस्तद्वाक्यत्वेनापि विषय-वाक्यत्वं युक्तमिति न राङ्कालेशः। प्रकृतमनुसरामः। एतस्याधि-करणस्य पूर्वाधिकरणोत्थर्योद्भुगनिरासक्तपं प्रयोजनान्तरमाहुः। कप-तेनेत्यादि \*। पतेनेत्यस्य इत्यपि शाद्भानिरस्ता विदितस्थत्यनेनान्य- भक्तानां दुःखदर्शनाच्छ्वणादेः पापनाशकत्वश्रवणाच्चाविशेषपक्षस्त्वसङ्गतः । अथ श्रवणादिष्पा, पापे ससपि भवति। पेमक्पा तु
तक्षाश एवेति विशेषो वाच्यः । सोऽपि पेमवतामिप अक्रुरादीनां
मणिश्रसङ्गे भगवता समं कापट्यकृतिश्रवणास्त्र साधीयानिसापि शद्वा निरस्ता बेदितच्या । तथाहि मर्यादापुष्टिभेदेनाङ्गीकारे वैलसण्यादाद्यायामङ्गीकृतानां मुमुक्षयैव श्रवणादौ प्रदक्तिस्तदातृत्वेनैव भगवति पेमापि, न तु निरुपिः । कदाचिद् वस्तुस्वभावेन
मुक्तीच्छानिद्यताविप तद्धक्तेः साधनमार्गीयत्वाद्, अनिच्छतो मे
गतिमण्दी प्रयुक्त इति वाक्यादन्ते मुक्तिरेव भवित्री । आस्मन्मार्गे
श्रवणादिभिः पापक्षये पेमोत्पत्तिस्ततो मुक्तिः । पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतेस्त्वसनुग्रहसाध्यत्वात तत्र च पापादेरमातिबन्धकत्वाच्छ्वणादिष्पा प्रेमष्ट्रपा च युगपत पौर्वापर्येण वा, वैपरीक्षेन वा भवसेव । अत्र श्रवणादिकमपि फल्रक्पमेत्र । स्नेहेनैत क्रियमाणत्वास्त्र
विधिविषयः । न ह्यविद्यादिमुक्त्यन्तक्पभजनानन्दान्तरायक्षपाश्रद्वाविरलविविधमहातरुगहनानां दहने लोल्जपस्याऽनुग्रहानलस्य

यः । \* न साधीयानिति \* । पापं विना भगवति प्राकट्यकृत्यसम्मवात्र साधीयान् । तथाच सम्परायसूत्रसिद्धः सिद्धान्तो न युक्त इत्याश्कुनऽप्येतेन मार्गभेदेन समाधानान्निरस्ता वेदितव्येत्यर्थः । कथं निरस्तेत्याकाङ्कायां व्युत्पादयन्ति । \* तथा हीत्यादि \* । \* चक्तुं शक्येत्यन्तम् । तथाच सम्परायसूत्रसिद्धः सिद्धान्तो मर्योदामार्गविषयः । सत्यपि पापे भक्तशुद्रयपक्षस्तु पुष्टिमार्गे । तत्व वरणप्रकारभेदे नियामिकाया इच्छा. सा, छन्दत उभयाविरोधादिति स्त्रेतं स्त्रुविता, सेवात्रोभयथेति पद्व्याख्याने व्युत्पादिता । तेन न चोचावकाधः । नापि तत्कृतश्रवणादीनां पापनाशार्थत्वं शक्कुम् । तेषां प्रेम्णा कियमाणत्वेन फलमध्यपातित्वात् । पापस्य त्वनुप्रदेणेष नाशसम्भवादित्यरैः । नम्बेताद्वयेवच्छेत्यत्र कि मानमत भादः ।

तदान्तरालिकपापत्लं मितवन्धकिमिति बक्तुं शक्यम् । तदुक्तं श्रीभागवते—'स्वपादमूलं भजतः वियस्य सक्तान्यभावस्य हरिः परेशः । विकर्म यच्चोत्पतितं कथि द्वा नोति सर्वं हृदि संनिविष्टं इति । विकर्म पाक्तनं तद् दुः खदिमिति, स्वयं चहरित्वेन दुः खहतेति धुनोति उक्तविशेषणिविशिष्टस्य स्वतो विकर्मकुससम्भवात् सांसर्गिकं मत्तो भूतं, न तु मया कृतिमितिवद् वा यत् कृतं विकर्म तन्त्वथि दुः प्रतितिमित्युच्यते । सक्तान्यभावत्वेन भगवत्सेवाव्यास-क्रेनेन्द्र युम्नारूपपाण्ड्यराजवन्महदागमनाद्यक्षानं वा वक्ता उक्तक्षे भक्ते विकर्मोक्तावरुचि शायते । स्वतान्यभावत्वेन भगवत्सेवाव्यास-क्रेनेन्द्र युम्नारूपपाण्ड्यराजवन्महदागमनाद्यक्षानं वा वक्ता उक्तक्षे भक्ते विकर्मोक्तावरुचि शायते । स्वतान्यपान वा कथि दित्युक्तवान् । तेन तर्कितं विकर्मात्राभिमेतिमिति शायते । एताद्द्रास्यापि यदि विकर्मभवेत् तदा तिन्द्रस्यर्थं न तेनान्यत् कर्त्तव्यम् । भगवानेव हृदि निविष्ट-

<sup>#</sup> तदुक्तमित्यादि # । अत्र यद्विकर्म यच कथं चिदुत्पतितं तत्संबं धनोतीत्यन्वयः । तत्र पूर्वे विवृण्वन्ति। \* विकर्मेत्यादि \* । तद् दुख-वमित्यत्र तदिति भिन्नं पदम् । \* हरित्वेन दुःखहर्सेति \* । 'हरा-म्यघं यत्स्मर्तृणां हविभीगं क्रतुष्वहम् । वर्णश्च मे हरिच्चेष्टस्तस्मा-द्धरिरहं स्मृत'इति महाभारतवाक्यात्तथा। मध्ये निविष्टस्य कथ-श्चित्पदस्य धुनोतिना सम्बन्धे धूननप्रकार इच्छाविषय एव वाच्यः। स चेच्छाविवरणादेव लभ्यत इति वैयर्थात् पूर्वपदेनैव सम्बन्धो युक्त इत्याशयेन द्वितीयं विदृण्वन्ति । \* उक्तेत्यादि \* । मस्तो भूतं. न तु मया कृतमितिवाद् इति । अकामतः, अबुद्धिपूर्वकं कृतम् । एवश्च सांसर्गिकेन सह त्रिविधं विकर्मोक्तम् । त्यक्तान्यमा-वस्यैतद्वपि न सम्भवतीत्यरुच्या ततोऽतिरिक्तमन्यदादुः। # त्यक्ते-स्यादि \* अज्ञानं वेतिकथश्चितुरपतितविकमेस्थानीयमिति राषः । गीण्यक्रीकारे बीजं वक्तुमाहुः। \* वक्तेत्यादि \*। तथाच ताहशस्य पापमेच नास्ति, किन्तु भगवदिच्छैव ताहशी सन्मार्गस्यापनार्थेत्यान रायेनैतहाक्यवक्ता करभाजनो योगीश्वर एकादरास्कन्धे निर्मि प्रति तथोक्तवानित्वर्थः । एवं कथनस्य तारपंर्यमादः भ सेनेश्यादि #ा

स्तस्रनोति यत इति। कदाचित्स्वभक्तिवलस्फूर्सा सदोषपपि जनं कृतार्थीकरिष्यामीसङ्गीकुर्याच्चेद्धक्तस्तदैव हृदिस्य एव तत्संसर्गजं दोषमस्यतदङ्गीकारेण तदोषपपि धनोतीति सर्वपदेनोच्यते । चिर-कालभोग्यमापि तत्क्षणेनैव नाशयति । तन्नाशनं कालादेरप्रतिबन्धकत्वामसपि ज्ञापियतुं परस्य कालादेरीशत्वमुक्तम् । अस्र भजनादिहृश्विवेशान्तानां स्पष्ट एव विकर्भणि ससपि सम्भव इति ॥ २९ ॥

उपपन्नस्तल्लक्षणार्थोपलब्धेर्लोकवत् ॥ ३०॥

ननुं मुक्तरेव सर्वत्र फलत्वमुच्यते । युक्तं चैतत् । संस्रतेर्दुः-खात्मकत्वाद, तिभटत्तेः सर्वेषामिष्टत्वाद । पुष्टिमार्गीयभक्तानां

सर्वपदतात्पर्यमाहुः । \* कदाचिदित्यादि \*। इदमपि नवमस्कन्धे रिन्तिदेवोपाख्याने सिद्धम् । 'तत्प्रसङ्गानुभावेन रिन्तिदेवानुवर्त्तिनः । अभवन् योगिनः सर्वे नारायणपरायणा' इति, द्वितीयस्कन्धे शुको-क्षो च—'किरातहुणान्ध्रपुलिन्दपुष्कसा आभीरकङ्का यवनाः खन्साद्यः। यन्येऽपि पापा यदुपाश्रयाश्रयाः शुद्ध्यन्ति तस्मै प्रभवि-ष्णवे नम' इति । चिरकालभोग्यस्य यत्र क्षणमात्रेण नादानं तदुदा-हरणं त्वन्तर्गृहगताः प्रागेवोक्ताः । निद्धमाहुः। \* अत्रेत्यादि \*। तथाच मर्यादाभक्तिमार्गे तक्त्व्याभावाज्ञानमार्गत उत्कर्षः, पृष्टिभ-क्तिमार्गे तु कचित्पापसत्त्वेऽपि भगवतैव तन्नादानेन कृपातिद्यायादु-त्क्षं इति सिद्धमित्यर्थः। तेन पूर्वाधिकरणोक्तो भक्त्युत्कषं हेतुबो-धनेन हढीकृतः। किञ्चेतेन भगवतः फलन्वबोधनात स्वरूपावस्थित-स्थेव तथात्वाद्वकेतनत्वरूपो धर्मोऽपि प्रतिपादितः॥ २९॥ ७॥

उपपन्नस्तल्लक्षणार्थोपलब्धेलीकवत् ॥ पूर्वाधिकरणे भक्ति-हेतुबोधनेन ज्ञानमार्गापेक्षया भक्तिमार्गस्योत्कर्षो हढीहतः । अत्र त्वनुष्रहजन्यवोर्मर्थादापुष्टिभक्त्योर्मध्ये मर्यादाभक्तेः पापनाशोत्तर-मेत्र जायमानत्वाद्व-कुष्टिभक्तो च ताहशनियमाभाषात् तत् आधि- तु तदनपेक्षित्वमुच्यते । तदुक्तमथर्षणोपनिषत्स्वष्टादशार्णमन्त्रस्वक्षमुक्त्वा पठ्यते । परब्रह्मेत्यो धारयतीसादेरन्ते सोऽस्तो भवतीसादि । एतद्रेष्ट्र किं नदूपं किं रसनं कथं हैतद्भजनिमसादिषक्तोकरं पठ्यते, भक्तिरहस्यभजनं तदिहामुत्रोपाधिनैराक्येनैवामुष्यात्मनः कल्पनमेतदेव नैष्कर्म्यमिति । एतद्रत्र विचार्यते।मन्त्राद्यक्तितदिधिष्ठातृक्ष्पध्यानादेरमृतत्वं फलमुच्यते । भजनस्वक्ष्पं च यावत्फलनैराक्येन भगवसात्मनः कल्पनमित्युच्यते। नच फलनैराक्येन
भजनेऽप्यन्ते मुक्तिरेव भवित्रीति वाच्यम् । तं यथा यथोपासते
तथैव भवित तद्देतान् भृत्वावतीति श्रुतेर्मृक्तिसाधनत्वेन ज्ञात्वा भजतः सैव फलम्।स्वक्षपस्यव स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वमनुभवन् यो भजते
तस्य तदेव फलमिति यतो निर्णयः सम्पद्यते । ये यथा मां प्रष्य-

क्यं न स्यादतस्तारतम्यं विचार्यते। वरणश्चितप्रश्वभृतमिति पूर्ववदेव विषयसंशयो पूर्वपश्चे निक्षित्य सूत्रमवतारयन्ति । \* नजु मुक्तेरित्यादि \* पुष्टिमार्गीयभक्तानां मुक्त्यनपेक्षत्वं कुत्राऽथवीपनिषत्स्च्यत इत्याकाङ्कायां, गोपालपूर्वतापनीय इत्याह । \* अष्टादशाणेंत्यादि \* । \* भक्तिरहस्यभजनमिति \* अत्र भक्तिशब्दाच्छान्दसः
सोर्छक् । रहस्यभजनमित्यस्य विवरणं, \* तदिहेत्यादि \* अर्थस्तु
तद् भजनम् अमुष्यात्मनो वस्तुत एतदीयस्य जीवस्य इहामुन्नोपाधिनैराश्येनैय पहिकामुष्मिकयावत्पलेक्साराहित्यन कल्पनं तदीयत्वसमर्थनम् । अन्तर्वहः सेवया तद्रदीकरणम् । रुपू सामर्थ्यहति
धात्वर्थात् । एतदेव = खस्य तदीयत्वसमर्थनमेव, नैष्कर्म्यं संन्यास
इति । अन्ये तु, भक्तिरस्य भजनं तदिहामुन्नोपाधिनैराश्येनामुष्मिन्
मनः कल्पनमिति पठन्ति । एवं पाठह्रयेऽपि यावत्पलनैराश्यस्य प्रविष्टत्वादामुन्निकमध्ये मुक्तेरपि प्रवेशात् तद्दनपेक्षत्वं समानम् । \*
एतदत्र विचार्यत इति \* उक्तं तापनीयवाक्यह्रयमस्मिन् सूत्रे विधार्यते । सन्देहं वक्तुं विचारप्रकारमाह । \* मत्त्रेत्यादि \* । अमुं

नते तांस्तथैव भजाम्यहिमिति भगवद्वावयाच्य । अत एव रहस्य-भजनं लक्ष्यमुक्तम् । तथाच श्रौतत्वभगवत्सविन्धत्वयोरिवशेषाद् कतमो गरीयानिति संशये गृदाभिसिन्धः पठित । मुमुक्षोः सका-शाद्रहस्यभजनकर्त्तेवोपपन्नः । उपपत्तियुक्तः । तमेवोद्घाटयित तल्लक्षणार्थोपलब्धेरिति । तल्लक्षणो भगवत्स्वक्रपात्मको योऽर्थः । स्वतन्त्रपुरुषार्थक्षपत्तदुपलब्धेः । स्वाधीनत्वेन तत्प्राप्तेरिसर्थः । यद्यपि पुरुषोत्तमे प्रवेशे तदानन्दानुभवो भवति तथापि न प्रभो-स्तद्धीनत्वम् । भक्तितिरोभावाद । प्रत्युत वैपरीसम्। भजनानन्दस्य

पञ्चपदं मन्त्रमावर्षयेद्यः स यात्यनायासतः केवलं तद् इति मन्त्रो-का या पञ्चपदस्याष्टादशार्णमन्त्रस्यावृत्तिः पुनः पुनः कथनम् । तस्मात कृष्ण एव परो देवस्तं ध्यायेत्तं रसेत्तं भजेदिति ब्रह्मणोक्तं यत्तद्धिष्ठातृध्यानादि तस्य सर्वस्य अमृतत्वं फलम्, उपक्रम एव. योध्यायति रसति भजति सोऽमृतो भवतीत्यनेनोच्यते । \* भजनस्व-रूपमित्यारभ्य, भगवद्वाक्याश्चत्यन्तप्रन्थस्तु स्फुटार्थः।एतन्निगमना-याह । \* अत एवेत्यादि \* । \* अत एवेति \* । स्वरूपस्य फरु-त्वादेव । अस्य भजनमिति पाठे तु निरुपिधभजनमेव लक्ष्यम् । उभ-यथापि, तद्धैतानित्यादिभिः सिद्धो निर्णयस्तुल्यः । अतो निरपेक्षभ-जनेऽपि मुक्तिरेव फलमिति निर्णयस्य कर्त्तुमशक्यत्वाद् यत् सिद्धं तदाह । \* तथाचेत्यादि \*। उक्तहेतुश्यामुभयोर्भक्तयोः साम्यमेव युक्तमिति पूर्वपक्षरूपे संशये श्रुतिस्थगुढाभिप्रायं प्रकटयन् सूत्रं पठतीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* मुमुक्षोरित्यादि \* । \* रहस्य-भजनकर्त्तेति \*। पाठान्तरे तु निरूपिधभजनकर्ता। \* तमेवेति \*। ताइशं भक्तम् । गूढाभिसन्धिं वा । अग्रे उपपत्तेरेव कथनादिति । नुतु पुरुषोत्तमे सायुज्येऽपि सूत्रोक्तस्य हेतोरुपपद्यमानत्वात् कथं रह-स्यभजनकर्तुरेवाधिक्यस्य सिद्धिरित्यत आहुः। श्यद्यपीत्यादिशः। नतु माऽस्तु प्रभोस्तद्धीनत्वं सायुज्ये, तथापि खरूपानन्दापेक्षया भजनानन्दस्याधिकवे कि मानमत आहुः । \* भजनानन्दस्यत्या-

तत आधिक्यं तु, मुक्तिं ददाति किह चित स्मन भक्तियोगं, दीयमानं न युद्धन्ति विना मत्सेवनं जनाः, नारायणपरा इत्युपक्रम्य
स्वर्गापवर्गनरकेष्विप तुल्यार्थदाईंगन इस्रादिवाक्यैरध्यवसीयते ।
अत एव सामीप्यवाच्युपसर्ग उक्तः । तेन दासीत्वेन दासत्वेन
लीलायां सुद्धक्त्वेन प्रभुनिकटे स्थितिरुक्ता भवति । नच महत्पदार्थस्वरूपाज्ञानादल्प एवानन्दे यथा सर्वाधिक्यं मन्वानः पूवोक्तं न वाञ्छिति तथाऽत्रापीति वाच्यम् । दीयमानानामर्थानां
स्वरूपाज्ञानासम्भवात् । अनुभवविषयीक्रियमाणत्वस्यैवात्र दीयमानपदार्थत्वात् । तद्ज्ञाने स्वर्गादित्रये तुल्यदर्शित्वासम्भवश्च ।
मुक्तिं ददाति कर्हिचित् स्म न भक्तियोगिमिति वाक्ये भक्तेराधिक्यं स्पष्टमेवोच्यते । तस्मान्न्यूनार्थाजघृक्षोः सकाज्ञात् पूर्णार्थवान् महानिति युक्तमेवास्योपपन्नत्वम् । इममेवार्थं दृष्टान्तेनाह ।

दि \*। अत्र प्रथमवाक्यं पश्चमस्कन्धपष्टाध्याये श्रीशुकैः परीक्षितं प्रत्युक्तमः। 'राजन् पितर्गुक्तरयं भवतां यदूनां देवं प्रियः कुलपितः कच किङ्करों वः। अस्त्वेवमङ्ग भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्ति द्वाति किर्हिच्चत् स्म न भक्तियोगंमिति। अत्र मुक्तिदातुर्प्यदेयत्वेन भक्तेराधिक्यं सिद्धं तदानन्दस्याधिक्यम् । द्वितीयं तृतीयस्कन्धं कपिलवाक्यम्। तृतीयं पष्टस्कन्धं सप्तदशाध्याये उमां प्रति शिवधः क्यम् । नन्वयमर्थः सूत्राशयगोचरत्वेन कथं श्रेय इत्यत आहुः। अत्र प्रवत्यादि ॥ तथाच यद्यवमर्थोऽभिष्रेतो न स्यान्तदा तल्लक्षणार्थलब्धोरत्येव सूत्रं वदेत् । भगवत्स्वरूपलाभस्योनभयत्रापि तुल्यत्वेनोपोपसगप्रयोजनाभावात् । अत् उपलब्धिपदान्त्रेय इत्यर्थः । चतुर्विधमुक्त्यन्तर्गतत्वव्यादृत्त्यर्थे तादृशस्य सिद्धं स्वरूपमाद्दः। ॥ तेनेत्यादि ॥ । एतदेव भक्तेराधिक्यमृहापोहेन द्रद्धपन्ति। ॥ नचेत्यादि ॥ । स्पष्टम् । इतोऽर्देदत्युक्हंटभक्तसूचना-

स्रोकविदिति । यथा स्वाधीनभर्तृका नायिका तदवस्थाऽननुगुण-गृहवित्तादिकं दीयमानमपि नोरीकरोति तथेसर्थः ।

अथवा स भगवानेव लक्षणमसाधारणो धर्मो यस्य स तल्ख-क्षण उद्धटभक्तिभावः स एवार्थः स्वतन्त्रपुरुपार्थक्ष्प इसप्रे पूर्व-बद्ध । भगवत्त्राकटचवानेव हि भक्तो भक्तत्वेन ज्ञायत इति तथा ।

य पश्चान्तरमाहुः। \* अथवेत्यादिं \*। स्पष्टम्। एवमत्र भक्तेः पर-मा काष्टा सूचिता। तेन फलभक्तो मुक्तिन सन्निपतर्ताति मर्यादाभ-क्तिफलभूतमुक्तिभाजोऽपि सकाशात् पुष्टिभक्तोऽधिक इति सिद्धम्। अत्र गोपालतापनीयोक्ते विषयवाक्ये भक्तिविषयतया पुरुषोत्तम-स्वरूपस्य सिद्धत्वेन श्यामावदात्रत्वं प्रतिपादितम्।

शंकराचार्यास्तु, गतेर्थवन्वामित द्विस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, किचत् पुण्यपापहानसिन्धा देवयानः पन्थाः श्रूयते, किचन्न । सि कि सर्वत्र संनिपतेन्न वेति संशय उपायनवत् सर्वत्रेतिः
प्राप्तम् । तत्राह । गत देवयानस्य पथः, अर्थवन्वमुभयथा विभागेनेत्युक्ता किचदर्थवती गतिः किचिन्नेति विभागस्वरूपं व्याचकुः ।
तन्मन्दम्। एकस्य प्रकारस्य गतिसार्थक्यं प्रत्यहेतुतया सीत्रस्योमयथापदस्य विरोधात्।

भास्कराचार्यास्तु, उभयथेत्यस्य सुकृतनिवृत्त्या दुष्कृतनि-वृत्त्या चेत्यर्थमाहुः । पूर्वव्याख्यानादिद्मेव समीचीनम् । सूत्र-स्थपद्सङ्गतेः ।

वाचस्पतिमिश्रास्तु । यदि पुण्यमपि निवर्त्तते किमर्था तर्हि गितिरिति भास्कराचार्योक्तमवतारणं सूत्रव्याख्यानं चान्चाहुः । तैरनाशङ्कृनीयमेवाशङ्कितम् । विद्याक्षिप्तायां हि गतौ केयमाशङ्कृतः । यदि क्षीमासुकृतः किमर्थमयं यातीति । न हीयं सुकृतनिबन्धना गितरिप विद्यानिवन्धनेति । तस्माद् वृद्धोक्तमेवोपवर्णनं साध्विनिति । तन्मन्दम् । विद्याक्षिप्ताया एव गतेर्थवन्त्वस्य सुत्रे प्रकार-द्वयेन समर्थितत्वाक्रः। तत्र प्रकाराकाङ्कायामर्थशब्दस्य पञ्चस्वर्थेषु

एतेन क्राप्यं हिं क्रापकादिधकं भवंति । एवं सितं यज्क्रापकं पर-मकाष्ठापत्रं वस्तु पुरुषोत्तमस्वरूपं सर्वफल्रूपं तन्महत्त्वं कथं वक्तुं शक्यमिति सूच्यते ॥ ३०॥

निवृत्तेरप्युक्तत्वात् तद्भिप्रेत्य द्वेषा निवृत्त्यार्थवत्वव्याख्याने दो-षाभावात् । तद्व्याख्येयवृद्धोक्तौ त्वर्थशब्दस्य प्रयोजनार्थताया निवृत्त्यर्थताया वा उपगमेऽप्युभययेति पदासामञ्जस्यं दुर्वारमेवाऽतो वृथाऽयमाडम्बरः । किञ्च । मतद्वयेऽपि देहवियोगकाल एव द्विवि-धक्मेश्चयस्याङ्गीकृतत्वाद् ब्रह्मणश्च व्यापकत्वाद्गतिवैयर्थ्यं तु मतद्व-येऽपि नापैति ।

यत्पुनर्भास्कराचार्यः पर्यङ्कस्थस्य ब्रह्मणः कार्यब्रह्मत्वमुपग-तम् । तद्पि मन्दम् । हेत्वद्शानात् । नच साकारत्वमेव हेतुरिति बाच्यम् । तस्य कार्यासाधारणतायाः प्रागेव बहुधाऽस्माभिर्निरस्त-त्वेनाभिमानमात्रत्वात् । नच यज्दरः सामशिरा इति खोकरूपया तत्स्वरूपसंत्राहकश्रुत्योक्तं वेदरूपत्वमेव हेतुरिति युक्तम् । तदा मनोमयत्वेन भगवद्धमेरूपतयाऽपि नित्यत्वानपायात् । नच द्वैताप-त्तिः । तस्या अपि प्रागेवाभेदस्वरूपविचारं एव निरस्तत्वात् । उपासकस्य लिङ्गशरीरवत्त्वं वेदात्मकस्थूलशरीरवत्त्वं च युक्तमिति बोध्यम् ।

रामानुजाचार्यास्तु संपरायाधिकरणं पञ्चस्त्रमङ्गीहृत्य तत्र देहपातसमय एव यावत्कमक्षयं स्त्रद्वयेन व्याख्याय गतिस्त्रं पूर्वपक्षत्वेन व्याकुर्वन्ति । गतेर्देवयानगतिश्रुतेः । उभयथा अर्थव-स्वं सुकृतदुष्कृतयारेकदेशस्य देहिवयोगकाले हानिः शेषस्य प-श्चादित्युभयथा कर्मक्षये सत्येवार्थवत्त्वम् । अन्यथा हि विरोधः । देहत्यागसमय एव सर्वकर्मक्षये स्कृत्मदेहस्यापि नाशात् केवलस्य गमनं तु विरुध्येतेति । एतस्योत्तरमुपपन्नसूत्रे । उपपन्न एवोत्का-न्तिकाले सर्वकर्मक्षयः । कथम् । तल्लक्षणार्थोपलब्धेः । परं ज्योति-रुपसंपद्य स्वेन क्षेणामिनिष्यत्ते, सतत्र पर्येति जक्षत्र क्रीडन् रममाण स्यादिषु श्लीणकमणा आविर्भूतस्वक्षपस्यापि देहसम्बन्धास्यस्या-र्थस्योपलब्धेः । विद्या हि स्वयं स्कृतस्यारिरस्यन्तारामिकापि सर्व-

# अनियमः सर्वासामविरोधः शब्दानुमाना-भ्याम् ॥ ३१ ॥

अथर्वणोपनिषत्सु पठ्यते । परब्रह्मैतद् यो धारयति रसति भजति ध्यायते प्रेमति श्वणोति श्रावयत्युपदिशसाचरति सोऽमृतो-

कर्मणां निरवशेषश्चयेऽपि स्वफलभूतब्रह्मप्राप्तिप्रदानाय देवयानेन पथा गमियतुं सूक्ष्मशरीरं स्थापयति । यथा लोकं कंनचित् तडा-गादिकं छते, तस्य पुंसो नाशोत्तरमप्यन्ये तडागादिकमिशिथलं छत्वा खापयन्ति तद्वदित्येवं व्याकुर्वन्ति । अन्यापेक्षया इदमेवाति-सुन्दरम् । अस्मन्मते तु यदेतन्न विचारितं तच्छन्दत इति सूत्रे भगवदिच्छायाः कारणत्वोत्त्वा यादश्येच्छया यो यादगिषकारी तस्य तस्य तदा तदा कर्मक्षयस्तया तया विचयति न कुत्रापि कल्पना, न वा श्रुतिविरोध इत्यस्य निर्णयस्यार्थोदेव सिद्धिरिति बोध्यम् ॥ ३०॥ ८॥

अनियमः सर्वासामिवरोधः शद्धानुमानाभ्याम् ॥ एवं पुष्टिभक्तेः फलक्षपत्वं तादशमक्तस्य स्वरूपं च निरूप्य ततो न्यूनाया अपि मर्यादाभक्तेर्झानमार्गादुत्कर्षे विषयोत्कर्षाद् बोधियतुं मर्यादाभकिसाध्यायां मुक्तो सर्वा भक्तयः सिन्नपतिन्तं, किं वा प्रत्येकमेवेतरनिरपेक्षाः मुक्तिं साभयन्तीति विचारियतुमधिकरणमारभत इत्याशयेन विषयादिकमाद्धः \* अर्थवेणत्यादि \* अत्र सर्वाङ्के मनोधारंणं करोतीति धारयतिपदार्थः । रसति कीर्चयति जपतीत्यर्थः ।
भजति शारीरादिना सेवते । ध्यायते एकाङ्गं लीलां वा चिन्तयित।
भेमति युधिष्ठिरादिवत् स्निद्याति । श्रणोति श्रावयतीति प्रकटार्थम् । उपदिशति मन्त्रद्वारा बोधयति । आचरति भगवद्धमानिति शेषः । एवमत्रं नवोक्ताः । अयं च शाखान्तरीयः पाठः । प्रसिद्धपाठे
तु ध्यायति रसति भजतीति त्रयमेवोच्यते । तदाप्युपलक्षणविधया
अन्या अन्यत्रोद्धना अपि समायान्ति । संशयपूर्वपक्षी स्पष्टौ । सि-

भवति सोऽमृतोभवतीति । तत्र धारणादीनां समुदितानामेवाऽमृ-तसाधकत्वमुत प्रयेकमपीति भवति संशयः । अत्र धारणादिसा-धनकलापमुक्त्वा फलमुच्यत इति समुदितानामेव मुक्तिसाधक-त्वमुपलक्षणं चैतच्छ्रवणादिनवविधभक्तीनामप्येवमेव तथात्विमिति पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाह । अनियम इति । समुदितानामेव तेषां फल-साधकत्विमिति नियमो नास्तीत्यर्थः । अत्रोपपत्तिमाह । सर्वासाम-विरोध इति । चिन्तयँश्चेतसा कृष्णं मुक्तो भवति संस्तेरिति श्रु-सा चिन्तनमात्रस्य तथात्वमुच्यते। पञ्चपदीं जपन्निसाद्युक्त्वा ब्रह्म सम्पवते ब्रह्म सम्पद्यत इति श्रुखा कीर्त्रनमात्रस्य तथात्वमुच्यते। तथाच प्रसेकपक्ष एव सर्वामां श्रुतीनामविरोधः स्यात् । एवं स-ति परब्रह्मेतद यो धारयतीखादिषु सोऽमृतो भवतीति पदं प्रसेकं सम्बध्यत इति द्वेयम् । ननु यथा दण्डादीनां प्रत्येकं घटहेतुत्वी-क्तावपि नैकस्यैव तज्जनकत्वमेवमत्राप्येकैकस्य चिन्तनादेस्तथात्वो-क्ताविप फलसाधकत्वं समुद्तितानामेव तेपामिति चेन्मैवम् । यो-५ वर्षा यत्त्रमाणैकसमिधगम्यः स तेन प्रमाणेन यथा सिद्ध्यति त-था मन्तन्यः । दण्डादेस्तथात्वं प्रसक्षेण गृह्यत इति तत्र तथाऽस्तु प्रकृते तु तेषां तथात्वमलोकिकशब्दैकसमधिगम्यम्। श्रुतिस्तुक्तैव। नचोक्तन्यायः श्रुतिष्वपि तात्पर्यानिणीयको भवतीति वाच्यम् । अलौकिकेऽर्थे लौकिकस्यासामध्यीत् । अन्यथा ब्रह्मणा मनसैव प्रजाजनने निषेकादिकमपि कल्प्येत । स्मृतिरपि "केवलेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः । येऽन्ये मृढधियो नागाः सि-

द्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* समुदितानामित्यादि \* । \* अत्रे-ति \* अनियमे ।किश्चिदाराङ्का परिहरन्ति । \* नन्क्तियादि '\* एवमे-

द्धामामीयुरञ्जसा । एतावान सांख्ययोगाभ्याभि"त्युपक्रम्य, अन्ते नारायणस्मृतिरिखादि रूपैवमेवाह । इममेवार्थ हृदि कृत्वाऽऽह सूत्रकारः । शब्दानुमानाभ्यामिति । श्रुतिस्मृतिभ्यामिखर्थः । ते-चोक्ते । एतेन सूत्रकारस्यान्योऽप्यनुशयोऽस्तिति भाति । यत्रोक्त-साधनस्तोमसम्पत्तिरेकस्मिन् भक्तेऽस्ति तत्रैकनैव मुक्तावितरसाधनत्ववोधकश्रुतिविरोधाच्छ्रत्रणकीर्त्तनस्मरणानां मुक्त्यऽव्यवहितपूर्वक्षणे युगपदिष सम्भवादन्यथामिद्धिसम्भवे विनिगमकाभावादेनकेनैव मुक्तिरिते न नियमोऽतः प्रसेकसाधकत्ववोधिकानां सर्वासां श्रुतीनां मिथोविरोधः । तहींकत्र तथात्वे सर्वत्रैव तथाऽस्तिवसाशङ्का तत्र वाधकमाह । शब्दानुमानाभ्यामिति । पूर्ववत । तत्र प्रसेकमिप मुक्तिहेत्त्वमुच्यत इति न तथेसर्थः । यत्र प्रसेकमिप तथात्वं तत्र

वाहेत्यन्तम् \*। \* एवमेवाहेति \* प्रत्येकपक्षमेवाह। एवं प्रत्येकपक्षं निर्णीय यत्रासां समुदायस्तत्र कस्य कारणतेत्याकाङ्कायां तामप्य-तेन प्रयतित्याहुः। \* एतेनेत्यादि \*। \* एतेनेति \* अनियम दिल्यादिकथनेन। तमेवानुशयं व्युत्पादयन्ति। \* यत्रोक्तत्यादि \* यु-गपद्पि सम्भवादित्ययम् अन्यथासिद्धिसम्भवे हेतुः। \* विनिगमम्बाभावादिति \* त्रयाणां मध्ये कस्यान्यथासिद्धिरत्यत्र विनिगम्मकाभावादिति \* त्रयाणां मध्ये कस्यान्यथासिद्धिरत्यत्र विनिगम्मकाभावादिति \* त्रयाणां मध्ये कस्यान्यथासिद्धिरत्यत्र विनिगम्मकाभावात्। \* अत इति \* अनियमात्। न प्रत्येकपक्षं भक्तिकार्णत्यश्रुतीनां मिथोविरोधाद्धक्तीनां न प्रत्येकं कारणत्वं तथा समुर्विनामिपि कारणत्वं माऽस्तु। ज्ञान एव तदुपक्षयस्य वक्तुं शक्यत्वाद् । श्रुतीनां चोपचारेण नेतुं शक्यत्वादित्येवं तह्येकेत्यादिना आशुद्धा तत्र भक्तीनां मुक्त्यकारणत्वं वाधकमाहेत्यथः। \* तत्रेति \* श्रुतौ स्मृतौ च। तथाच श्रुतेरुपचारसिद्धणुत्वेऽपि स्मृतौ, केवलेन हि भावनितं केवलपदात्रोपचारसिद्धणुत्वमतस्तदुपवृद्धितश्रुताविष यथाश्रुतमेवादरणीयमित्यथः। ननु तिर्हे पूर्वं विकलिपतस्य दोषस्य कथं परिहार द्वावत्यत्व आहः। \* यत्र प्रत्येकिमित्यादि \* तथाच ताद-

किमु वक्तव्यं समुदितानां तथात्व इति भावः । तेन श्लिष्टः प्रयो-गोऽयमिति क्रेयम् ॥ ३१ ॥

यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम् ॥ ३२॥

पूर्व मुमुक्षुभिर्मुक्तिसाधनत्वेन क्रियमाणानां भगवद्धर्माणां मुकिसाधनप्रकारो विचारितः । अधुना तु भगवान् स्वविचारितकार्य लौकिकैश्वर्याद्यशक्यं ज्ञात्वा स्वैक्त्वर्यादिकं दत्वा येन जीवेन
तत्कारयति स जीवस्तैर्द्धर्मेर्मुक्तो भवति न वेति विचार्यते । तत्र
जीवक्रतभगवद्विषयकधर्माणां यत्र तत्साधकत्वं तत्र भगवदी-

शास्त्रे सर्वासां भक्तीनां मन्निपातात् फलशैष्ट्यं बोध्यमित्यर्थः । \* श्रिष्ठ इति \* अनियम इत्यनेन पक्तमेव कर्त्तव्यं, न द्वयं त्रयमिन्यस्यप्यिनियमस्य संग्रहान्नार्थसंश्रय इत्यर्थः । अत्र श्नानद्वाराम्मुक्तिजनिकानां भक्तीनां विचारेण ताभिश्वेयस्य भगवतो निमलत्व- बोधकं विरजमिति विशेषणं प्रतिपादितं बोध्यम् ।

अन्ये तु. अर्चिरादिगतिः सर्वासु विद्यासु?उतयत्र श्रूयते तत्रेति संशये, सर्वत्रेति सिद्धान्तयन्ति । अस्मिन् सिद्धान्ते तु यत्रातिकृपा तत्र सद्योमुक्तिः । इतरत्र त्वर्चिरादिगतिरिति विशेषा गतिसूत्रादेव सिद्धातीति बोध्यम् ॥ ३१ ॥ ९ ॥

यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम् ॥ पूर्वाधिकरण-सङ्गतिं वदन्तोऽधिकरणप्रयोजनमाहुः ॥ पूर्विमित्यादि ॥ ॥ मुक्तां भवति न विति ॥ । सायुज्यं प्राप्तोति, न वा । तथाच यदि तैः प्राप्तोति तदा भक्तित्वं, न मुक्तिजनकतावच्छेदकम् । तेषु भक्तित्वा-भावात् । यदि न प्राप्तोति तदा भगवद्धमत्वमपि न तथा । अत्राधे पूर्वोक्तश्रुतिस्मृतिविरोधः । द्वितीये भगवद्धमाणां मुक्तिप्रतिबन्धक-त्वप्रसङ्ग इत्यतो विचार्यत इत्यर्थः । एवश्च ते भगवद्धमां विषयाः । मुक्तिहेतवां न वेति संशयः । ते च, यदादित्यगतं तेज इत्यादिवा-क्यांकाः प्रतर्दनसंवाद इन्द्रेण खिस्मन्तुक्तास्ताहशा अन्यत्रापि क्षे-याः । पूर्वपक्षमाहुः ॥ तत्रेत्यादि ॥ अत्र द्वौ पूर्वपक्ष्मी । तत्र भगवान् पानां धर्माणां तत्साधकत्वं सुतरामेव । तेषां स्वक्र स्वऽसाध्यत्वेनाविधेयत्वात्तत्साधनेष्वपवेशोऽपीति सन्देहे निर्णयमाह । यावदिसादि । यास्मिन्नीवे यत्कार्यसाधनार्थमधिकारो भगवता दत्तस्तत्कार्यसाधनक्षमास्तिस्मन् ये स्वधमा भगवता स्थापितास्त आधिकारिका इत्युच्यन्ते । तत्कार्यसम्पत्तिरेव तद्धिकारमयोजनामिति
तावदेव तेषां तस्मिन् स्थितिरित्यर्थः । एवं सति तत्सम्पत्ती
सोऽपि निवर्त्तत इति तत्सम्बन्धिनो धर्मा अपि निवर्त्तन्त इति
सुक्तिपर्यन्तं न तेषां व्यापारसम्भवो भगवता तथैव विचारितत्वा-

यदा स्वकार्यकर्ज्दवेन अङ्गीकरोति तदा तान् धर्मान् ददातीति वरणहेत्कत्वात्तेरपि मुक्तिरित्येकः सुतरामित्यन्तेनोक्तः । तादध्येन विहितत्वाभावान्नेत्यपरः, अप्रवेशोऽपीत्यन्तेनोक्तः। एवं सत्यभयन्ना-ऽपि यक्तिसद्भावात सन्देह एव पर्यवस्पतीत्यतः सन्देहे निर्णयमा-हेत्युक्तम् । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति ।\* यस्मिन्नित्यादि \* । भवत्ववं तथाप्युक्तसन्देहस्य कथं निवृत्तिरित्यतस्तदर्थं सुत्रताल्पर्य स्फ्ररीकुर्वन्ति \* पवं सतीत्यादि \* कार्यसम्पादनाय भगवता दत्ता-नां धर्माणां यावत्कार्यमवस्थाने सति कार्यसम्पत्तावधिकारोऽपि नि-वर्त्तत इति तन्निवृत्ती ते धर्मा अपि निवर्त्तन्ते । छोकवनुछीछेति न्यायात् । अतो निवृत्तत्वादेव न मुक्तिपर्यन्तं तेषां व्यापारसम्भवः । नच तन्निवृत्ती न्यायमात्रमेव मानमपि तु, स्थानं पुरन्दराद हत्वा बलये दास्यतीश्वर इत्यादीनि वाक्यान्यपि । अतो भगवता तेषां कार्यार्थताया एव विचारितत्वाद्वरणहेतुकत्वेऽपि न तेषां मुक्तिहे-त्रसम् । अतो भक्ताभावे तेषां प्रकृतौ लयः । यदितोऽधिकारिणो भक्तास्तदाधिकारसमाप्यनन्तरं भक्तः फलोन्मुखीभवतीति न भ-कित्वस्य मुक्तिजनकतावच्छेदकत्वहानिरिति मुक्तिस्तु भक्तीविति भाव इत्यर्थः । नतु यद्याधिकारिकाणां न मुक्तिपर्यन्तो व्यापारस्तर्हि, ब्रह्मणा सह ते सर्वे दित वाक्ये अधिकारान्ते मुक्तिकथनं विरुद्धं

न्मुक्तिस्तु भवसैवेति भावः । यच्च अह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसञ्चरे। परस्यान्ते कृतात्मानः प्रविश्वान्ति परंपदम् इति वाक्यं, तत्त्वाकल्पान्तं येषामधिकारः सप्तर्षिप्रभृतीनां तद्विषयकमिति क्षे-यम् । अन्यथा भगवहत्ताधिकारसामध्यस्य भरतस्य स्वाधिकारसमामध्यस्य भरतस्य स्वाधिकारसमामध्यस्य भरतस्य स्वाधिकारसमामा मुक्ति न वदेत् । कृतात्मान इति पदात्तेषामपि भगवति कृतान्तः करणानामेव परस्य भगवतः परपदे व्यापिवैकुण्ठे प्रवेश उच्यते, न त्वाधिकारिकगुणैः ॥ ३२॥

स्यादित्यत आहुः । \* यच्चेत्यादि \* । तथाच तद्भक्तेस्तदानीमेव फठीन्मुख्यस्य भगवता विचारितत्वात्तदापि तयेव तन्मुक्तिने त्वाधिकारिकैंगुणिरित्यदायः । अत्र गमकमाहुः । \* अन्यथेत्यादि \* ।
तथाच यद्याधिकारिकैरंच गुणैर्मुक्तिः स्यात्तदा, 'स भुक्तभोगां त्यक्त्वेमां निर्गतस्तपसा हरिम् । उपासीनस्तत्पद्वीं ठेमे वैजन्मभिस्तिभिरिति ताहरापासनया तथा मुक्ति न बदेत् । अत पतदनुरोधेन
पूर्वोक्तवाक्येऽपि साधनान्तरंणेव मुक्तिवींध्यत्यर्थः । तत्रापि गमकमाहुः । \* कृतेत्यादि \* । तथाचात्रापि तथत्यर्थः । एतेन प्रशान्तारुणळांचनत्वं विचारितम् । प्रशान्तं ज्ञानम् । अरुणं क्रिया, रजोक्रपत्वात् । तदुभयविचारात्मकं ळोचनम् । तेषु तेष्वधिकारिषु ज्ञानक्रिययोः कार्याधि प्रदानादिति वोध्यम् ।

अन्य त्वत्र, अपान्तरतम-विशिष्ठप्रभृतीनां पूर्णज्ञानवतां हष्ट-परतत्वानामपि व्यासमेत्रावरुणादिरूपजन्मान्तरदर्शनाद्विद्याया न मुक्तिहेतुत्वामित्याशङ्का तन्निरासायाधिकारस्य प्रतिबन्धकत्वात्त-त्समाप्तौ पूर्वया विद्ययेव मुक्तिमाहुः।

सिद्धान्ते तु तादद्याधिकारस्य भगवद्दत्तत्वात्तादद्याक्षापिर-पालनस्याप्रमत्तत्वेन प्रकरणं तुष्टाद्भगवत एव कृतात्मत्वं, ततो मुक्तिर्न तु तया विद्ययेति दोषः । उचितं चैतत् । मोक्षमिच्छेज्जनार्द्दनादिति वाक्याद् भगवतो मोक्षद्दातृत्वादिति । नच विद्ययेति युक्तम् । तस्याः सास्विकीत्वेन स्वष्नप्रवाधन्यायाद्विद्ययौगः मर्द्दस्यापि सम्भ-

# अक्षराधियां त्ववरोधः सामान्यतस्तद्भावाभावा-भ्यामौपसदवत्तदुक्तम् ॥ ३३ ॥

नन्काऽथर्वणोपिनपद्राक्येभगवद्धमीणां मुक्तिसाधनत्वमुच्य-ते । श्रुत्यन्तरेषु, तभेव विदित्वाऽतिमृत्युमिति नान्यः पन्था विद्य-तेऽयनाय, ज्ञानादेव तु कैवल्यं, तरित शोकमात्मिवद्, ब्रह्मवेद् ब्र-ह्मैव भवतीसादिषु ज्ञानस्यव मुक्तिसाधनत्वमुच्यते। श्रुतिस्वाविशे-षादुभयोस्तथात्वे कारणवैजासे कार्यवैजात्यस्यावश्यकत्वानमुक्तौ च तदसम्भवाद्भक्ता मामभिजानातीति वाक्याद्भक्तौ ज्ञानस्यार्थय सम्भवाद्भानेव मुक्तिरिति पूर्वपक्षे ज्ञानसाधनत्वनिष्पकश्रुतिता-द्मर्य निष्पयन पुरुपोत्तमपाप्तेरेव मुक्तिपदवाच्यत्वात्तद्भजनस्यव

षादिति । एवमेव ज्ञानपक्षेऽिष ज्ञेयमः । तेनात्र भक्ताधिकारिणां मु-् क्तिरन्यथा प्रकृतौ लयः । पुनः सृष्टौ तथैश्वर्यम् । कर्मिणां पुनरागितः-रिति सर्वोऽिष विषयः सूचिता ज्ञेयः ॥ ३२ ॥ १० ॥

अक्षरियां त्ववरोधः सामान्यतद्भावाभ्यामीपसदवत्तदुक्तम् ॥ पूर्वाधिकरणे प्रासङ्किकविचारेणापि भक्तरेव मुक्तिकारणत्वे दृढीकृते तद्थे भगवद्भक्तिरेवावश्यं कार्येति सिद्ध्यति । तथा सति श्रुत्यन्तरे अक्षरज्ञानस्यापि मुक्तिकारणत्वश्रावणे तस्य का गतिरित्याकाङ्का-यां तत्प्रकारं विचारियतुमधिकरणमारभत इत्याशयेन विषयसंशयीः पूर्वपक्षकुक्षावेव निक्षित्य सुत्रमवतार्यान्त ।

\* निवत्यादि \* । \* भगवद्धभाणामिति \* । भगवद्धिणया-णां श्रावणादीनाम्।अत्र उच्यते द्वर्यन्तेन विषयसंशयतद्बीजान्युका-नि । श्रुतित्वेत्यादिना पूर्वः पक्ष उच्यते । तथाचेवं वैजात्यस्यावदय-कत्वाद्, भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिरिति श्वेताश्वतरश्रुत्या मुक्तः स्पर्वमायानिवृत्त्यात्मकत्वेन तस्यां वैजात्याऽसम्भवाज्ज्ञानकारणत्व-बोधकश्चतेः सावधारणत्वेन मक्तिकारणत्वबोधिकायां च तद्दभावेन भक्त्या मामभीति गीतावाक्याद्धको ज्ञानस्य सम्भवाद् गतेर्थव-वामित्यतिताधिक्तरणमर्याद्दामार्गे ज्ञानस्य मुक्तिसाधनाताप्रतिपादना- तत्मापकत्विमिति हृदि क्रत्वाऽऽह । अक्षरिधयामिखादि । तुशब्दः पूर्वपक्षितिरासे । वाजसनेयके श्रूयते । एतद्वै तदक्षरं गागि ब्राह्मणा अभिवदन्यस्यूलिमित्यादि । तथाथर्वणे च, अथ परा यया तदसर-मधिगम्यत इति तेन ज्ञानमार्गेऽक्षरिवषयकाण्येव ज्ञानानि नि-रूप्यन्ते, पुरुषोत्तमविषयकाणि नेति निश्चीयते । ब्रह्मविदामोति परिमिति श्रुतावक्षरब्रह्मविदोऽक्षरात परस्य माप्तिरुच्यते । अक्षरादिण चौत्तम इति भगवद्वाक्याचाक्षरातीतः पुरुषोत्तमः । भक्तया मामिमजानातीति वाक्ये माप्मिति पदात पुरुषोत्तमविषयकं ज्ञानमु-रूपते, न त्वक्षरिवषयकम् । किञ्च। ब्रह्मभूतस्य भक्तिलाभोक्तेस्त-

व भक्तेः परम्परया कारणतामादाय भक्तिकारणतावाक्यानां स-मर्थनीयतया शानेनैव मुक्तिरिति पूर्वपक्षे शानसाधनत्वनिरूपकश्चति-तात्पर्य निरूपयन्तुक्तं हृदि कृत्वा अक्षरज्ञानस्य तां प्रति खरूपयो-ग्यतासम्पादकत्वेन कारणत्वमाहेत्यर्थः । सूत्रे व्याकुर्वन्ति \* तुराद्यः पूर्वेत्यादि \*। \* पूर्वपक्षनिरास इति \*। पूर्वोक्तरीस्या सावधारणवाक्यसिद्धत्वाज्ज्ञाननैव मुक्तिरिति पूर्वपक्षनिरासे । तं ज्ञानकरणत्वनिरूपकश्चतितात्पर्यनिरूपणमुखेनोपपादयन्ति । अवा-जेत्यादि \*। अयमर्थः । अस्थुलादिवाक्यस्योपसंहारे य एताहिदि-रवा प्रैति स ब्राह्मण इत्यक्षरवेत्तुर्बह्मज्ञत्वमुक्तम् । अथ परेति वाक्ये ख परविद्याया अक्षरज्ञानजनकत्वमेवोक्तम् । तेन ज्ञानक्रये मार्गे इष्ट-ब्राप्र्युपाये अस्थूलत्वाददयत्वादिगुणकं यदक्षरं तक्किषसकाण्येव श्वानानीष्टप्रापकतया निरूप्यन्ते, न तु पुरुषोत्तमविषयकाणीति श्वान-विषयविशेषणवलानिश्चीयते । तत्फलविचारे च ब्रह्मविदाप्नोति-परिमति श्रुतावक्षरब्रह्मविदोऽक्षरात् परस्य प्राप्तिः फल्लेनोच्यते । नचाक्षरमेव पुरुषोत्तम इति वाच्यम् । परपदप्रयोगवैयर्थ्यापत्तेः । दिव्यो हामूर्त्त इति मन्त्रे, अक्षरात् परतः पर इत्येतस्यापि विरोधा-पत्तेः। नच तत्राक्षरपदेन प्रकृतिर्वा, जीवात्मा वा प्राह्य इति युक्त-ष । प्रकृतिविरोधात् । जगतकारणभृतस्य चेतनेस्यैव तत्राक्षरस्वेन स्य चानन्दांशाविभीवात्मकत्वात्तस्य चाविद्यानाशजन्यत्वात्तस्य चाक्षरज्ञानजन्यत्वात् पूर्वकक्षाविश्रान्तमेवाक्षरज्ञानम्। एवं सर्यक्षर-विषयिणीनां थियां श्रुतौ मुक्तिसाधनेषु योष्वरोधः प्रवेशनं गण-नेति यावत् स सामान्यतद्भावाभ्यां हेतुभ्यां पुरुषोत्तमसम्बन्धि-सम्बन्धे मुक्तिरात सामान्यम्। मर्यादामार्गेष्क्षीकृतानां 'ब्रह्मभृतः मसन्नात्मा न शोचति न काङ्क्षति। समः सर्वेषु भृतेषु मद्धिकं छ-

प्रकृतत्वात् । अतस्तत्र, अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गति-म, यं जाप्य न निवर्त्तन्ते तद्धाम परमं ममेति, कूटखोऽक्षर उच्यत इति गीतास्मृत्युपवृहित एव प्राह्यः । तस्माञ्चाक्षरात् परः पुरुषोत्तम पवेति गीतास्थादक्षरादिप चोत्तम इति भगवद्वाक्यतांऽक्षरातीत-तया निश्चितोऽतस्तत्प्राप्तिरेय फलन्वेन निश्चीयते । तत्कारणविचारे त अती ब्रह्मविदित्यनेन तद्भिवरणर्चि ब्रह्म यो वेदत्यनेन च ज्ञानं प्राप्तुविशेषणत्वेनोच्यत इति स्वरूपयोग्यतासम्पादकमेवाक्षरविषय-कं शानम् । भक्त्या मामभीति गीतावाक्ये तृतीयया भक्तेः करण-स्वं, मामिति पदात् तद्व्यापारभूतं पुरुषोत्तमज्ञानं चोच्यते, न त्व-क्षराविषयकम् । किश्च । यद्यधिगम्यत इत्यस्य प्राप्त्यर्थकत्वमङ्गी-क्रियते तदा तेनाक्षरप्राप्तिभेवति, सैव ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीति श्रु-स्यन्तरेणोच्यते । तदापि, भक्ता मामित्यस्मात् पूर्वे यद् 'ब्रह्मभूतः प्रसन्नातमा न शोचिति न काङ्कृति । समः सर्वेषु भूतेषु मद्गक्तिः लभते परामि ति वाक्यं तस्मिन् ब्रह्मभूतस्य भक्तिलामोक्तंब्रह्मभा-बस्य च स्वरूपलाभरूपत्वेनानन्दाविभीवात्मकत्वादानन्दाविभीवस्य चाविद्यानाशजन्यत्वाद्विद्यानाशस्य चाक्षरज्ञानजन्दत्वात् पर्प्रा-तिपूर्वकक्षारूपो यो ब्रह्मभावस्तद्विश्रान्तमेवाक्षरज्ञानम् । तेनाक्षर-प्राप्तेमुक्तित्वं यदुच्यते तद्धरस्य परमधामत्वेन पुरुषोत्तमावि-नाभावादुच्यते । तेनावधारगामपि जीवस्य पुनरावृत्तभावन मृत्य्व-तिकमेण कैवल्याक्षरप्राप्तेष्रहाभावात्मकत्वेन चोपपद्यमानं न विरु-ध्यत इति ज्ञानकारणत्वनिरूपकश्चतिभिरुच्यत इत्यर्थः । तेन सिद्ध-माहः । \* एथीर्मस्यादि \*। एवं तदविरोधे सति अक्षरविषयि- भते परामि'ति वाक्याद् ब्रह्मभावानन्तरमेव भगवद्भावसम्भवात्तेन पुरुषोत्तमे प्रवेशात्तत्र परम्परोपयोगो ब्रह्मभावस्येत्युभाभ्यां हेतु-भ्यां तथेसर्थः । वस्तुतस्तु पुरुषोत्तमप्राप्तिरेव मुक्तिरिति भावः । नन्वक्षरस्याविशिष्टत्वेन तदुपासकानामपि तथात्वात केषाञ्चित तन्त्रेव लयः । केषाञ्चिद्धक्तिलाभ इति कथमुपपद्यत इत्याशङ्क्य तत्र हेतुं दृष्टान्तेनाह । औपसद्वादिति । उपसदाख्ये कर्मणि तानून-प्त्रस्पशार्ष्यमापसदं कर्मास्ति । तत्रातिथ्यायां ध्रौवात स्रुचि चमसे वा यदाज्यं चतुरवत्तं वा समवद्यति तत्तानूनप्त्रमित्युच्यते ।

णीनां धियां तैत्तिरीयादिश्वतौ योऽवरोधो मुक्तिसाधनेषु गणना स सामान्यतद्भावाभ्यां हेतुभ्याम ।

तत्र किं सामान्यमित्यपेक्षायां पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धे मुक्ति-रिति भक्तसङ्गे सिद्धम् । 'सत्सङ्गलब्धया भक्त्या मिय मां य उपा-सिता । स वै मे दर्शितं सद्भिरअसा विन्दते पदम' इत्येकादशस्क-न्धे । स च पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धस्तद्धामरूपाक्षरत्वानेऽप्यस्ती-ति तदेव सामान्यम् । तथा \* मर्यादामार्ग इत्याद्यक्तरीत्या तद्भावो ब्रह्मभावस्ताभ्यां हेतुभ्याम् । अक्षरज्ञानां मुक्तिसाधनेषु प्रवेदाः । म-र्यादामार्गीयाणां पुरुषोत्तमप्राप्तौ स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वेन प्रवे-श इत्यर्थः । अत्र सामान्यादित्युक्तकरणताऽपि सम्भाव्येतेति तद्वारः णाय द्वितीयो हेतुरिति बोध्यम । अक्षरज्ञानस्य मुक्तिसाधनताव-च्छेदकं यद्र्पं तज्ज्ञापनाय प्रथमः। यदि हाक्षरप्राप्तेः परममुक्तित्वं स्यात् तदाऽ ९ धर्वणिकायाम् अक्षरिवद्यायां पुरुषस्या ९ क्षरात् परत्वं न श्राब्येत । तत्तु श्राब्यते, अतोऽक्षरज्ञानानाम् अक्षरप्रापकत्वेन वा न परममुक्तिकारणता, किन्तूक्तरीत्या भगवद्धामताज्ञापकत्वेनेत्याश-येनाडुः। \* वस्तुत इत्यादि \* दृष्टान्तमवतारयन्ति । \* नन्वक्षरस्ये-त्यादि \*। \* तत्रेच लय इति \* ब्रह्मैच भवतीत्यवधारणादक्षर एव लयः । \* भक्तिलाभ इति \* ब्रह्मविदाप्नोति परमिति श्वत्युक्तपरप्रा-विसाधनीभूतभक्ति लाभः । \* हेतुमिति \* भगवदि ज्हारूपम् । व्या- अनाधृष्टमतीति मन्त्रेण षोडशाप्यृत्विजो यजमानेन सह तानूनप्त्रं समवस्भान्यनु मे दीक्षामिति मन्त्रेण यजमानस्तत्समवस्भान् यम् ऋत्विजं कामयेताऽयं यज्ञं यज्ञासमृच्छेदिति तं प्रथममवमर्शयोदिति श्रूयते श्रुतौ कल्पे च ।अत्र सर्वेषामृत्विजां तानूनप्त्रत्वाविशेषेऽपि यस्मिन् स्नेहातिश्वेन नथेच्छा तत्रैव तथा कृतिर्नेतरेषु । न हि त-त्राविशिष्टेषु कथमेवं कृतिरिति पर्यनुयोगः सम्भवत्येवमिहापीस-र्थः । ननु श्रवणादेर्यथा पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वेन तत्प्राप्तिहेतुत्वमेव-मक्षरस्याप्यस्त्रियाशङ्का तु निख्लिलासुरजीवतमःपुञ्जनिरासकेन यदुवंशोद्द याचलचूडामणिनैव निरस्तेति नस्वतो वक्तुमुचितेसाशयेन आह । तदुक्तामिति । भगवद्गीतास्विति शेषः। तत्र, यदक्षरं वेद-विदो वदन्तीत्युपक्रम्य, स याति परमांगतिमिखन्तेनाक्षरपाप्युपा-यमुक्त्वाऽनन्यचेताः सत तमिसादिना स्वप्राप्त्युपायं वैरुक्षण्यं चो-वत्वा भक्तयेकळभ्यत्वं स्वस्य वक्तुं पूर्वे क्षराक्षरयोः स्वरूपमाह । सह-स्रयुगपर्यन्तमित्युपक्रम्य प्रभवसहरागम इसन्तेन क्षरस्वक्रपमुक्त्वा, परस्तरमात्तु भावोऽन्य इत्युपक्रम्य,तद्धाम परमं ममेत्यन्तेनाक्षरस्व-रूपमुक्तम् । अत्र पूर्वे क्षरस्वरूपमुक्तमिति परस्तस्मान्विसत्र क्षरा-देव परत्वमुच्यते। तच्छब्दस्य पूर्वपरामार्शित्वात्तस्यैव पूर्वमुक्तत्वादत

स्थानं तूत्तानार्थम् । तथाच भगवादिच्छयैव विशेष इत्यर्थः । सूत्रोकां सम्मितं व्याकत्तुंमवतारयन्ति । \* ननु श्रवणादेरित्यादि \* व्याकुर्वन्ति । \* तत्रेत्यादि \* । \* तत्रेति \* गीताया अष्टमाध्याये ।
\* वैलक्षण्यमिति \* साधनसौकर्ये स्वप्राप्तिरूपस्य फलस्योत्कर्षे च ।
\* स्वस्य वक्तुमिति \* अत्राक्षरस्वरूपकथने अक्षरस्य परमगतित्वं
स्वधामत्वं चांक्त्वा, पुरुषः स परः पार्थेत्यादिना परस्य यद्धक्तोकलक्ष्यत्वं वक्ष्यति तद्धरादुत्तमत्वन वाक्यान्तरे सिद्धे स्वस्मिन्नेव
परत्वविश्रान्तेः स्वस्यैव वक्ष्यति बाधकाभावे स इति तच्छव्देन संनिदितपरामर्शाच्च-क्ष्वस्य वक्तुम् । \* अत्रेति \* सद्दस्युगेत्यादिन्न-

एवाक्षरच्यावर्षकस्तुशब्द उक्तः । एतेन निसत्वेन क्षरणाभावाद्
अक्षरंशब्देन जीव एवोच्यते, न तु पुरुषोत्तमाधिष्टानभूतो जीवाऽतीत इति निरस्तम् । यं प्राप्य न निवर्ष्तन्त इति वाक्याज्जीवे तथात्वासम्भवात् । नित्यमुक्तत्वापच्या शास्त्रवैफल्यापत्तेश्च । इत एव
झानमागिणां तत्माप्तिरेव मुक्तिरिति झयम् । ततोऽनिष्टचेः, पुरुषः
स परः पार्थेत्यनेनाक्षरात् परस्य स्वस्य भक्त्येक छभ्यत्वमुक्तम । तेन झानमागीयाणां न पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति सिद्धम् । यस्यानतःस्थानीस्रनेन परस्य छक्षणमुक्तम् । तच्च मृत्सादिप्रसङ्गे श्रीगोकुछेश्वरे स्पष्टमुच्यते । तेनाक्षरोपासकानां न पुरुषोत्तमोपासकत्वम।तद्विषयकश्रवणादेरभावादिति भावः । अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्रस्तादुः परमां गतिमिति वाक्यात् स यानि परमां गतिमिसन्नाक्षरमेव यातीसर्थों ह्रेयः । किञ्च । तैत्तिरीपोपनिषत्सु पठ्यते ।

नथे। अत्र मतान्तरमुद्धाव्य परिहरन्ति। \* एतेनेत्यादि \* । \* एतेनेति \* क्षरः सर्वाणि भूतानीति वाक्यन्तरसिद्धं भूतमामं व्यक्तकोटों निवेदय ततः परत्वकथनेन। हेत्वन्तरमाद्धः। \* यमित्यादि \* तथाच भूतमामपंदन जडान् गृहीत्वा अक्षरपदेन जीवम्रहणे एती दोषी प्रसज्जेयातामतस्तन्मतमयुक्तमित्यर्थः। अस्मादेव सन्दर्भादर्थ-चतुष्टयं यदन्यत् सिद्धं तदाहुः। \* इत पवेत्यादि \* \* क्षेय इत्यन्तम् \*। \* इत पवेति \* अक्षरस्य भगवद्धामत्वादेव। \* इन्त्ययों क्षेय इति \* ऐकदाष्ट्याज्क्षेयः। तथाचाक्षरस्य पुरुषोत्तम-सम्बन्धित्वे सत्यपि पुरुषोत्तमप्राप्ति प्रति न हेतुत्वम्। तद्धेतुताव-च्छेदकस्थानन्यभक्तित्वस्य तत्राभावादित्यवमेतेन सन्दर्भण सा द्वाङ्का निवारितत्यतो न कार्येत्यथः। ननु श्रुतावक्षरात् परत्वमेव पुरुष-स्थोक्तं, न तु तत्र स्थितत्वम्। तथोक्तौ परस्य स्वप्रतिष्ठत्वं च हीयेनेतित गीतास्मृतिवाक्यमन्यथा नेतव्यमित्याद्यङ्काहुः। \* किञ्चेन्स्वाद्दं \*। अस्यां श्रुतौ सर्वाधारत्वं सर्वदेवनिषद्पुश्चानत्वं सर्वात्म-

यस्मिनिदं सञ्च विचैति सर्वं यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदुः । तदेवभूतं तदुभव्यमा इदं तदक्षरे परमे व्योमन् । येनादृतं खं च दिवं महीं च येनादिसस्तपित तेजसा भ्राजसा च । यमन्तःसमुद्रे कवयो वयन्ति यदक्षरे परमे पजा इति । अत्राक्षरात्मकत्वेन क्ष-रात्मकादाकाशात परमे व्योमिन भक्तानां हृदयाकाश इति यावद । तत्र मकाशमानीमत्यर्थात । अत एव ब्रह्मविदामोति परमित्युपक्रम्य, ससं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमिन्निसेतदुपनिषत्स्वेव पठ्यते । यदक्षरे परमे प्रजा इति पदम्मवयन्तीसनेन सम्बद्ध्यते । अत्र प्रजापदाद् व्यापिवैकुण्ठात्मको लोकोऽक्षरपदेनोच्यते इस्त्रगम्यते । अत्र एव, न यत्र मायसादिना श्रीभागवते तत्स्वरूपमुच्यते । एतेनाक्षरस्य पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वं निश्चीयते । इतोऽप्यक्षरातीतः पुरुषोत्तम इस्त्रगम्यते । एवं सित

कत्वं च पादत्रयेणोच्यते। तुरीये तदाधार उच्यते, तस्यार्थमाहुः \*
अत्रेत्यादि \*। भक्तहृदयाकाश्मेवात्र परमन्योमपदे परामृश्यत
इत्यत्र मानमाहुः \*। अत एवत्यादि \*। ननु भवतु भक्तहृद्याकाशे प्रकाशमानत्वमक्षरस्य, तथापि कथं लोकात्मकत्वमत आहुः।
\* य इत्यादि \*। तथाच प्रजालिङ्गादक्षरस्य लोकात्मकत्वमित्यर्थः।
पतमर्थे पुराणेनोपचंह्यन्ति। \* अत पवत्यादि \*। \* इतोऽपीति \*
गुक्रवाक्यादपि। तथाच श्रुतौ पुराणे च तथा सिद्धत्वाद् गीतावाक्यं नान्यथा नेतुं शक्यमित्यर्थः। स्वप्रतिष्ठताहानिं परिहरन्ति। \*
पवं सतीत्यादि \*। तथाच छान्दोग्ये स्वे महिम्नि प्रतिष्ठित इति
श्रावणात्, तैत्तिरीये, ब्रह्मपुच्छं प्रतिष्ठेति श्रावणाश्चाक्षरब्रह्मणो
भगवद्विभूतिह्मप्त्वेन चरणह्मपत्या स्वाभिन्नत्वेन च भक्तिसामान्याद्भगवतस्तत्रं स्थितावपि न स्वप्रतिष्ठत्वहानिरित्यर्थः। एवमन्न
मुक्तिस्वह्मपस्थूलत्वाद्यो धर्माश्च सफला विचारिताः। एतान्
धर्मोश्चरणीयत्वेनु बोधयन्तीत्यादिबीधकताप्रकारश्च। तेन भगव-

सामान्यं भगवद्विभृतिक्ष्पत्वं तद्धावस्तस्य पुरुषोत्तमस्य भावः सत्ता उक्तरीया तत्र स्थितिरिति यावतः, ताभ्यां हेतुभ्यां तथेयप्यर्थी ज्ञेयः ॥ ३३ ॥

त्य्राप्तिप्रेण्सुना भक्तिरेव कार्या. न तु पूर्वकक्षायामेव विश्वान्तव्यम् । द्वितीयस्कन्धं, भगवान् ब्रह्मकार्स्नेनेत्यत्र भगवता भक्तावेय श्रुति-तात्पर्यस्य निर्द्धारितत्वात् । गीतायां द्वादशाध्यायेऽपि, मय्यावेश्य भनो ये गामित्यादिना स्वोपास्मनयेव शीद्य सुखेन स्वप्राप्तिवोधनात् । अक्षरोपास्मनेन दुःखतः स्वप्राप्तेरुक्तत्त्वाच्च भक्तिरेवावश्यकीति सिद्धम् । अत्राक्षरस्य गाणितानन्दत्वाद्, ब्रह्मविद्यामाति पर्गमत्यत्र पुरुषोत्तमक्षानस्य भक्त्या मामितिगीतावाक्ये तद्भक्तरोपसद्वदिति दृष्टान्त इच्छाया एव प्राधान्यवोधनेन परम्पर्या कर्मणोऽपि क्राचित्र प्रापकत्वसूचनात् क्रियया, भक्त्या, क्षानेनच सायुज्यप्राप्तिवोधकं द्रांभिश्चतुर्भिविदित्तिर्मात् विशेषण च प्रतिपादितं क्षेयम् ॥

अत्र भद्दभाक्तरशङ्कररामानुजभाष्येषु पूर्वोक्तवाजसनेयकाथर्व-णांक्तवाक्यद्वयमेव विषयवाक्यत्वेनापन्यस्य किमासां विशेषप्रति-षेधवुद्धीनां सर्वत्र प्राप्तिरुत व्यवस्थित संशये प्रकरणावरोधाच्छ्रु-तिविभागाद् विद्यान्तररूपस्य विद्यान्तररूपत्वे प्रमाणाभावान्निषेध-रूपाणां गुणानामानन्दाद्वित् स्वरूपावगमोपायत्वाभावान्निति हेतु-भिर्मान्यत्र प्राप्तिरिति पूर्यः पक्षः । सिद्धान्तम्नु प्रपञ्चपर्युदासस्य विशेषनिराकरणरूपस्य ब्रह्मवोधनप्रकारस्य सामान्यात् तस्य प्रतिपा-द्यस्य ब्रह्मणः सर्वत्र भावादेक्यात् सर्वत्रावरोधस्तासां निषेधवुद्धीनां परित्रहः। तेनानन्दाद्यः प्रधानस्यत्यत्र विधिमुखां विचार, इह तु निषेधमुख इति तस्यवायं प्रपञ्च इति भास्करं शाङ्करं च मतम्।

रामानुजभाष्ये तु सर्वेपूपासनेषु ब्रह्मणः समानत्वाद् अस्थू-ल्ह्यादीनां तत्प्रतीतौ भावादन्तर्भावात् । अयमर्थः । केवलानन्दादेः प्रत्यगात्मनि विद्यमानत्वेन तेषामसाधारणाकारण ब्रह्मोपस्थापक-त्वाभावादसाधारणाकारनिश्चयार्थं हेयप्रत्यनीक्ताज्ञानस्यावदयक-

त्वेन चिद्चिदात्मकप्रपञ्चवैलक्षण्यबोधनमावद्यकम् । तत्रास्थूल-त्वादिना अचिद्वैलक्षण्यं, प्रशासनेन चिद्वैलक्षण्यं च वाजसनेयके उच्यते । एवमाथर्वणेऽप्यदृश्यत्वादिकथनान्निरङ्कुशकर्नृत्वसर्वञ्जत्वा-दिना श्रेयम् । तथाचास्थूलत्वादिविशोषितश्चानानन्दाद्याकारस्य ब्रह्म-णोऽनुसन्धेयत्वादस्थृलत्वादीनामानन्दादिवदस्ति ब्रह्मप्रतीतावन्त-र्भाव इति तासामस्थृलत्वादिवुद्धीनां सर्वत्रावराध इति सिद्धान्तः I तेनेदमधिकरणं तत्सहकारित्वादत्यन्तावइयकामिति तन्मतापेक्षयेदं मतं युक्तम्। ननु तर्हि पूर्वपक्षांकहेतूनां का गतिरित्याकाङ्कायां गुणा-नां प्रधानानुवर्त्तित्वे दृष्टान्तमत्र प्रमाणं चाहोपसद्वत्तदुक्तामिति । यथा चत्रात्रे जामदग्न्याहीने पुरोडाशिनीपूपसत्सूपसद्गुणभूतः सामवेदं पठतोऽप्यग्निवै होत्रं वेत्वित्यादिकः पुरोडाराप्रदानमन्त्रो विनियोगविधेर्याजुषत्वेन यजुर्वेदिनाध्वर्युणा याजुर्वेदिकेनोपांशुम्ब-रेण पट्यते, न तूद्दात्रा सामगेन सामस्वरेणांच्चेस्त्वेन तद्वत् । तदु-क्तं पूर्वकाण्डे शेषलक्षणे,गुणमुख्यव्यतिक्रमे तदर्थत्वानमुख्येन वदसं-योग इति । अर्थस्तु, गुणमुख्ययोर्ज्यतिक्रमे विरोधं सति तदर्थत्वाद गुणस्योत्पत्तिविधेः प्रधानार्थत्वान्मुख्येन याजुर्वेदिकेन विनियोगवि-धिना वेदसंयोगो ब्राह्य इति । एतदृहप्रान्तव्याख्यानं पूर्वोक्तभाष्यत्र-येऽपि समानम् ।

शाबरभाष्ये त्वज्ञान्यदुदाहृतम् । तथाहि । अस्त्याधानं य-जुवैद्विहितम् । य एवं विद्वानिग्नमाधत्त इति । तदङ्गत्वेन यजुवैद् एव गानं च विहितम् । य एवं विद्वान् वारवन्तीयं ज्ञायतीयंज्ञाय-ज्ञीयं गायति वामदेव्यं गायतीति । एतानि च सामानि सामवेदे उत्पन्नानि।अतः केन स्वरेण एठनीयमिति सन्देहे उत्पत्तिविधोवीन-योगविध्यधीनतया यजुवैदस्वरो ब्राह्य इति ॥

पवश्चात्र विचार्यमाणे पूर्वोक्तं मतद्वयं न रुचिरम्। अक्षरिष-यामित्यत्वाक्षरस्य धीरिति पष्टीसमासे अक्षरस्य विशेषनिषेधसम्ब-न्धितया निवेशेन गौरवात् प्रशासनादेरसंग्रहात् पूर्वोक्तानावश्यक-त्वदोषापत्तेश्च । तृतीये त्वक्षरस्याक्षरत्वेन निवेशादुक्तदोषत्वयामा-वात्तन्मतमुत्तमम् । तथाऽप्याथर्वणोदितस्य परस्माद्परत्वस्य तित्त-रीयोक्तस्य लोककपत्वस्य या धीस्तद्संग्रहान्न पूर्णमित्यव-धेयम् ॥ ३३ ॥ ,

#### इयदामननात् ॥ ३४॥

नतु संसारिनट्रस्यानन्दाविभीवयोरिविशेषादक्षरे ब्रह्मणि छये पुरुषोत्तमे प्रवेशान्न्यूनतोक्तौ को हेतुरित्याकाङ्क्षायामाह । इय-दिति । परिमाणवचनम्।तस्य श्रुतौ कथनादिसर्थः । अत्रेदं क्केय-म् । तैत्तिरीयोपिनपत्सु, सेषाऽऽनन्दस्य मीमांसा भवतीत्युपक्रम्य मानुषमानन्दमेकं गणियत्वा तस्मादुत्तरोत्तरं शतगुणमानन्दं गन्ध-र्वानारभ्य प्रजापितपर्यन्तस्योक्त्वोच्यते । ते ये शतं प्रजापतेरान-न्दाः स एको ब्रह्मण आनन्द इति । एवं सित इयत एतावदिसक्ष-रानन्दस्य सावधिकत्वेन श्रुतौ कथनादानन्दमयत्वेन निरंवध्यान-न्दात्मकत्वस्य पुरुषोत्तमे कथनात्त्रथोक्तिरिति ॥ ३४ ॥

इयदामननात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्यित्यादि \*। व्या-कुर्वन्तः परिमाणवचनं व्युत्पादयन्ति । \* अत्रत्यादिं \* । \* आन-न्दमयत्वेनेत्यादि \*। पूर्वानुवाकसमाप्तावानन्दमये जीवस्योपसंक-मणमुक्त्वा अग्रिमारम्भे, तद्येष श्लोको भवतीति तच्छद्धेनानन्द-मेव लक्ष्यीकृत्य,यतो वाचो निवर्त्तन्त इति श्लोकेन वाङ्मनसागोच-रत्वस्य ब्रह्मानन्दे कथनेन पुरुषोत्तमे तथा कथनादक्षरे सावधिक-त्वोक्तिरित्यर्थः । ननु, यतो वाच इति श्लोकः कदाचनेति पाठभेदेन मनोमयेऽपि प्रस्थते । ब्रह्मोपनिषदि च आनन्दमेतज्जीवस्य यज्ज्ञा-त्वा मुच्यते बुध इति श्लोकोत्तराई प्रख्यते । अतः कथमेतेन पुरुषो-श्तमानन्दस्य तथात्वसिद्धिरितिचेत् । उच्यते । मनोमयस्य वेदात्म-कताया यजुःशिरस्त्वादिना बोधितत्वाद्वेदस्य च शब्दब्रह्मात्मक-त्वात, सर्वे वेदा इति श्रुतेब्रह्मबोधकत्वान्मनोमयश्रोके ब्रह्मण इति पञ्चम्या शब्दब्रह्मणो वेदान्मनोमयादवाङ्मनसगोव्यरमानन्दं वि-द्वान कदाचन न बिभेतीति पुरुषोत्तमानन्दज्ञानसाधनतया मनोमय एतस्योक्ततया ब्रह्मोपनिषदि च, यज्ज्ञात्वा मुच्यते बुध इति तुरी-यपाडे कथनेन जीवाभिन्नमानन्दमेतदित्यर्थायागीतः । यस्मिनः पर-

### अन्तरा भूतग्रामवत् स्वात्मनः ॥ ३५ ॥

अथ ज्ञानमार्गे यथा स्वात्मत्वेन ब्रह्मगो ज्ञानं तथा भक्तिमागेंऽपि भक्त्या पुरुषोत्तमज्ञाने स्वात्मत्वेन पुरुषोत्तमज्ञानं भवति ?

मात्मिन जीवात्मा संघेयत्वेन पूर्वमन्त्रे उक्त एतत्परमात्मखरूपम् आनन्दम् आनन्दोऽस्यास्तीत्यानन्दं जीवस्य सन्धेयत्वेन सम्बन्धि यज्ज्ञात्वा बुधः सन् मुच्यत इत्यर्थकतया तस्य भगवदीयत्वेन त-थात्वसिद्धिरित जानीहि । अतो न चोद्यावकादा इति दिक् ॥

श्वन्ये तु इद्मेकस्त्रमधिकरणान्तरमङ्गीकृत्य, द्वासुपर्णेति मन्त्रो मुण्डके श्वेताश्वतरे च ब्रह्मप्रकरणे पठ्यते। काठके तु, ऋतं पिबन्ताविति। तयोराद्ये भोक्त्रभोक्त्रोंवेंद्यता। द्वितीये तु भोक्त्रोरेवेति वेद्यभेदाद्विद्याभेदे प्राप्ते। विद्येक्यं युक्तम्। इयत एतावन्मात्रस्य द्वित्वपर्राच्छन्नस्योभयत्रामननात्। पिबन्तावित्यस्य प्रयोगस्य छित्रन्यायेन पिबद्पिबत्समुदायेऽपि सम्भवात्। उपक्रमोपसंहारा-श्यामेतयोर्वाक्ययोः परिवद्यात्वनिश्चयेन उभयत्रापि जीवसहित-स्य ब्रह्मण एव प्रतिपाद्यत्वादित्यादुः। तन्मतेऽधिकरणवैयर्थ्यमेव । काठकवाक्यस्य जीवद्वयपरत्वं निवार्य, जीवसहितब्रह्मपरत्वस्य, गुहां प्रविद्यावित्यधिकरण एव प्रतिपादितत्वात्त्वपेक्षयाऽऽधिक्यस्याऽ प्राद्यांनाचेति।

रामानुजाचार्यास्तु, इयद् अस्थूलत्वादिति विशेषितमानन्दा-दिकमेव गुणजातं सर्वत्रानुसन्धेयत्वेन प्राप्तम् । कुतः ? । आमन-नात् । आभिमुख्येन मननं चिन्तनमामननं तस्माद्धेतोरित्येवमर्थमा-हुः । तत्राष्युदासीना वयम् ॥ ३४ ॥ ११ ॥

अन्तरा भूतप्रामवत् स्वात्मनः ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । ॥ अयेत्यादि ॥ । यथा ज्ञानमार्गेऽश्वरिधयः स्तूयन्ते तथाऽभेदापासमा-पीति भक्तिमार्गेऽश्वरधीविनियोगविचारोत्तरमभेदधीस्मरणाज्ञान-मार्गे पूर्णञ्चानसंपत्तौ, यथा स्वात्मब्रह्माभेदानुभवात्मिका वृत्ति-भेवति तथा भक्तिमार्गे सिद्धायां भक्तौ, भक्त्वा मामभिजानातीति वाक्यावेदिते द्वाने स्वात्मपुरुषोत्तममाभेदानुभवात्मिका वृत्तिभेव- न वेति विचार्यते। सर्वान्तरत्वेन श्रुतौ कथनात्त द्भवति पूर्वः पक्षः। तथात्वेऽपि सर्वस्य वशी, सर्वस्येशान इसादिश्रुतिभिरेवमेव ज्ञानं, न तु तथेति सिद्धान्तः। अत्र तथा ज्ञानाभावस्यावश्यकत्वार्थे वि-परीते बाधकमाह। पूर्वस्मिन सुत्रे ब्रह्मानन्दाद्भजनानन्दस्याधि-वयं निकृषितम्। स तु भगवदत्तस्तद्व्यवधायकोऽर्थश्च प्रभुणान

ति, न वेति संशये विचार्यत इत्यर्थः।पूर्वपक्षमादुः \* सर्वान्तरः वेते-त्यादि \*। बृहदारण्यके कहोडप्रश्ने उषस्तप्रश्ने च यत्साक्षादप-रोक्षाद ब्रह्म य आत्मा सर्वान्तरस्तं में ब्याचक्ष्वीतः । तदुत्तरवाक्ये च एप त आत्मा सर्वान्तर इति याज्ञवल्क्येन सर्वान्तरत्वेन कथ-नात् । अन्तर्यामिब्राह्मणे च, यः पृथिव्यां तिष्ठन् यः पृथिवीमन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरो यमयतीत्यार-भ्य, य आत्मनि तिष्ठन्नित्यन्तेर्वाक्यैः परमात्मा सर्वान्तरत्वन श्रावि-तः । स च यदन्तस्तिष्ठति तं स्वान्तः स्थापर्यात बह्विरिवायोगोल-कमित्यन्तर्यामिब्राह्मणे सिद्धम् । तथा स्रात श्रौतेन येन केनापि साधंनन तस्मिन्नभिन्नायमाने स्वात्मनस्तद्ब्याप्तत्वेन भेदास्पुरणा-त् स्वात्मत्वेन ज्ञानमदण्डवारितमतस्तद्भवतीति प्रवः पक्ष इत्यर्थः । सिद्धान्तमाहुः । \* तथात्वेऽपीत्यादि \* । ब्रह्मणः सर्वान्तरतया एत-दात्मनस्तद्विभक्तत्वेऽपि सर्वस्य वशीत्यादिश्वतिभिः सर्वेशितृत्वा-दिरूपेणैव ज्ञानम् । उत्कटया भक्त्या तेषामेव स्फूरणाद्, न तु स्वा-त्मत्वप्रकारकमित्येष सिद्धान्त इत्यर्थः । नन्वभिक्षाने सर्वीशक्षानद-र्शनात्तदंशाज्ञाने का हेतुरित्याकाङ्कायां हेतुं गृह्णन्ति । \* अत्र तथ-त्यादि \*। \* विपरीत इति \* स्वात्मत्वेन ज्ञाने। एतदंव विभजन्ते। \* पूर्वस्मिन्नित्यादि \*। इयदामननादिति सूत्रे अक्षरस्य गणितान-न्दत्वबोधनेन ब्रह्मानन्दाद्भजनानन्दस्याधिक्यं निरूपित्म । स भ-जनानन्दस्तु कृपाधिक्येन भगवता दत्त इति तद्व्यवधायकोऽथीं भगवता न संपाद्यते । स वै नैव रेमे तस्मादेकाकी न रमते स द्वि-तीयमैक्कदित्यादिश्रतिभयो मुख्यर्भाक्तमार्गस्य क्रीडार्थत्वावगमादमे-

सम्पाद्यते। स्वात्मत्वेन ज्ञानं च भजनानन्दान्तरायक्ष्पम् । यद्येतत्-सम्पाद्यत्तं न द्याद्येऽन्यथाभावादतः स्वात्मत्वेन ज्ञानं भक्तिमा-गर्यिस्य न सम्भवतीसाद्ययेनाह् । अन्तरा स्वात्मन इति । भगवता भक्तिमार्गे स्वियत्वेनाङ्गीकृतो य आत्मा जीवस्तस्य यदात्मत्वेन ज्ञानं तद्भजनानन्दानुभवे अन्तरा व्यवधानक्ष्पमिति भगवता ताद्दशे जीवे तन्न सम्पाद्यत इसर्थः । तत्सम्पाद्वस्य सर्वथैवासम्भावितत्वं हीनत्वं च ज्ञापयितुं दृष्टान्तमाह । भृतग्रामवदिति । उक्तभक्तस्य विग्रहोऽष्यलौकिक इति तत्र लोकिको भृतग्रामोन सम्भवति, हीन-त्वात्त्रथेश्वर्थः । अथवा लौकिको भृतग्रामः स्वीपुत्रपत्वादिर्वह्यान-न्दानुभवे वाधकस्तथा भजनानन्दानुभवे स्वात्मत्वेन भगवज्ज्ञान-मिसर्थः ॥ ३५ ॥

दे च कीडाया अमम्भवात् । स्वात्मत्वेन ज्ञानं हि, यत्र त्वस्य सर्वन्मात्मैवाभूत् तत्केन कं पर्यदिति श्रुतेभेदिविलायकत्वेन भजनानन्दान्तरायक्षपं यदि स्वात्मत्वेन ज्ञानं संपादयद्भजनानन्दं न दद्यादम् विलयेन तस्यान्यथाभावादतः स्वात्मत्वेन ज्ञानं भक्तिमार्गीयस्य पूर्णदशायां न सम्भवतीत्याशयेन स्वात्मत्वेन ज्ञानं वाधकमनेन सूत्रेणाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* भगवतत्यादि \* । अन्तर्रातमध्यवाचकमव्ययम् । तथाच व्यवधायकमित्यर्थः । नन्वस्तु तस्यान्तरायत्वं तथापि तन्न सम्पाद्यतीति कथमवगन्तव्यमित्यत्व आहुः । \* तत्सम्पाद्नस्येत्यादि \* । \* अलीकिक इति \* । साक्षात्सम्बन्धस्य हेये लीकिकविग्रहे असम्भवादलीकिकः । \* हीनत्वात्त्रयेन्त्यस्य हेये लीकिकविग्रहे असम्भवादलीकिकः । कोकिकशरीरस्य प्रमाववन्तरायत्वं दृष्टान्तेनावगन्तव्यमित्यर्थः । लीकिकशरीरस्य प्रमाववन्त्रक्तं काक्ष्मित्यरूवे । \* अथवत्यादि \* । यत्तदोर्नित्यसम्बन्वाद्यथेन्ति पदमर्थादेवायातीत्यते नोक्तः ॥ ३५ ॥

# अन्यथाऽभेदानुपपत्तिरितिचेन्नोपदेशान्तरवत्॥३६॥

ननु भक्तेष्वप्युद्धवादिषु ज्ञानोपदेशः श्रूयते । स चात्मब्रह्मा-ऽभेदज्ञानफलक इसात्मत्वेन ज्ञानाभावे तदभेदोपदेशानुपपितः स्यादिति तन्मन्तव्यमव।एवं सित भाक्तमार्गाज्ज्ञानमार्गस्योत्कर्पश्च सिद्ध्यतीसाशङ्क्य परिहरति । उपदेशान्तरवदिति । न ह्यत्राभेदः ज्ञानायोपदेशः, किन्तु यथाग्रिमस्वर्गापवर्गाख्यपारलोकिकानन्द-फलकालौकिके कर्मण्यधिकारक्ष्पमंस्कारार्थं गायत्र्युपदेशः क्रियते तत्तंस्कारसंस्कृतं तच्छरीरादिकमपि भृतादिभिरपि नोपहतं भवति

अन्यथाऽभेदानुपपित्तिरितिचेन्नोपदेशान्तरवत् ॥ स्वात्मत्वेन भगवज्ञानस्य बाधकत्वे भक्तेषु तदुपदेशो नोपपद्येतेत्याशङ्खा प-रिहरतीत्याशयन व्याकुर्वन्ति । \* र्नान्वत्यादि \*। \* श्रूयते इति \*। एकादशस्कन्धे उच्यते ।

आत्मत्वेन ज्ञानाभावे इत्यन्तोऽन्यथापदस्यार्थः । तद्भेदोपदेशानुपपित्तिरत्यभंदानुपपित्तिरत्यस्यार्थः । इतीत्यारभ्य, परिहरतीत्यन्त, इतिचंत्रत्यस्यार्थो ज्याख्यातः । तत्रैवमिभस्तिः । पूर्वम,
उपपन्नसूत्रे दासीदाससुहद्भेदेन त्रिविधा लीलामध्यपातिनो भक्ता
उक्तास्त्रत्र, नोद्धवोऽण्वाप मन्त्यून इति वाक्यादुद्धवोऽत्यन्तरङ्गः।आदिपदेन वजस्थास्तिपि,रामेण सार्द्धं मथुरां प्रणीत इत्यादिना विगादभावा उक्तास्त्रशोद्धवं साक्षादुपदेशो वजस्थेषु सन्देशेन साक्षाच्च । तथा
सतीतरेषु तदावश्यकत्वं कि वाच्यम् । किञ्च तेषु चेदुपदेशो
विफलः स्यात् तदा अपार्थकार्यकक्तृत्वाज्ञीवतुल्यत्वं चोपद्यतिति तस्य
तेषु फलमवश्यमभ्युपयम् । एवं सति पूर्वोक्तं सर्वमयुक्तमिति स्वाशेनाशङ्ग्य दृष्टान्तेन परिहरतीति बोध्यः । दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति ।
\* न हीत्यादि \* । अत्र प्रथमार्थे वतिः । तथाच फलान्तरार्थे यथा
गायश्यपदेशस्तथा भजनानन्दार्थमयमुपदेश इत्यर्थः । तस्यावान्तरफलं \* तत्संस्कारेत्यादिनो च्यते । तत्त्या न प्रसिद्ध्मतः प्रकारान्तर-

यथा वा योगोपदेशसंस्कृतस्य वपुरग्न्यादिभिन्नींपहृन्यते तथा
प्रकृते भक्तिभावस्य रसात्मकत्वेन संयोगिविषयोगभावात्मकत्वाद्
द्वितीयस्य प्रख्यानलादितिकरालत्वेन कदाचित्तद्वावोदये तेन भक्तवपुरादेस्तिरोधानेऽग्रिमभजनानन्दानुभवपतिवन्धः स्यादिति तनिवन्त्यर्थं ज्ञानोपदेशसंस्कारसंस्कृतं तद्रपुरादिकं भगवता क्रियते,
न त्वात्माभेदज्ञानं भगवतोऽभिषेतमिस्यधः।अन्यथोपदेशानन्तरं वदरीं गच्छन् विदुरं पति, इहागतोऽहं विरहातुरात्मेतिन वदेव।एवमेवान्येष्विप भक्तेषु ज्ञेयम् । अत्रोपदेशान्तरपदं प्रस्तुतोपदेशभिन्नमुपदेशान्तरमृहिति प्रस्तुतस्य तस्यान्यस्याभावादभेदपदेनाभेदोपदेश
एवोच्यते। एतेन भगवान स्त्रीयानां भक्तिभावपतिवन्धनिरासायैव

माहु:। \* यथा वेत्यादि \* । पतच्चोक्तमेकादेशे । अग्न्यादिभि-र्न हन्येत मुनेर्योगमयं चपुरिति । \* अभिप्रेतमिति \* मुख्यत्वेन अभिवेतम् । तथाचोक्तरीत्या उपदेशस्य फलान्तरसत्त्वनात्मनि तद्दभेदज्ञानस्य साफल्ये सति न भगवतो जीवतुल्यत्वापित्तनीपि ज्ञानमार्गीत्कर्प इत्यर्थः । नन्वत्रोक्तरीत्या भजनानन्दप्रतिबन्धाभाव एवोपदेशफलं, न ब्रह्माभेदानुभव इत्यत्र कि गमकमित्याकाङ्काया-माहुः। \* अन्यथेत्यादि \*। \* एवमन्येष्वपि भक्तेषु क्षेयमिति \*। कुरुक्षेत्रप्रसङ्गस्योत्कण्ठावाक्यैः, आहुश्च ते निलननाभेति वाक्याश्च क्षेयम् । ननु भवत्वेवं तथापि सूत्रे भेदानुपपत्तिरित्युक्तं, न त्वभेदो-पदेशानुपपत्तिरिति । अतोऽत्रायमेव सूत्रकाराशय इति कथं श्वात-व्यमित्यत आहुः । \* अत्रेत्यादि \*। इष्टान्तकोटिपविष्टमुपदेशान्तर-पदं प्रस्तुतोपदेशंभिन्नमुपदेशान्तरमाहेति प्रस्तुतस्य तस्योपदेश-स्याभावादभेदानुपपत्तिपदमलग्नकं स्यादतोऽत्राभेदपदेनाभेदोपदेश एव लक्षणयोच्यत इत्यभेदपदान्वयानुपपत्या ज्ञातव्यामित्यर्थः । तेन सिद्धमाद्यः । \* पतंनेत्वादि \* । \*पतेनेति \* । उक्ताशङ्कानिरासेन । भक्तदेहस्थितयौगादेशादपि सम्भवेन तदर्थमात्मब्रह्माभेदोपदे-शकथनं न युक्तमित्यरुच्या उपदेशान्तरपदस्यार्थान्तरमाहुः ।

सर्वं करोतीति ज्ञापितं भवति । अथवोपदेशान्तरविदयस्यायमर्थः । श्वारीराद्यध्यासवतस्तद्भिन्न आत्मा तत्त्वं, न तु शरीरादिरित्युपदे-शो ज्ञानमार्गे यथा क्रियते, तेन शरीरादावात्मबुद्ध्या यः स्नेहादिः सोऽपगच्छिति । तथात्र सर्वेषामात्मनो ह्यात्मा, य आत्मिन तिष्ठन्नि-खादिश्रुतिसिद्धो जीवात्मनोऽष्यात्मा पुरुषोत्तम इति वोध्यते । तेन पुरुषोत्तमे निरुपिधः स्नेहस्तत्सम्वान्धित्वेनात्मिन स सिद्ध्यति । यद्यप्येवं भावः पूर्वमप्यासीदेव, तथापि सहजस्य शास्त्रार्थत्वेन श्वानेऽतिप्रमोदो दार्ढ्यं च भवतीति तथा । नैतावता जीवाभेद आयाति । अग्रे जीवनसम्पत्तिरेवोपदेशकार्यं, न तु तेन पूर्वभावो पमईः सम्भवतीति सारम्। तेन ज्ञाने सर्वाधिक्यं मन्वानाय भक्ति-बलप्रदर्शनं च सिद्ध्यति ॥ ३६ ॥

अत्र शांकरा द्विसूत्रमेतद्धिकरणमङ्गीकृत्य बृहदारण्यकस्थो-षस्तकहाडब्राह्मणयोर्भिन्नविद्यात्वमभ्यासादाशङ्क्य रूपाभेदादैकविद्यं साध्यन्ति ॥

<sup>\*</sup> अथवेत्यादि \* । तथाच स ज्ञानापदेश एतदर्थी, न त्वात्मव्रह्मामेदज्ञानफलक इति न तेन ज्ञानात्कर्पामिद्धित्त्यर्थः । नन्वेवं सिति
ज्ञानापदेशवैयर्थ्यं नापैतीत्याशङ्क्य परिहर्शन्त \* यद्यपीत्यादि \* ।
\* तथिति \* । अवैयर्थ्यम् । \* नेतावतेत्यादि \* । तथाचेवं ज्ञानोपदेशस्य सार्थक्यादेतावता आत्मत्वापदेशमात्रण न जीवस्य ब्रह्माऽभेद् आयातीत्यर्थः । तेन सिद्धमाद्धः । \* अग्र इत्यादि \* । तथाच
यत्र किश्चित्कार्यार्थं विप्रयोगसहनमावश्यकं तत्रेवेवं प्रमुः करोति,
न तु सर्वत्र । अतः पूर्वोक्तं सर्वं सारमुपपत्रमित्यर्थः । एवं करणस्य
प्रासाद्भिकं फलमाद्धः । \* तेनेत्यादि \* । नमूद्धवादिषु ज्ञानापदेशः
पीराणः, स किमथंमिह विचार्यत इतिचेत् । उच्यते । विधिश्च प्रतिपंघश्च निगमां हीत्यादिनोद्धवकृतप्रदेनन, मां विधन्तेऽभिधन्ते मामित्यादिना भगवदुक्तोत्तरेण च तस्य श्रीतत्वस्फुरीकरणात्, सन्देशेऽपि, एतदन्तः समाम्नाय इति वाक्यन तथात्वाद्धिचार्यत इति
ज्ञानीहि ।

# व्यतिहारो विशिषन्ति हीतरवत् ॥ ३७॥

नतु तद्योऽहं सोऽसौ योऽसौ सोऽहामसैतरेयके तैत्तिरीयके चा-ऽहमस्मि ब्रह्माहमस्मीति पठ्यते । अत्र मध्यस्यं ब्रह्मपदमुभयत्र सम्बध्यते । तेनादृत्त्या व्यतिहारोऽतो ब्रह्माभेदः सिद्ध्यति । तथा छीलामध्यपातिभक्तानामपि कृष्णोऽहमहं कृष्ण इति भाव उल्लेखश्च श्रूयते । अतस्तदभेदज्ञानं भक्तिफलामति पम्फुल्ल्यमानं प्रतिवा-दिनं तत्स्वरूपं बोधयति । रसात्मकत्वाद्भक्तः संयोगविषयो-गात्मकत्वाद् द्वितीयभावोद्देके यथेतरेऽश्रुपलापादयो व्यभिचारि-भावास्त्रथातिविगादभावेन तदभेदस्फूर्तिर्प्येकः,सचन सार्वदिक-

भास्कराश्च सूत्रमेकीकृत्य उपदेशविद्येवं पठित्वा पूर्ववदेव सिद्धान्तयन्ति ॥

रामानुजास्तु व्यतिहारादिसूत्रद्वयमत्र निक्षिष्यैतदेव सिद्धा-न्तयन्ति । तदिदमुपसंहारस्वाध्यायसूत्राक्ष्यामव सिद्ध्यतीति तेनैव गतार्थमतो न पृथक् चिन्तनीयम् ॥ ३६ ॥

व्यतिहारं विशिषनित हीतरवत्॥ सूत्रमवतारयन्ति। श्निन्यादि शादि शाप्तरेयके इदं वाष्यमादित्यपुरुषं प्रकृत्योक्तम्। तैतिरीयके तु जलस्थं ब्रह्म प्रकृत्य। श्र अत्रेति शातेतिरीयके। श्र तेनावृत्या व्यतिहार इत्यादि श्र । ब्रह्मपदस्योभयत्र सम्बन्धेन तदावृत्या
व्यतिहारः स्वात्मनो ब्रह्मत्वविधानेन ब्रह्मणः स्वात्मत्वविधानेन व्यत्ययः। अत उक्तकपाद् व्यत्ययाज्ञीवस्य ब्रह्माभेदः सिद्धति, तथा
भक्तवाक्येऽपीति शङ्कायां व्यतिहारस्वरूपं सूत्रेण बोधयित ।
तथाच यद्यभेददर्शनस्य भक्तिफलत्वं न स्यात्तदा लीलास्थानां ब्रह्माभेदो न स्फुरेत्। स तु स्फुरतीति इश्यत इति पूर्वोक्तः सिद्धान्तो न युक्त इत्याशङ्कायां व्यतिहारस्वरूपमनेन बाधयतीत्यर्थः।
सूत्रं व्याकुर्वन्ति श्र रसात्मकत्वादिति श्र । श्र एकः स इति श्र एको
व्यक्तिवारिभावः। तथाच विरहदशायां काश्चनात्मानं तत्वेन ब्रि-

सतदा स्वात्मानं तत्त्वेन विशिषानित तं च स्वात्मत्वेन । सोऽत्र व्यतिहारपदार्थ इसर्थः । अपरश्च । उद्देश्यविधेयभावस्फूर्त्ती न हांद्वेतज्ञानमस्ति किन्तु भावनामात्रं भक्तानां तु विरहभावे तदा-त्मकत्वमेवाखण्डं स्फुरित येन तल्लीलां स्वतः कुर्वन्सेतद्यथा तथा श्रीभागवतदशमस्कन्धविद्यतौ प्रपश्चितमस्माभिः । एवं सित मुख्यं यदद्वेतज्ञानं तद्भक्तिभावेकदेशव्यभिचारिभावेष्वेकतरादिति सर्षप्रस्वर्णाच्लयोरिव ज्ञानभक्सोस्तारतम्यं कथं वर्णनीयमितिभावः॥३७

शिषन्ति । अन्याश्च तं स्वात्मत्वेनाऽतो भिन्नवक्तृको व्यतिहारपदा, थों, न तु त्वदुक्तरीतिकोऽतः कादाचित्कत्वान्न तस्य भक्तिफलत्व-मित्यर्थः । सूत्रयोजना तु, इतरवद् अश्रुप्रलापादिवद्, भक्तानाम, अहं कृष्णः कृष्णोऽहमिति व्यतिहारो विशेषणबुद्धिव्यत्ययो व्य-भिचारिभावः । हि यता हेताः विशिषन्ति । भगवद्द्रपृत्वेनाऽश्वत्था-वीनिव । अनेन प्रकारेणानात्मानं कदाचिद्रेच विशिषन्ति, न सर्वदा अतस्तथेति। एतेनोदाहरणेन भक्युत्कर्षसिद्धं स्फ्रुटीकुर्वन्ति। \* अ-परं चेत्यादि \* तथाचात्र, लीला भगवतस्तास्ना ह्यनुचक्रुस्तदात्मि-का इति पूर्वे कथनाद्, रिङ्गयामास काप्यङ्बीकर्षतीत्यादावनुकरणे स्वात्मविस्तरणेन केवलभगवत्त्वस्फूर्त्तरेव बोधनात्त्रथेलर्थः। एवञ्च मय्येव सक्कं जातमित्यत्रापि भावनामात्रं, चतुर्थपादे तद्बह्यास्म्य-हमेवय इत्यन्न ब्रह्माहमिति पदाभ्यामद्वयभावनामात्रस्यैव बोधनात्। पतद्यथा तथाऽस्माभिः कैवल्योपनिषदर्थसंग्रहे स्फ्रुटीकृतमिति त-तोऽवधेयम्।अत्राभेदानुभावस्य विगाढभावदशास्थव्यभिचारिभाव-तया भक्तिमार्गे विनियोगविचारेण साधनदशायां सर्वभावेन भजने भेदोपासनवद्भेदोपासनस्याप्येकदेशत्वं बोधितम् । सर्वभा-घेनैवाकत्स्नत्वपरिहारे तत्र विशेषाभावादिति॥

यसु शंकरभास्कराचार्यी पूर्वोक्तमैतरेयवाक्यं, त्वं वा अह-मस्मि भगवो देवते अहं वै त्वमसीति जाबालवाक्यं चोदाहत्य किमिह व्यतिहारेणोभयकपा मतिः कार्योतैककपेति संशये । उभ-

## सैव हि सत्यादयः ॥ ३८ ॥

यहपमतिकरणे ईश्वरस्य निष्कर्षः, संसारिणश्चोत्कर्षं आपद्येतेस्येकहपैव कार्येति पूर्वपक्षमुक्ता उभयक्षेव कार्या। अन्यथा उभयामनानमर्थकं स्यात्। नचोक्तदोषापित्तः। अनेन प्रकारेणाप्यात्मैक्यस्यैवानुचिन्तनीयत्वात् । वचनप्रामाण्यात्त्वत्र द्विह्रपा मितः कर्त्तव्येत्युच्यते। फलतस्त्वेकमेव द्वीभवति । यथाऽऽध्यानार्थेऽपि सत्यकामादिगुणोपदेशे तद्गुण इंश्वरः प्रसिद्ध्यति तद्वादित्यादतुः । तदसङ्गतम् ।
तस्या मतेर्वचनमात्रज्ञन्यत्वे विशेष्यविशेषणभावस्पुरणेन तादशभावनामात्रं कार्यमिति सिद्ध्यति, न तु तेन भेदोऽपैति । आहायकानत्वात् । नचानेन फलत पैकात्म्यसिद्धिरित्याप युक्तम् । पूर्वोक्तेन्यायैस्तद्विषयश्चतिभिश्च सिद्धेऽशांशिभावे तदपनादेनैकात्म्यस्य वक्तुमशक्यत्वात् । यथाऽऽध्यानार्थेऽपीति भवदुक्तन्यायेनापि वाक्यप्रामाण्याक्त्युणकेश्वरप्रसिद्धिवद्विशेषणविशेष्यभाववोधनवलात् तादात्म्यस्यैष सिद्धेश्च । लक्षणात्रस्तं वाक्यैकदेशं, तत्त्वमसीत्यादाय सकलशास्त्रव्याकुलीकरणानौचित्यस्य प्रागेवोक्तत्वाचेति ॥

रामानुजाचार्यास्तु । सर्वे खिल्वदं ब्रह्म, ऐतदात्म्यिमदं सर्वे तत्त्वमसीत्यवगतसर्वातमभावविषयत्वादस्य वाक्यस्य नात्र प्रतिपा-द्रनार्थमपूर्वे किश्चिद्स्ति । तत्तु वक्ष्यत्यात्मेति तूपगच्छन्ति प्राहयन्ती-ति । नच सर्वात्मत्वानुसन्धानातिरेकेण परस्मिन् ब्रह्मणि जीवत्वानुसन्धानं जीवे च ब्रह्मत्वानुसन्धानं तथ्यं सम्भवति।तस्मादनाद्दर-णीयं तन्मतिमत्याहुः । तद्पि युक्तमेव ।

पतस्मित्रधिकरणे वैराग्यतपःसमाधिपरिपाकसिद्धस्य ब्रह्मा-त्माभेदज्ञानस्य भक्तिमागीयव्यभिचारिभावतानिकपणेन ब्रह्मभा-वपाप्यत्वबोधकं, पीतकोशाम्बरेण च विदितमिति विशेषणं प्रतिपा-दितं क्रेयम् । क्रानमार्गिणां तावतैव ब्रह्मभावात्मकफलसिद्धे-रिति ॥ ३७ ॥ १२ ॥

सैव हि सत्यादयः ॥ फलभक्त्युत्कर्षे साधियत्वा साधनतो-ऽपि तत् साधियतीत्याद्ययेनाधिकरणं वदन्तोऽवतारयन्ति । अथेदं विचार्यते । प्राप्तभक्तेः पुरुषस्य सत्त्यशमद्मादयो विधीयन्ते, न वेति । फलोपकार्यन्तरङ्गसाधनत्वाच्छुद्धौ ससामेव चिक्ते भगवत्पादुर्भावसम्भवाद्विधीयन्त इति पूर्वः पक्षः । तादृशस्य ते न विधीयन्त इति सिद्धान्तः । तत्र हेतुमाह । हि यस्माद्धेतोः, सैव भक्तिरेव ससादिसर्वसाधनक्ष्मा । तस्यां सत्यादयो ये ज्ञानमार्गे विहितत्वाद कष्टेन क्रियन्ते मुमुक्षुभिन्ते भक्तद्वदि भगव-त्पादुर्भावाद स्वत एव भवन्तीति न विधिमपेक्षन्त इसर्थः ॥ ३८॥

\*अथेत्यादि \*यथा सत्यं परं पर्दसत्यिमत्यादी ज्ञानार्थ, यथा च शान्तो दान्त इत्यादी ज्ञानोत्तरं सत्यशमदमादयो विधीयन्ते तथा प्राप्तमक्तेः पुरुषस्य भक्त्युत्तरं ते विधीयन्ते, न वेति संशयः। फलोपकार्यान्तर-क्रसाधनत्वात् फलस्य भगवत्राप्तेरुपकारी मुख्यं साधनं भगवदा-विर्मावः । तस्यान्तरङ्गा चित्तशृद्धिस्तस्याः साधनानि सत्यादीनि तस्मात् । एतदेव विवृणोति । शुद्धौ सत्यामेव चित्ते भगवदाविर्भौ-वसम्भवादिति । अतो यथा सम्परायाधिकरण उपन्यसैर्वाक्यैभक्तेः पूर्वे ते विधीयन्त इत्युन्नीयन्ते, तथा भक्त्युत्तरमपि ते विधीयन्ते इति पूर्वपक्षः । ताददास्य प्राप्तमक्तेस्ते सत्यादयो न विधीयन्ते । भ-क्ता त्वनन्ययेति वाक्ये अन्यसाधननिरपेक्षयैव भक्ता ज्ञानदर्शन-प्राप्तीनामकत्वात् तयैव संसिद्धेरिति सिद्धान्तः । तत्र सिद्धान्ते यु-क्तिमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* हीत्यादि \* । यत् कर्मभियंत्तप-सा ज्ञानवैराग्यतश्च यत् । योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरैरपि । सर्व मद्भक्तियोगेन मद्भक्तो लभतेऽअसेति । धर्मः सत्यदयोपेतो विद्या वा तपसान्विता । मङ्गक्त्याऽपेतमात्मानं न सम्यक्षप्रनाति हीं ति च एकादशे भगवद्वाक्यात् सैव भक्तिरेव सर्वसार्यनहृपा। अतस्त-धेत्यर्थ: ॥

अत्र शङ्करभास्कराचायों, इदमेकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, बृहदारण्यकोपान्ते, स यो हैतं महद्यक्षप्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्मेत्युपक-स्य, जयतीमान् लोकानिति फलमुक्तम् । अप्रे च आप प्वेदमप्र आ-सुस्ता आपः सत्यमस्जन्तेति प्रकृत्यानन्तरमुच्यते, तद्यक्तस्त्यमसौ

### कामादीतरत्र तत्र चायतनादिभ्यः ॥ ३९॥

पूर्वसूत्रे शास्त्रोक्ताखिलमाधनद्भपत्वं भक्तेरुक्तम् । तदादर्घार्थ-मधुना मुक्तिमतिवन्धकत्वेन हेयत्वेनोक्तानां कामादीनामपि

स आदित्यो य एप पतिस्मन्मण्डले पुरुषः, यश्चायं दक्षिणेश्चन् पुरुष्ट प्रस्यादि । ततो, हन्ति पाण्मानं जहाति चेति फलमुच्यते । तत्र फल्लभेदािष्ठद्याभेद् इति प्राप्ते सेव पूर्वोक्तेवेयं विद्या । हिहेतौ । सत्याद्यः पूर्वप्रकृता पवात्र तद्यत्तत्सत्यमित्यनेन परामृद्यन्ते । स्थानविश्चायम्बन्धाच्चेकविद्यम् । फलं तूपनिपदोरहारित्यहामितिचोक्तयोनं तु विद्यायाम्बद्धमाद्द्याप इत्याहतुः । तद्युक्तम् । सौत्रस्थादिपद्स्यासङ्गतेः । उत्तर्रासम् वाक्यं हि तद्यत्तत्सत्यमिति तत्पदेन सत्यमात्रमाकृत्यते, न त्वन्यिकश्चिदादिपद्वोधितं तस्मात् । नच पूर्ववान्ययं स्थानविद्योपोक्तियेन तद्वेक्यादैक्यं सम्भाव्यम् । किश्च सर्ववेदान्तप्रस्थाधिकरणे द्यासान्तराधिकरणोक्तास्त्रयां हेतव पेकविद्यार्थन्माहताम्तत्कयं तत्रानुक्तात् स्थानविद्योपात् तत्तिसद्धः । नापि केवन्ताद्वाम्तत्कयं तत्रानुक्तात् स्थानविद्योपात् तत्तिसद्धः । नापि केवन्ताद्वेष्यात् चोद्नाद्यविद्याद्यस्य व्यभिचारित्वापत्तेः । किश्चेयं सत्यविद्या पूर्वमुपनिपदोः प्रसङ्गे विचार्यमाणा पूर्ववाक्योक्तया स्वक्यमस्मारयन्ती कथमकस्माद्व स्मारयेत् । अतः काल्पनिक एन्वायं विचार इत्युपेक्ष्यः ॥

रामानुजाचार्यास्तु, न वा विशेषादित्यवाक्ष्यादित्यस्थानभेदेन विद्याभेदस्योत्तरवाक्ष्ये साधितत्वादत च वाक्यद्वये फलभेदस्य इ-इयमानत्वादवस्थाभेदेन रूपभेदस्यापि सत्त्वादुत्तरवाक्ष्य उपासनभेदे सति कथं पूर्ववाक्ष्योक्तंनास्याभेदः सम्भवति । किश्चैकविद्यात्वे फ-लभेदस्योपनिषद्गुणनिवन्धनत्वम्।तस्य तिन्नवन्धनत्वेन बोधकनिवृ-त्तौ चैकविद्यात्वमित्यन्योत्याश्रय इति दूषणमाद्वः॥ ३८॥

कामादीतरत्र तत्र चायतनादिश्यः ॥ सूत्रप्रयोजनमादुः । \*
पूर्वेत्यादि \* । \* तदाढर्यार्थमिति \* केमुतिकन्यायेन तदर्थम् ।
तेनास्य प्रासिङ्गकत्वं बोधितम् । सूत्रं व्याकर्त्तं पूर्वोक्तं विभजन्ति ।

भगवत्सम्बन्धान्मुक्तिसाधकत्वमुच्यते । भक्तिस्तु विहिताऽविहिता चेति द्विविधा । माहात्म्यज्ञानयुतेश्वरत्वेन प्रभौ निरूपिधस्नेहा-त्मिका विहिता । अन्यतोऽपाप्तत्वाद कामाद्युपिधजा सा त्विविहिता । एवमुभयविधाया अपि तस्या मुक्तिसाधकत्विमसाह । इ-तस्त्र विहितभक्तेरिति शेषः । कामाद्युपिधजस्नेहरूपायां कामा-द्येव मुक्तिसाधनिसर्यथः । भगवति चित्तप्रवेशहेतुत्वाद । आदि-पदाद पुत्रत्वसवन्धित्वादयः । स्नेहत्वाभावेऽप्यविहितत्वभगवद्वि-पयकत्वयोराविशेषाद् द्वेषादिरापि संगृह्यते । तेन भगवत्सम्बन्धमात्र-स्य मोक्षमाधकत्वमुक्तं भवति तत्र विहितभक्ताविसर्थः । शास्त्रे स-विथा हेयत्वेनोक्ता गृहाः । सर्विनिवेदनपूर्वकं गृहेषु भगवत्सेवां कुर्व-तां तदुपयोगित्वेन तेभ्य एव मुक्तिभवतीसर्थः । एतादशानां गृहा भगवद्गृहा एवेति ज्ञापनायायतनपदम्।तेषु तथाप्रयोगपाचुर्याद । आदिपदेन स्त्रीपुत्रपश्वादयः संगृह्यन्ते । एतेन ज्ञानादिमार्गादुत्कर्ष

<sup>\*</sup> भाकिरित्यादि \* । \* अन्यतोऽप्राप्तत्वादिति \* शास्त्रव्यतिरिक्तहे-त्वन्तरादप्राप्तत्वात् । व्याकुर्वन्ति । \* इतरत्रत्यादि \* कामादेः कथं मुक्तिसाधनत्विमत्यपेक्षायां, 'कामं कोधं भयं स्नेहमैक्यं सौहृदमेव वा । नित्यं हरीं विद्धतो यान्ति तन्मयतां हि ते' इति द्शमस्कन्धः वाक्यानुसारेण हेतुमादिपदस्यार्थं तत्कथनतात्पर्यं चाहुः । \* भगवन्तित्यादि \* सूत्रशेषं व्याकुर्वन्ति । \* तत्रेत्यादि \* एतद्ग्रे, चकाराध्योधिका माहात्म्यक्षानेत्यादिका फिक्किका युक्ता, सा लेखकप्रमादात् पश्चात्पतितास्तीति क्रेयम् । ननु कामादीनां कथं तथात्विमत्याकाङ्कायां सौत्रं हेतुं व्याकुर्वन्ति \* शास्त्र इत्यादि \* । इदं चाग्रे, गृहिणोपसंहारसूत्रे सेत्स्यतीति क्षेयम् । अन्नायमेवाशय इत्यन्न गमकम्माहुः । \* एताहशानामित्यादि \* । \* प्रयोगप्राचुर्योदिति \* अण्ड-मृत्पादयामासुर्ममायतनमुत्तमम् । पञ्चायतनपूर्जत्यादौ तथात्वात्। पूर्वोक्तं प्रयोजनं निगमयन्ति । \* एतेनेत्यादि \* । \* एतेनेति \* ।

उक्तो भवति। वाधकानामपि साधकत्वात । माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्नेहे सस्येव भर्तृत्वेन ज्ञाने कामोऽपि सम्भवतीति ज्ञापनाय चकारः॥३६॥

पूर्वसूत्रे भगवद्धिकविष्ठस्यात्र च, गोष्यः कामादित्यादिसप्तमस्कन्धन्वाक्यात् । कामादीनामविहितभक्तिहेत्नां, भक्तिरस्य भजनित्युक्त्वा, एतदेव च नैष्कर्म्यमिति विहितभक्तः संन्यासरूपतायास्तापनीये श्रावणाद्, महार्त्तायातयामानां न वन्धाय गृहा मता इति वाक्याद् गृहादीनां च मुक्तिसाधनत्वस्य कथनेन । चकारसूचितमर्थनाहुः । अ माहात्येखादि ॥ । अ इतिहापनायेति ॥ इति हेतोविहित्यभक्तो कामाद्पीति हापनाय । अत्रोभयोभक्त्योः खरूपवलसाधनयोविचारेण पुष्टिभक्त्याश्चितमर्थादाभक्तिवोधकं, वाम अरावधिश्रित्य दक्षिणाङ्ग्रिसरोरुहं स्थितमिति विशेषणं प्रतिपादितं हातव्यम् ॥

अन्ये तु, अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेदम दहरोऽस्मिन्नन्तर आकाश इत्युपक्रम्य, एप आत्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशोको विजियत्साऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्कल्प इति छान्दोग्य आम्नायते । स वा एप महानज आत्मा योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु । य एपोऽन्तर्ह्दय आकाशस्तिमञ्च्छेते सर्वस्य वशी सर्वस्ये-शान इति वाजसनयके । तयोरैकविद्यं परस्परगुणोपसंहारो भवेन्न-वेति सन्देहं कामादिसूत्रेणैकविद्यमुपसंहारं च सिद्धान्तीकुर्वन्ति । कामादीत्यत्र कामपदं देवदत्तो दत्तः सत्यभामा भामेतिवन्नामैकदे-शक्तपम् । तेन सत्यकामाद्या वाजसनयके वशित्वाद्याद्यह्यन्दोग्य उ-पसंहार्याः । हृदयायतनस्य वेद्यस्येश्वरस्य लोकासम्भेदप्रयोजनक-सेतृत्वक्षपेश्वरधमस्य च समानत्वादिति चाहुः ।

ति चन्त्यम् । श्रुतौ सत्यकामपद्स्य यौगिकत्वेन नामत्वाभा-वात् तदेकदेशस्य कामादिपद्स्य नामेकदेशताया वक्तुमशक्यत्वा-त् । अथ रूढ्वं तदापि तदेकदेशेन कामादिपदेन ब्रह्मेव समर्पणीयं, न तु तद्गुणा अपि । दृष्टान्ते तथैव दर्शनात् । अथ योगरूढत्वं, तदा-ऽपि कामपद्स्य सर्वकामादिपदेकदेशतायास्तुस्यत्वान्मनोमयादि-वाक्योक्तां अपि धर्मा वाजसनेयके कुतो नोपसंहियेरन् । कुतो वा

### आदरादलोप: ॥ ४० ॥

नतु निसानां वर्णाश्रमधर्माणां भगवद्धर्माणां चैककालेपाप्ती युगपदुभयोः करणासम्भवादन्यतरबाधे पाप्ते कस्य स्यान्न कस्ये-ति स्यात् संशयः । तत्र कर्मणां स्वस्वकाले विहितानामकरणे प्रस्वायश्रवणादितरत्राऽतथाश्रवणाद् अन्यदापि तत्कृतिसम्भवात्

तस्यानेनैकिषिद्यात्वाभावः । हृद्यस्यायतनस्य वेद्यस्येश्वरस्य सत्य-संकल्पत्वाकाशात्मत्वस्य समानधर्मस्य सत्त्वात् । किञ्च । यद्याय-तनार्दिकमेतदेकिविद्यत्वादिसम्पादकत्वेन व्यासचरणानामभिन्नेतं स्यात्तदा कामादीतरत्र विशत्वादि तत्रेति व्रूयुनं त्वेवं सन्दिग्धं वदे-युः । किञ्च । सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणं चोदनाद्यविशेपादित्यनेत् शाखान्तराधिकरणोक्ताश्चत्वारस्वयो वा हत्यो विद्येकार्थं संगृही-ताः । तद् यद्यायतनादिभिरङ्गीकियेत तदा तस्य हेतोव्यंतिरेकव्य-भिचारः प्रसज्ज्येत । कितप्यरङ्गीकारे यित्विञ्चिद्धेत्तरस्य यत्र-कापि सीलभ्याद्विद्याभेदश्चोच्छिद्येतं । प्रकृते च चोदना भिद्यते । एकत्रान्वेष्टव्यं विजिज्ञासितव्यमिति वाक्याद् । अन्यत्र च, एवं वेद्ति वाक्यात् । आख्या च भिद्यते । वाजसनेयके दहरविद्येत्या-स्याया अप्रसिद्धत्वात् । तत्तद्गुणकस्येश्वरस्य वेद्यत्वे तु क्रपम-पि भिद्यते इति कथं विद्ययम् । अथ यथाकथित्रत्तत्त्व्यास्त्रयो वा हतव आनेयास्तदा तत एव एकविद्यसिद्धरतत्त्व्यसार्थक्यं दु-हपपादिमित्यगितिकगितकं तत्प्रपञ्चक्षपत्वमस्यत्यवध्यम्॥ ३९॥ १३॥

आदरादलोपः॥ पूर्वाधिकरणेषु सात्त्विकानां इतानां ज्ञाना-सक्तिवारणाय ज्ञानमार्गाद्धक्तिमार्गस्य फलतः साधनतः खरूपतः सम्बन्धतश्चोत्कर्पः प्रतिपादितः। अतः परं ये इता राजसास्तेषां ज्ञाने रुच्यभावेऽपि कर्माण रुचेविद्यमानत्वात्तित्रासार्थे कर्मकरण-निर्णयायाधिकरणमारभत इत्याद्ययेन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वि-त्यादि \*। \* कस्य स्यादिति \*। कस्य वाधः स्यात् । \* इतर-त्रेति \*। भगवद्धमेषु । सिद्धान्तं विश्वद्यितुं सूत्रं विदृण्वन्ति । सावकाशत्वेन तेषामेव वाधो युक्तो, न तुनिरवकाशानामिति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्तमाह । आदरादिति । ब्रह्मयज्ञपकरणे तै- तिरीय पठ्यते—ॐमिति प्रतिपद्यत एतद्वे यजुक्षयीं विद्यां प्रसे- पा वागेतत्परममक्षरं तदेतहचाऽभ्युक्तमृचो अक्षरे परमे व्यामन् यस्मिन देवा अधिविश्वे निपेदुर्यस्तन्न वेद किम ऋचा करिष्यति य

\* ब्रह्मयन्नेत्यादि \*। \* ब्रह्मयन्नप्रकरण इति \*। तैत्तिरीयाणामा-रण्यके स्वाध्यायब्राह्मणे । श्रुत्यर्थस्तु, ब्रह्मयक्षेन यक्ष्यमाण अनिति प्रतिपद्यते, प्रणवाक्षरं प्रथममुद्यारयेत् । प्रतिपाद्यत इति पञ्चमो लकारः । पूर्वोच्चारणे हेतुः । एतद्वैयजुस्त्रयीं विद्यां प्रति । अयं यजू-रूपः प्रणवमन्त्रस्त्रयीं विद्यां लक्ष्यीकृत्य प्रतिनिधिरूपो यतोऽस्ति ॥ तचाथर्वणे स्फ्रटम् । तस्य वै प्रणवस्य पूर्वा मात्रा पृथिव्यऽकारः स ऋग्मिर्ऋग्वेदोऽथ द्वितीयान्तरिक्षं स उकारः स यजुर्भियंजुर्वेदस्तृ-तीया द्यौः स मकारः स सामभिः सामवेद इति सायणभाष्ये ॥ वस्तृतस्तु, आथर्वणानां गोपथबाह्मणे इन्द्रप्रजापतिसंवादे प्रजा-पतिना वेदत्रये एकाक्षराऽर्थववादे मात्राभिर्युक्त इति व्यवस्थापनात्, तेंत्तिरीये बृहन्नारायणे, ॐमित्येकाक्षरं ब्रह्मेतिश्रावणादत्राऽमात्र एव । नच त्रयीप्रतिनिधित्वविरोधः । द्वादशस्कन्धे, सर्वमन्त्रोपनिपद्वेद-वीजं सनातनमिति बीजत्वेन बोधनाद् यथा पुस्तकलिखिनोत्तरं तन्मु-लपुस्तके प्रतिव्यवहारस्तथा त्रयीमुलत्वात् प्रतित्वम् । एकाद्दा-स्कन्धे वेदः प्रणव पवाग्रे इति प्रथमकृतयुगे तन्मात्रवोधनात्तदाः सर्वे कार्ये प्रणवेनैवेति वा तस्य त्रयीप्रतिनिधित्वमित्यदोषात् । एषा वागिति । सर्ववाग्वीजत्वात् सर्ववाग्रूपम् । तथाच छन्दोगा आम-नन्ति । तद्यथा शङ्कना सर्वाणि पर्णानि सन्तृणात्यवमोङ्कारेण सर्वा वाक् सन्तृणाति । अद्वत्थादिपदेषु दृश्यमानास्तन्तुसुद्देशा अवय-वाः राङ्क्वस्तैर्यथा कृतस्नानि पर्णानि व्याप्तानि तद्वराङ्कारेण सर्वा वाग्व्याप्तित सायणभाष्ये । एतत्परममक्षरमिति । एतद्वेवाक्षरं ब्रह्म एतंद्भ्येवाक्षरं परमिति काठकश्रुतेः । तदेतहचाभ्युक्तमिति । तदे-तत्परमं ब्रह्मक्रपमक्षरं वश्यमाणयचां स्पष्टमुक्तमित्येवं ह्रेयः । ऋचं

इत्तद्विदुस्त इमे समासत इति । अत्र ऋत्संबिन्धित्वेन वर्णात्मके, वस्तुतस्तु परमन्योमात्मके अक्षरे ब्रह्मण्योङ्कारे वर्त्तमानं तल्लोक-वेदमिसद्धं परं ब्रह्म यो न वेद स किम् ऋत्रा करिष्यतीयनेन तद्काने वेदाध्ययनस्य निष्फल्ल्वमुच्यते। एवं सित तदुक्तकर्म-णोऽपि तथात्वमायाति। एतेन भक्त्सा मामभिजानातीति वाक्या-त परब्रह्मस्वरूपज्ञानं भक्त्येवेति भक्ताः सन्तः पुरुषोत्तमविदो ये तेषामेव वेदाध्ययनादिकं फल्पदं नान्येषामित्युक्तं भवति । अत एव श्रीभागवतेऽप्युक्तम्, ऋपयोऽपि देव युष्मत्मसङ्गविमुखा इह् सञ्चरित, संसर्न्तिति वा। अन्वये निद्र्यनम् । ये इत् ईश्वरत्वेन तत्पूर्वीक्तं परं ब्रह्म विदुस्त इमे भक्ताः सर्वापेक्षया सम्यक्पकारेण

पिठत्या ब्याकुर्वन्ति । \* अतेत्यादि \* । ऋषसम्बन्धित्वेन वर्णातम-के, वस्तुतस्तु, एतद्ध्येवेति काठकश्रुत्या, यो वेद निहितं गुहायां परमे ब्योमिन्निति तेत्तिरीयश्रुतेश्च परमव्योमात्मके ॐकारे, यिसम् देवा अधिविश्वे निषेदुरिति देवनिषद्नस्थानत्वाल्लोकात्मके अक्षरे ब्रह्मणि. उक्तश्रुतौ निहितत्वेन श्रावणाद्गीतायां, तद्धामपरमं ममेति वाक्याच तत्र प्रतिपाद्यत्वेन स्वरूपेण च वर्त्तमानं, तम, अतोऽस्मि लोके वंदे च प्रथितः पुरुषोत्तम इति गीतावाक्याल्लोकवेदप्रसिद्धं परं ब्रह्म यो न वेद, स किम ऋचा, ऋगिति वेदमात्रोपलक्षकं, वेदेन किं करिष्यतीति । शेषं स्फुटम् । ऋषय इति वाक्यं तु तृतीयस्क-नेघ नवमाध्याये । \* अन्वयं निद्श्वनिति \* । तद्ज्ञातुर्वेदाध्ययन-सद्भावेऽपि तन्मुख्यफलाभावादन्वयव्यभिचारे निद्श्वनं श्रुतिः श्री-भागवतवाक्यं चाहेत्यथः ।

अथवा, इद्मिष्रिमेण सम्बध्यते। तथाच वक्ष्यमाणेन वाक्य-होषेण श्रुतिक्षीनवतां भगवत्प्राप्तिलक्षणं निद्दीनमाहेत्यथः। तदेव श्रुतिहोषं व्याकुर्वन्ति। \* ये इत्यादि \* इदित्यवधारणे। तथाच प्रणवार्थभूतस्य भगवतो यज्ज्ञानं तस्यावदयकत्वं तद्ज्ञानेऽध्ययनादि-नैष्फल्यं च बोधयन्त्यानयर्चा भगवद्भानसाधनीभूतायां वरणसाध्या-यां भक्तावादरो दर्शितः। एवं श्रुत्यन्तरे साधनभक्तावंयादरः श्रा- भगविष्ठकेटे श्रीगोकुलैकेकुण्डादिष्वासत इति । तेना उन्येषां स-म्यगऽसत्त्वमर्थाक्षिप्तं भवति । पुरःस्थितार्थवाचीदंशब्दप्रयोगेण चान्येषामसत्तुल्यत्वं श्रुतेराभिमतामिति ज्ञायते। ऋक्शाखायामि, तमु स्तोतारः पूर्व्यं यथाविद ऋतस्य गर्भं जनुषा पिपर्त्तन, आस्य'जा-नन्तो नाम चिद्विविक्तन महस्ते विष्णो सुमितं भजामह इसाद्यीग्भ-रन्येभ्यो धर्मेभ्यः सकाशाद् भगवद्धमेष्वादरः श्रूयते इति तेषाम

व्यते इत्याशयेनाहुः \* ऋगित्यादि \*। अर्थस्तु, हे स्तोतारो मदुत्क-र्षवर्णनप्रराः । इयं वेदानामुक्तिः । तं लोकवद्प्रसिद्धं, पूर्व्ये पूर्वस्य कारणस्य सम्बन्धि सर्वकारणकारणरूपं यथाविदः यथावत्तस्वरू-पवेत्तारो भवन्तः । ऋतस्य सुनृतवाणीरूपस्य वदस्य गर्भम् अन्तर्नि-हितं जनुषा स्वस्य सम्पूर्णजन्मना यावज्ञीवमिति यावत् । पिपर्त्तन पूर्तियुक्तं सन्तुष्टं कुरुत, सन्तोपयत । अत्र यथावित्त्वोक्त्या पूर्णज्ञा-नानां देहेन्द्रियप्राणान्तः करणजीवविनियोगं भगवसोपार्थं दर्शयति श्रुतिरिति भगवद्धर्मेषु श्रुतेरादरः स्फ्रुटति । अथ भगवत्तोपाभावे किमपि न सिध्यतीत्याशयेन पूर्वोक्तकरणाशकावनुकल्पमाहोत्तरा-र्द्धेन । आसमन्ताद् अस्य परमपुरुवस्य नाम अखण्डशब्दब्रह्मरूपत्वेन जानन्तो, विवक्तन विशेषेण वदत । नाम्नः स्वरूपं वित्त्वा तदेव की-र्त्तयत । अनुकल्पेन कथं सन्ताप इत्यतो नामस्यरूपमाह । चिदिति। उपलक्षणमेतत् । सच्चिदानन्दात्मकम् । तथाच नाम्नो ज्ञानरूप-त्वांत्तेदृद्वारा भगवतोऽपि ज्ञानं भविष्यति, तेन तोपोऽपि भविष्यती-त्यर्थः। नामस्त्ररूपस्याप्यञ्चाने तदुपायं गुरूपसत्तिरूपमाह। हे विष्णो ते त्वत्सम्बन्धिनं महः तेजोरूपं समभिव्याहारात् त्वत्तेजोरूपं, सुमति निर्दोषपूर्णगुणत्वेन भगवन्तं जानन्तः।सुबुद्धिं भक्तमिति या-वत्, तं भजामहे । तथाचान्यो भजतु, मा चा, वयं तु भजामह इति श्रुतयः स्वकृतिं दर्शयन्ति । अनेन तदुपायेऽध्यादरो दर्शितः । तेन भ-गचद्धमीणामत्याइतत्वं बोधितमिति होयः। इत्याद्यग्भिरित्यादिपदेन, प्रतन्ते अद्य शिपिविष्टनामेत्यादीनां संग्रहः । एवं श्रुतिद्वयेन भगवद्ध-मैंप्वादरे श्रुतेः सिद्धे तेपामेव मुख्यकाले करणं सिद्धमिति तेन पू-

अलोप एवेसर्थः । एतेनाकरणे प्रस्तवायश्रवणादित्यादि यहुक्तं तदिप प्रत्युक्तं वेदितव्यम् । करणेऽपि वैयर्थ्यात्तदपरिहारात । एवं सित यदकरणे प्रस्तवायकथनं, तेन तस्मादवकाशं प्राप्य गौ-णकालेऽप्यकरणे तथेति तस्याशय इति ज्ञायते ॥ ४० ॥

नन्वेवन्तात्पर्यकत्वे श्रुतेरुपनयनादिवत् कर्मोपयोगित्वं भ-क्तितज्जज्ञानयोः स्यादिति कर्मण एव प्राधान्यं, न तु भक्तेः सिद्ध्यतीसाशङ्क्षय भक्तितज्जज्ञानावश्यकत्वप्रवोधकश्रुतितात्पर्य-माह ॥

#### उपस्थितेऽतस्तद्वचनात् ॥ ४१ ॥

तयोर्युगपत्करणेऽनुपीस्थतेऽपि यदि पूर्व भगवद्धर्मकरण-मुच्येत तदा त्वदुक्तं स्यान्नत्वेवं किन्त्भयोर्युगपत्करण उपस्थिते वलावलिवचारे कियमाणेऽत आद्राद्धेतोस्तद्रचनाद्भगवद्धर्माणां वलवत्त्वेनालोपवचनात्र कर्माङ्गत्वमेतेषां सिद्ध्यतीसर्थः ॥ ४१ ॥

र्वपक्षयुक्तयुत्तरसिद्धि स्मारयन्ति । \* एतेनेत्यादि \* तर्हि प्रत्यवाय-श्रवणस्य का गतिरित्याकाङ्कायां तामाहुः । \* एवं सतीत्यादि \* । \* तेनेति \* । कथनेन । \* तस्मादिति \* । भगवद्धर्मात् । \* तथे-ति \* प्रत्यवायः ॥ ४०॥

उपस्थितेऽतस्तद्वचनात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वेविमत्या-दि \* उक्तश्रुतिश्यां मगवद्धमादरे बोधिते भगवद्धमेकरग्रो श्रुत्यु-क्तानां कर्मणां सार्थक्यं नान्यथेत्येवं श्रुतेस्तात्पर्येण उपनयनादिवद्ध-स्वादेस्तदङ्गत्वं कर्मणश्च प्राधान्यं सिद्ध्यतीत्याशङ्क्य भक्त्वाद्यावद्य-कत्वबोधनतात्पर्यमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* तयोर्युगपदित्या-दि \* यजुर्बोद्धाणश्रुतौ भगवज्ञ्ञानस्यावश्यकत्वं बोध्यते । तेन स्वा-ध्यायावर्त्तनदशायामपि तदावश्यकता आयाति । ऋक्संहिताश्रुता-वपि, यथाविद इति, जानन्त इति च स्तोतृविशेषणाद्विधयस्य भग-वद्धमस्य करणे ज्ञानस्याधिकारमयोजकत्वं लक्ष्यते । मन्त्राणां विधा-

# तन्निर्द्धारणानियमस्तद्दृष्टेः पृथग्घ्यप्रतिबन्धः फलम् ॥ ४२ ॥

यकत्वं तु, वसन्ताय किपक्षिळानाळभेतेत्यत्र परेराहतम् । वसन्ताये-त्यादीनां न मन्त्रत्वमिति स्वपक्षेऽिष मन्त्राणां स्वार्थे प्रामाण्यस्याङ्गी-काराद्विधिशक्तिकाण्ठ्याभावे विधायकत्वं न हीयते । अतो मुमुश्रू-णां भगवद्धमां अवश्यकाः । कर्माणि तु, तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणां विविदिषन्ति ब्रह्मचर्येण यक्षेन तपसा श्रद्धया अनाशकेनेति श्रुतेर्विविदिषास्त्रोवपक्षीणानि । ज्ञानपर्यन्तत्वपक्षेऽप्यारादुपकारकाणीति विविदिषोक्त्येव ळभ्यत इति दूरापासं तत्प्राधान्यम् । एवं ज्ञानोक्तरं यत्र कथि अञ्चर्णाश्रमधर्मा भगवद्धमाश्र युगपत्प्राप्तासत्त प्रत्यवायादिवोधकवाक्यः प्रवळदुर्बेळभावे वैपरीत्येन भाते तद्पवादायाद्र-रः प्रकाश्यते । ततश्र भगवद्धमाणां बाधाभावः सिद्ध्यति । तथा सर्तातरपामाद्दराभावेऽपि प्रत्यवायश्रवणवेयर्थ्यपरिहाराय तेषां गौणकाळे करणमद्धीधानवद् व्यवस्थाप्यतेऽतां न भक्त्यादीनां कर्माङ्गत्वामित्यर्थः । अत्र कर्मणामनाद्रश्वरुत्पादनेन भगवद्धमाऽविरुद्धरीत्या तत्करणस्य व्युत्पादनेन च निष्कामनित्यक्रमेक्वतिवोधकम्, अपाध्यतार्भकाश्वत्थिमिति विशेषणं प्रतिपादिनं क्षेयम् ॥

शङ्करभास्कराचार्यी तु वैश्वानरिवद्योक्तस्य प्राणाग्निहोत्रस्य भोजनलोपे लोपो न वेति शङ्कायां लोपं सिद्धान्तयतः।तत्रोदासीना वयम् ।

रामानुजाचार्यास्तु, इदं सूत्रद्वयं कामादिसुत्रशेपत्वेनाङ्गीक्र-त्य तत्र मोक्षार्थिनां निर्विशेषोपासकानां सत्यकामत्वादिवद्वशित्वा-दिकमाप छुप्यते इति शङ्कानिवृत्तये आद्यं छान्दोग्योक्तं सर्वेषु छो-केषु कामचार इति फलं सांसारिकमिति शङ्कानिरासाय द्वितीय-मिति मन्यन्ते। अयं च परविषयो विचार इति पूर्वोक्तमतद्वयापेक्ष-याऽयमेव युक्तः ॥ ४१॥

तिश्वर्दारणानियमस्तद्दष्टेः पृथम्ब्यप्रतिवन्धः फलम् ॥ नतु यद्यवं तर्हि गीणमुख्यन्यायेन कर्मणामप्रयोजकत्वात् परमन

अथेदं विचार्यते । पुरुषोत्तमविदः कर्म कर्त्तव्यं, न वेति । तत्र मार्गत्रयफलात्मके तस्मिन सम्पन्ने पुनस्तस्य स्वतोऽपुरुषार्थ-स्य करणमप्रयोजकिमिति न कर्त्तव्यमेवेति पूर्वपक्षः । तत्र सिद्धा-न्तमाह । तन्निर्द्धारणेसादिना । अत्रेदमाकूतम । भक्तिमार्गे हि मर्यादापुष्टिभेदेनास्ति द्वैविध्यम् । तत्र मर्यादायां पुष्टी चैताद-शस्य न कर्मकरणं सम्भवति । अत एव तैत्तिरीयकोपनिपत्सु पत्र्यते । आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान विभेति कृतश्चनेति । एतः ह वा व न तपति किमहर साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमतीति श्रुयते चोभयाविधानामपि कर्मकरणमम्बरीपोद्धवपाण्डवादीनाम् । एवं सत्युभयविधानां मध्ये, मम कर्मकरणे प्रभोरिच्छास्तीति यो निर्द्धारयति स करोति । य एतद्विपरीतं सं न करोति । यथा शुक्रजडादिः । एतिसर्द्वारश्च भगवदधीनोऽतो भक्तेष्वपि तिन्नर्द्धारणानियमो ऽतः कर्म कर्त्तव्यमेवार्तान्नर्द्धारणे त्वाधुनिकानाम्। एवं सतीच्छाज्ञानवता तत्सन्देहवता च कर्भ कर्तव्यमिति सिद्धम् । तत्रोभयोः फलं वदन्नादावाद्यस्याह । तद्दृष्टेः । तस्या भगव-दिच्छाया दृष्टिर्जानं यस्य स तथा । तस्य जीवकृतकर्मफलात्

हंसोष्वय भक्तेष्विप तत्प्राप्तिरेय न सम्भवतीति व्यर्थः पूर्वोक्तो विचार इत्याकाङ्क्षायां पाक्षिकप्राप्ति हृदिकृत्य तत्प्रयोजनवीधनायेद्दमधिकरणिमत्यादायन संदायपूर्वपक्षी वदन्तस्तद्वतारयन्ति । \* अव्यादि \* । \* तिस्मिन्निति \* पुरुपोत्तमज्ञाने । सिद्धान्तं वदन्तः सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* अत्रेदमित्यादि \* । \* एताद्दरस्येति \* पुरुषोत्तमविदः सर्वदा भगवदानन्दमनुभवतो वा । \* श्रूयते चेति \* गोपालोत्तरतापनीयेऽतिथिपूजारूपो गृहस्थधमी गान्धर्वीप्रभृतीना म् । चकारात् स्मृतौ । \* उभयविधानामिति \* मर्यादायां पृष्टो चाङ्गीकृतानां भक्तानाम् । एतद्विपरीतिमत्यत्रापि निद्धारयतीति सम्यथ्यते । तथाच निद्धारणानियमपदस्य हेतुगर्भतया एवं कर्मप्रसक्ते-

पृथग् भिन्नभीश्वरक्रतकर्मणो यत्फलं बेदमर्यादारक्षा लोकसंग्रह-श्च तत्फलिमसर्थः । हिशब्देन "सक्ताः कर्मण्यविद्वांसो यथा कुर्वन्ति भारत । कुर्यादद्वांस्त्य। ऽसक्तिश्चिकीषुर्लोकसंग्रह । मि गत्रद्वाक्य-रूपोपर्यात्तः स्राचिता । द्विनीयस्य मध्यमाधिकारात्त कामसङ्गादि-जानेनांचत्तमा । जन्यन भगवत्सां निध्ये प्रात्वन्धः स्यात् ताक्षिष्टत्ति-सत्कृतकर्मणः फलामित्यर्थः । अथवा पूत्रस्त्रत्राभ्यां भगवद्धम्कृते-रावश्यकत्वमुक्तम् । मर्वात्मभाववतो, न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहति भगवद्वचनाद्विधयाभावादसम्भवाच्च कर्मज्ञान-यार्विहिद्यभक्तेश्च करणं न सम्भवतीति तस्य किं फलिससाका-

विद्यमानत्वात्र पूर्वाधिकरणाक्तविचारवैयथ्यमित्यर्थः । ननु भव-त्वेवं पुरुषोत्तमविदः कर्मकरणं, तथापि किं तस्य फलमिति विचारः णीयम् । न तावछौकिकं तदनभीष्टत्वात् । नापि प्रत्यवायपरिहारा-दिः, स्वपादमूलं भजत र्शत वाक्याद्भगवतेव तत्सिद्धेरित्याकाङ्कायां सुत्रशेषमधतारयन्ति । \* तत्रत्यादि \* एवं सिद्धे कर्मकरणे ज्ञाते-च्छतत्सन्देहवतोः फलं वद्गिश्चितेच्छस्य फलं तद्दृष्टेः पूर्धागित्यनेन पूर्वमाहेत्यर्थः । द्वितीयस्य विवृण्वन्ति । \* द्वितीयस्येत्यादि \* तथा-च ताइशोरपि कर्मणः साफल्यस्य सत्त्वान्न पूर्वोक्तविचारवैयर्थ्य-मित्यर्थः । अत्र भगवत्स्वरूपविषयकपूर्णज्ञानवतामेव तदिच्छया व-णीश्रमधर्मकरणतद्करणयोर्विभजनात् पूर्णज्ञानप्राप्यत्ववोधकम्, अक्कशमिति विशेषणं प्रतिपादितं क्षेयम् । न कृशं यस्येति तदर्थोदि-ति । एवमेतत्सूत्रव्याख्याने प्रत्यवायश्रवणादिना गौणकालेऽप्यवद्य-कर्त्तन्यतया पूर्वाधिकरणे साधितानां कर्मणां वैयर्थ्यपरिजिहीर्षया फलस्य वक्तव्यत्वेन, पृथग्ध्यप्रतिबन्धः फलमिति सूत्रभागसार्थक्य-मायाति. न सम्पूर्णस्य सूत्रस्येत्यरुच्या व्याख्यानान्तरार्थे सूत्रमव-तारयन्ति । \* अथवेत्यादि \* पूर्वसूत्राभ्यां भगवद्धर्माणां मोक्षफ-लानां भ्रवणादीनां कृतेः करणस्यावदयकत्वमुक्तम् । यः पुनः सर्वा-त्मभावव न् तस्य तृक्तभगवद्भचनात् तं प्रति मोक्षसाधनानामवि-धानस्य संत्याद्यधिकरण उपपादितत्वेन विधेयानां तेषामभावात

क्कापूरणाय तदनुवदति । तामिर्द्धारणेसादिना । तस्मिन् धर्मिण्येव, न तु धर्मेष्विप दृष्टिपंस्य स तथा । दृष्टिपदेन झानमात्रमुच्यते । तेन अन्यविषयकदर्शनश्रवणादिझानाभाव उक्तो भवति । एतादृशस्य मभुसङ्गममात्रमपेक्षितम् । तत्र भगवदुक्तस्वसङ्गमावधिकस्य भक्तस्य सङ्गमसमयनिर्द्धारो भवति । अतादृशस्य तस्य स नेति तिमिर्द्धार-णानियमः । एतेन फलमाप्तेः मागवस्थोक्ता भवति । फलस्वद्ध-माद्द । एथक्फलिमिति । अस्यानिर्वचनीयत्वादनुभवैकवेद्यत्वान्मो-क्षान्तं यत्फलं शास्त्र उक्तं तस्माद्धिक्तमित्युक्तम् । अन्यत्र द्दि ध-माणां साधनत्वं,यत्र फलमेव साधनं तत्फलस्यानिर्वाच्यता युक्ते-वेति दिशब्दंनाद । ज्ञानमाक्षादिना तद्भावाऽमितवन्धश्च फलमिन्सर्थः । मासङ्किकमेतत्सूत्रम् ॥ ४२ ॥

तङ्गावस्वभावेन तेषां कर्त्तुमशक्यतया असम्भवाद्य कर्मज्ञानविहिन्तभक्तीनां करणं सर्वात्मभाववतो न सम्भवति । तदभावे च न मोक्षांऽपीति तस्य कि फर्लामत्याकाङ्कायां तस्य यत्फलं तदनेन सूत्रेणानुवद्तीत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* तस्मिन्नित्यादि \* । \* एतेनेति\*
तिन्निद्धारणानियमपदेन । \* अन्यत्रेति \* मोक्षपर्यन्ते फलान्तरे ।
तथाच भगवत्सङ्गमाभिलाषीत्कट्येन तदेकतानस्य भगवताऽनुक्तस्वसङ्गमाविष्यकस्य, यतो वाचो निवर्त्तन्त इति श्रुत्युक्तमगणितानन्दरूपं फलं, तत्प्राप्तिपूर्वद्शायां तद्भावप्रतिबन्धामावश्च फलमिति
भाक्तिवचारे मुख्यभक्तेरपि स्मृत्या प्रसङ्गत उक्तमित्यर्थः । अस्मिन्
इदं केवलं सूत्रमेव, न त्विषकरणमिति ज्ञापनायोक्तमेतत्सूत्रमिति ।

अत्रान्ये तु, ॐमित्येतदक्षरमुद्रीथमुपासीतेत्यादीनि कर्माङ्गा-न्युपासनानि तत्तत्कर्मसु जुदूपर्णतादिविश्वत्यं क्रतुसम्बन्धीनि न वेति शङ्कायां न नित्यानीति सिद्धान्तयन्ति । अङ्गेषु यथाश्रयमाव इत्यन्तिमाधिकरणं चैतस्यैय प्रपञ्च इत्याहुः । तत्तेनैवास्य गतार्थ-त्वाद्वयर्थ्यमस्य सुत्रस्य तन्मते दुर्घारमिति ह्रयम् ॥ ४२ ॥ १५ ॥

### प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३ ॥

अथेदं विचार्यते । सर्वात्मभावो विहितकर्मज्ञानभक्तिसाध्यो न वेति।तत्र पुराणे, तस्माद त्वमुद्धवोत्स्र ज्येत्युपक्रम्य "मामेकमेव शरणमात्मानं सर्वदेहिनाम् । याहि सर्वात्मभावेन यास्यसे ह्यकुतो-भयमि"ति वाक्ये मुक्त्यात्मकाऽकुतोभयसाधनद्भवशरणगमने प्रका-रत्वेन सर्वात्मभावस्य कथनेन स्वप्यत्नसाध्यत्वं गम्यत।अतः सा-धनसाध्य इति पूर्वः पक्षः।तत्र सिद्धान्तं वक्तुन्तदुपदेशस्वद्भपमाह। मदानवदिति।यद्ययं साधनोपदेशः स्याद, स्यात्तदा साधनत्वेन सर्वात्मभावेन शरणमाप्तः स्वकृतिसाध्यत्वं, न त्वेवं किन्तु,तदुक्तं भगवदुक्तमः। मदानवद।पकृष्टं दानं वरदानमिति यावद तद्वेवं-सर्थः। वरेण हि स्वकृतसाध्यमपि सिद्धचतीति ।तथा शत्रुसंहा-रभयादिनाऽपि शरणाप्तिर्भवति । तत्र न तस्याः पुरुषार्थत्वं, किन्तु तक्तिहत्तेचे । पक्रतेऽपि सर्वात्मभावे स्वद्धपप्ताप्तिविल्णम्बासहिन्तु तक्तिहत्तेचे । पक्रतेऽपि सर्वात्मभावे स्वद्धपप्ताप्तिविल्णम्बासहिन्तु तक्तिहत्तेच । पक्रतेऽपि सर्वात्मभावे स्वद्धपप्ताप्तिविल्णम्बासहिन्तु तक्तिहत्तेच । सक्तिऽपि सर्वात्मभावे स्वद्धपप्ताप्तिविल्णम्बासहिन्तु तक्तिहत्तेच । सक्तिऽपि सर्वात्मभावे स्वद्धपप्ताप्तिविल्णम्बासहिन्तु तक्तिहत्तेच । सक्तिहत्ति । स्वत्र्वत्तेच श्रमेव शरणं गच्छस्रेतच्च न स्वकृतिसाध्यपिति सुष्टूक्तं प्रदानवदिति ।

प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ एवं राजसानां कर्मासक्तिवारणाया-धिकरणद्वयं प्रणीय मुख्यभक्त्युत्कर्षक्षापनेन तद्दिभलाषोपजननाय त-त्कृतकर्मफलं च प्रदर्शितम् । अतः परं मुख्यभाक्तः केन भवतीत्या-काङ्कायामिद्मधिकरणमारभत इत्याशयेनावतारयन्ति । ॥ अथेत्या-दि ॥ ब्याकुर्वन्ति । ॥ यदीत्यादि ॥ ॥ स्याचदा साधनत्वेनेत्या-दि ॥ । सर्वाशमभावकरणकशरणप्राप्तिसाधनत्वेन क्षेण सर्वात्मभा-वस्य खक्तिसाध्यत्वं स्यात् । ॥ तिक्रवृत्तेरिति ॥ । शञ्चादिभय-निवृत्तेः । नन्वेतद्वाक्योक्तस्यार्थस्य कथं प्रदानतुल्यत्वमित्याकाङ्का-यां तदुपपादयन्ति । ॥ प्रकृतेर्पात्यादि ॥ ॥ एतक्वेति ॥ । एता- भक्तस्येष्मितोऽथीं हि वरो भवति । सर्वात्मभावस्यानुभवैकवेद्यत्वेन पूर्वमज्ञानेनेष्मितत्वासम्भवेऽपि स्वतं एव कृपया दानमितिन वदि-त्युक्तम् । अथवा सर्वात्मभावेन, मां याद्दीति सम्बन्धः । यद्वा पदानवदिसस्य पूर्ववदेव व्याकृतिः । तत्र साधनासाध्यत्वे प्रमाणमाह । तदुक्तमिति । नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो, न मेधया, न बहुना श्रुतेन । यमवैष वृणुतेन तेन लभ्य इति श्रुसा वरणातिरिक्तसाधनापाप्यत्वमुच्यत इति तत्त्यथेवेसर्थः ।

ह्यां शरणगमनम् । नन्वेवं स्वकृत्यसाध्यत्वेऽस्य भावस्य प्रदानत्वमेव सिद्धाति, न तु तत्तुल्यत्विमत्याकाङ्कायामाहुः। \* भक्तस्येत्यादि \*। स्पष्टम् । नन्वेवमपि शरणगतेरेव स्वकृत्यसाध्यत्वं सिद्धाति, न त सर्वात्मभावस्येत्यतो वाक्यस्य योजनान्तरमाहुः॥ \* अथवेत्यादि \* । शरणपदं मामित्यस्य विशेषणम् । तथाच सर्वात्मभावस्यैवं प्रदान-तुल्यत्वं निरावाधमित्यर्थः । यद्यपि गतेरर्थवत्त्वमित्यारभ्य सर्वोऽपि वरणश्रुतेरेच प्रपञ्चस्तथाप्यत्र पुराणवाक्यमात्रस्य विषयत्वेनोपन्या-सेनापततः पौराणत्वराङ्काऽस्य विचारस्य स्यादिति तन्निरासाय सूत्राशं प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्ति । \* यद्वेत्यादि । \* तत्त्रधैवेत्य-र्थ इति \*। परमात्मनो लभ्यत्वं वरणजन्यसर्वात्मभावसाध्यमेवे-ति सर्वात्मभावो बर्णकळभ्यो, न त्वितरसाधनसाध्य इत्यर्थः । तथाच सर्वात्मभावसाधनकस्वप्राप्तिबोधकमेकादशस्कन्धीयं भग-बद्वाक्यं वरणलभ्यत्वबोधकश्रुत्यर्थनिर्णायकत्वादुपन्यस्तमतो न वि-चारस्याश्रीतत्वमित्यर्थः। एवञ्चात्र सर्वात्मभावोक्तिसन्दर्भे, रामेण सार्द्धमित्यत्र, मय्यनुरक्तवित्ता इति भक्तविशेषणादिभ्योऽनुरागा-त्मा भगवहरीने तीव्रधियोगाधिप्रभृतिजनको विगाढमावः परमा-सक्तिरूपो य उक्तः स सर्वात्मभावः शरणागतिकारणत्वेनोपदिष्ट इति सिद्ध्यति । तत परमासक्तिश्चानन्दजन्यैव । लोके आनन्दज-तक प्रवासिक्तदर्शनात् । एवश्च यद यज्जनकं तत्तद्गुणकं तत्तदा-त्मकं चेति ब्यासेः पूर्वे सिज्ञत्वात् सर्वोऽपि आत्मनो भाव इति सु- भगवदुक्ताऽकुतोभयपदस्य न मुक्तिरर्थः, किन्तु, यतो बाच इसादिनानन्दस्य स्वरूपमुक्त्वाऽऽनन्दं ब्रह्मणो विद्रास्त्र बि-भेति कुतश्चनेति श्रुत्युक्तं यत्पूर्वोक्तं रसात्मकपुरुषात्तमभजनान-न्दानुभवोत्तरकाछीनमकुतोभयं तदर्थः॥ ४३॥

बोधिन्यां व्याख्यानाच श्रुती निरवध्यानन्दरूपत्वेन पुत्रादिभ्योऽपि प्रेयस्त्वेन च सिद्धस्यात्मनो यो भावो धर्मः प्रियत्वाख्य आनन्दात्मा, यन्मात्रां सर्वे उपजीवन्ति । सर्वस्तदंशिभूतो भगवद्धमं ऐइवर्याहि-वद्तिरिक्त एव श्रेयः । तस्य दानं चानुभावनम् । युक्तञ्चीतत् । अ-न्यथा सर्वेषामेव तथा स्फ्ररेदिति। अतो विगाढभावेन सर्वत्र तथा-नुभवरूपं यत्कार्यं तादशः प्रियत्वानुभवः सर्वात्मभाव इति फल-ति। तेन भगवद्धर्मविगाढभावतथास्फूर्तिषु सर्वात्मभावप्रयोग आधि-दैविकादिभावो क्षेयः। ननु पूर्वोक्तवाक्ये अकुतोभयसाधनत्वेन शर-णागतेर्वा सर्वात्मभावपूर्वकस्वप्राप्तेर्वोपदेशः। अकुतोभयं चाक्षर-प्राप्तिरूपा मुक्तिरेव । अभयं वै जनकप्राप्तोऽसीत्यादिश्रुत्या निश्ची-यते । एवं सति सर्वातमभावस्यापि मुक्तिसाधनत्वमेव पर्यवस्यति वामदेवादिसार्वात्म्ये तथा दर्शनात पुरुषोत्तमप्राप्तरीप साधनकोटि-निवेशेन तद्पेक्षया मुक्तेरेवोत्कर्षश्च सिद्ध्यतीति पूर्वोक्तं सर्वे द्रविड-मण्डकन्यायमनुसरतीत्याशङ्कायामकुतोभयपदार्थमाहुः \* भगवदु-क्तेत्यादि \* तथाचास्याः श्रुतरानन्दमीमांसायां ब्रह्मानन्दस्य गणिताः नन्दत्वकथनोत्तरमानन्दमयश्लोकेपूक्तत्वाद्।नन्दमीमांसातः पूर्वानुवा-के परस्परसद्भपतायाः प्रतिपादितत्वादस्याः श्रुतेरुक्तविध एवार्थ इति निश्चीयते।ततश्च तत्र योऽथीं,न विभेति कुतश्चनेति वाक्येनोक्तः सोऽत्राऽकृतोभयपदेनोच्यत इति नात्र त्वदुक्तमुक्तिगन्धोऽपि । किश्च भगवद्वाक्येऽपि, 'अथैतत्परमं गुह्यं ऋण्वतो यदुनन्दन । सुगोप्यमपि वश्यामि त्वं मे भृत्यः सुदृत् सखेति' तादशेऽधिकारिणि परमगोप्य-कथनं स्वत पव प्रतिज्ञाय, केवलंन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः । येऽन्ये मृढिधियो नागाः सिद्धा मामीयुरञ्जसेति स्ठोके भावन बहुनां खप्राप्तिमुक्त्वा, ततः को भाव इत्याकाङ्कायां, रामेण

## लिङ्गभूयस्त्वात्ति बलीयस्तदपि ॥ ४४॥

ननु प्रतिवन्धककालादृष्टादिसद्भावेऽपि वरणकार्यं स्यादुत तिभद्याविति संशये प्रतिवन्धकाभावस्य सर्वत्र हेतुत्वाद तिभ-

सार्द्धं मथुरां प्रणीत इत्यादिश्लोकचतुष्टयेन भावस्य भक्तिरूपं ख-द्धं श्रापयितुं विगाढभावात्मिकां तत्काष्ठां, तया काष्ठया परब्रह्मरूप-स्वप्राप्तिं स्वरूपश्चानाद्यभाववतां बहुनामुक्त्वा तदनन्तरं तस्मादि-त्यादिवाक्यद्वयेन खप्राप्त्यकुतोभयाप्ता अवदत् । तेनोक्तश्चत्युक्तर-सात्मकब्रह्मान् भवोत्तरकालीनतैवाऽकुतोभयस्य स्फुटतीति न पूर्वो-कार्थे द्वविडमण्डकमित्यर्थः । अत्र सर्वात्मभावस्य वरणातिरिक्तसा-धनासाध्यत्वनिरूपणेन इतरत्र वैराग्यवोधकस्य, त्यक्तपिपलमित्यस्य विशेषणस्यार्थो बोधितो क्षेयः ॥

अन्ये तु । वाजसनेयकादी वतमीमांसादावध्यात्माधिदैव-तयोः श्रावितौ प्राणवायू पृथगुपगन्तव्यावपृथग्वेति सन्देहे तत्त्वा-भेदादपृथगिति प्राप्तौ आध्यानार्थादुपदेशभेदादपृथगिति सिद्धान्त-यन्ति । स च निरूपणप्रकारभेदेन नानाशब्दादिति स्त्रेण च सिद्धा-तीति नेदं सुत्रमाकाङ्कतीति दिक् ॥ ४३ ॥ १६ ॥

लिङ्गभूयस्त्वात्ताद्धं वलीयसदिपि ॥ पूर्वाधिकरणे सर्वात्मभावक्षपाया मुख्यभक्तेवरंणैकलभ्यत्वं स्थापितम् । वरणश्रुतौ तु परमारमनो वरणैकभ्यत्वमुच्यते, न तु सर्वात्मभावस्येति कथमस्य
तत्प्रपश्चत्वमिति शङ्कायां तस्य वरणैकलभ्यत्वं पुनर्ददीकर्त्तुं तत्स्वरूपं
च श्रुत्या विवेकतुर्माधकरणान्तरं प्रणयतीत्याशयेन तद्वतारयन्ति \*
निवस्यादि \*। प्रतिबन्धका ये कालाइएस्त्रभावास्तेषां विद्यमानत्वे
वरणकार्यभृतः सर्वात्मभावो जीवस्य भवेश्ववेति संशये वरदानस्थापि तपभादिभिः साधनैस्तोषे सस्येव प्रसिद्धः पूर्वाधिकरणोक्तरीत्या
सर्वात्मभावस्य भगवता वरवद्दानेऽपि तत्कारणस्यावस्थवक्तव्यतया
प्रतिबन्धकाभावस्य सर्वत्र कारणत्वद्द्रानात् प्रतिबन्धकसत्तायां च
कार्याद्श्वीनात्तिश्ववित्तिवश्यं मृत्येति प्रतिबन्धकानां निष्टृत्तावेच वरणात् सर्वात्मभावो भवतीति तस्य वरणैकलभ्यत्वं न साधीब इति

हत्तावेव तथेति पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाह । लिङ्गेखादिना । सामोप-निषत्सु नवमे प्रपाठके सनत्कुमारनारदसंवादे प्रथमत एव मुख्या-ब्रह्माविद्योपदेशाही न भवतीति ज्ञात्वा सनत्कुमारो नारदाधिका-रं च ज्ञातुं यद्रेत्थ तेन मोपसीदेत्युक्तो नारदः स्वयं विदितमृग्वे-दादिसपदेवजनविद्यान्तमुक्त्वा, सोऽहं भगवो मन्त्रविदेवास्मीति

पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाहेत्यर्थः । सूतं व्याकर्त्ते लिङ्गभूयस्तवबोधिकां भूति प्रदर्शयन्तस्तद्रथे प्रकटयन्ति । \* सामोपनिषत्स्वत्यादि \* । प्रसिद्धस्थलनिर्देशां विप्रतिपत्तिनिरासाय । स च संवादो, अधीष्टि भगव इति होपससाद सनत्कुमारं नारद इत्यारभ्यान्तं क्षेयः। त-त्र अधीहीत्यन्तर्भावितण्यर्थः । अध्यापय । बुधयुधनदाजनेङ्गुदुरूरू-भ्यो णारति ण्यन्तादिङः परस्मैपदम् । णिजर्थेऽप्यत्र पद्व्यत्ययः । अत्र सर्वात्मभावस्य वरणैकलक्ष्यत्वमुपपादयन्तस्तं होवेति सन-त्कुमारवाक्यस्य तात्पर्यमादुः । \* प्रथमत इत्यादि \* । उपसीदंति श्रीतस्य पदस्य तं होवाचेति श्रीतेनैव पदेनान्वयः । यहेत्य तेन मी-पसीद ततस्त ऊदध्वे वश्यामीति होवाच । यत्त्वं जानासि तत्कथ-नेन मदुपसन्नो भव, स्वाधीतं वद, ततोऽतिरिक्तं तुश्यं कथयि-प्यामीत्युक्तवान् । तदा इत्युक्तः सनत्कुमारेण नारदः स्वविदितम् ऋग्वेदादिसपदेवजनविद्यान्तम् आह् । अत्र ऋग्वेदादिपुराणान्तं प्रसिद्धम् । अप्रे तु वेदानां वेदो व्याकरणम् । पित्रंयं आद्धकल्पः । राशिर्गणितम् । दैवम् उत्पातन्नानम् । निधिर्महाकालादिनिधिशा-स्त्रम् । वाकोवाक्यं तर्कशास्त्रम् । एकायनं नीतिशास्त्रम् । देवविद्या निरुक्तम्। ब्रह्मावद्या शिक्षाफल्पछन्दश्चितयः । भृतविद्या भृततन्त्रम् । क्षत्रविद्या धनुर्वेदः । नक्षत्रविद्या ज्योतिषम।सर्पविद्या गारुडम् । देच-जनविद्या गन्धर्वोक्तयुक्तिनृत्यगीतवाद्यशिल्पादिविश्वानानि श्वातव्या-नि । एतद्भगवोऽध्येमि । एतत्पूर्वीकं हे भगवन् अध्येमि स्मरामीत्य-क्ता. सोऽहं भगवो मन्त्रविदेवास्मि, शब्दार्थमात्रवित्वादापाततः प-राक्षक्षानवानेवास्मीति स्वाधिकारमुक्ताऽनात्मविदित्यादि, तारयत्वि-त्यन्तमाह । तथाचाप्तवाक्यपामाण्याच्छांकेन खस्यानात्मविस्वमनु-मायात्मश्चापनन शोकतारणायोपसन्नोऽस्मीत्याशयवता नारवेनोकः

सनत्कुमारस्तद्धिकारमवगत्य मुख्यब्रह्मविद्योपदेशयोग्यत्वसम्पाद-नाय, यद्वै किञ्चाध्यगीष्ठा नामैवैतदित्यादिना नारदोक्तानां सर्वेषां नामत्वबोधनपूर्वकं नाम्नो ब्रह्मत्वेनोपासनमुपाद्दय यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवतीति तत्फलं शोकतरणायोक्तवान् । तदा नारदः केवलं नामोपासनं उक्तफलाभावं तस्य ब्रह्मत्वेनोपासने तूक्तं फलं, तदपि नामगतिपरिच्छिन्नीमिति विमृश्य तेन शोकातरणं च निश्चित्य ततोऽधिकं जिज्ञासमानोऽस्ति भगवा नाम्नो भूय इति पप्रच्छ । तत्र नाम्नो वा व भूयोऽस्तीत्युत्तरिते, तन्मे भगवान् ब्रवी-त्वित्येवं नारदेन पूर्वस्मात पूर्वस्माद्ध्या भूयो वदेति पृष्टः सनत्कुमारो वाग्वा नाम्नो भूयसीत्यादिना नामरूपविज्ञापकत्वं वाङ्माहात्म्यमुक्ता वाचो ब्रह्मत्वेनोपासनं तत्फलं च पूर्ववदुवाच । तत्र भूयःपदुं न बाहु-ल्यार्थकं, नापि पुनरर्थकं, किन्त्वाधिक्यार्थकम् । आधिक्यमुत्कर्ष-स्तद्रथेकमिति तत्तन्माहात्म्यकथनाद्वमीयते। एवं नामवाङ्मनः-सङ्करुपीचत्तध्यानीवज्ञानवलाऽन्नापसेजआकाशस्मराशा उक्ताः।तत्र नामवाचौ प्रसिद्धौ । मनो मनस्यनब्यापारविशिष्टमन्तःकरणम् । मनस्यनव्यापारश्च विवक्षाचात्मकः । सङ्कल्पोर्शप कर्त्तव्याकर्त्त-व्ययोर्विषयसमर्थनरूपस्तादशान्तःकरणस्येव वृत्तिविशेषः । चित्तं चेतयितृत्वं प्राप्तकालानुसन्धानयन्वम्, अतीतानागर्तावषयप्रयोजन-निरूपणसामर्थ्येश्च । ध्यानं शास्त्रोक्तदेवतालम्बनो विजातीयानन्त-रितः प्रत्ययसन्तान एकाप्रतापरपर्यायः । चिरकालस्थायिज्ञानवादे तु ताहरा एक एव प्रत्ययो बोध्यः। विज्ञानं शास्त्रार्थविषयकं विशिष्ट-ज्ञानम् । बलम् । अन्नभक्षणजनितं मनसो विशेयविभावनसामर्थम् । अन्नमापसेज आकाशश्च प्रसिद्धाः । स्मरः स्मरणम् । अप्रयत्नश्चि-त्तव्यापारः । आशा अप्राप्तवस्त्वाकाङ्का । तृष्णाकामाद्यपरपर्याया । प्वमेतेषां स्वरूपमुर्पानषद्व्याख्यानाद्वगन्तव्यम् । एतेषामत्र ब्रह्म-त्वेनापासनमुक्तमापाणस्य त्वाशातो भूयस्त्व माहात्म्यं चोक्त्वा. स वा एष एवं पद्मश्रेवं मन्वान एवं विजानश्चतिवादीत्यनेन तद्दराना-दिमतोऽतिबादित्वं यद्यप्युक्तं, तथापि तत्र विद्यायः अपूर्यवसानादन्ने जन्यप्रायपाठे, आत्मतः प्राण इति श्रावणाच्च श्रोत्रपरत्वेन नाभिप्रे-तः, किन्त्वासन्यत्वेन । स चाक्तमाहात्म्यवत्त्वाद्पहतपाष्मत्वाच्चा-न्यंभ्य उक्तभ्य उत्कृष्ट इति तेभ्यांऽस्योत्कृष्टवादित्वमेवातिवादित्व, न तु परमकाष्ठापन्नोत्कृष्टवादित्वक्षपं तदिति सोऽपि ब्रह्मत्वेनोपास्यतयैवाभिन्नेतः । तदेतद्भिसन्धाय भाष्ये प्राणांऽपि तथोपास्यमध्ये
गणितः । प्राणान् ब्रह्मत्वेनोपासनाविषयत्वेनोक्तेति । श्रुतौ तथाऽनुक्तिस्तु नारदस्य मुख्यविद्यात्रहणयोग्यता जाता न वेति परीक्षार्थम ।
अत प्वान्ने, तं चेद् ब्र्युरतिवाद्यसीति अतिवाद्यसीति अतिवाद्यस्मीति ब्र्यान्नापन्हुवीतेत्युक्ता, एष तु वा अतिवद्दति, यः सत्येनातिवद्तीति प्राणोपासकस्यातिवादित्वं सत्यवादित्वेनोक्तम् । यद्येवं
िकष्ठप्रयोगऽस्याधिकजिज्ञासोत्पत्स्यते तदा योग्यो, नो चेद्योग्य इत्येतद्र्यमेवमुक्ता ततो नारदेन प्राणस्य तत्त्वं न प्राणः कि त्वन्यदिति बुद्ध्वासाऽहं भगवः सत्येनातिवदानीति स्वाभिन्नाय उक्तस्तत्रातिवदानीत्युन्तर्भावितसनर्थः । सत्येनातिववक्षामीत्याद्यात् ।

तदा सनत्कुमारः,सत्यं त्वेव विजिज्ञासितव्यमित्यादिना तस्य सत्यादिजिश्वासामुत्पाद्य विजिश्वासितव्यत्वेन सत्यविश्वानमतिनि-ष्ठाकृतिसुखानि पूर्वपूर्वकारणत्वेनोत्तरोत्तराण्युक्तवान्। तत्र सत्यम् । अर्थमनतिकम्य स्थितं वस्तुस्वरूपम् । विज्ञानं तद्विपयकं विशिष्टज्ञा-नम् । मतिस्तर्केण तद्रथस्वरूपविचारः । श्रद्धा आस्तिक्यबुद्धिः । निष्ठा तद्विषयक आदरमत्परत्वरूपः । कृतिस्तद्विषयसाधनाकुळ 🖫 न्द्रियव्यापारः। सुस्तम् अनुकूलवुद्धिवेद्य आन्तरो धर्म इत्येवं ली-किकसमानाकारं तत्स्वरूपं ज्ञातब्यमिति सत्यादिषु कृत्यन्तेषु विदेो-षाकथनादायातीति तथांका ततः सुखे विशेष वक्तुं सुखस्वरूप-जिज्ञासायामाह। यो वै भूमा तत् सुखं नारुपे सुखर्मास्त भूमैव सुखं भूमा त्वेच विजिञ्जासितव्य इति मूम्नो विचार्यत्वमुक्तम् । तेन प्राणस्य सत्यवद्नादीनां च स एव कारणम् । तत्त्वं चातस्तमे-व कृत्यादिप्रणाडचा ज्ञात्वा सत्यवदनेर्रातवादित्वं नान्यथेत्यवगत्य किंस्वरूपे विचार्य इत्याकाङ्कायां पत्रच्छ, भूमानं भगवा विजिश्वास इति एवं नारदस्य भूमस्वरूपजिञ्चासायामाह,यत्र नान्यत् पश्यति नान्य-च्छुणोति नान्यद्विजानाति स भूमोति । इह यच्छव्दगतसप्तम्या अधि-करणार्थत्वे ब्रह्मणो व्यापकत्वेन सर्वेषां तदुपिश्ठष्टतया तद्व्याप्य-तया च सर्वेषां सर्वदान्यज्ञानाभावापत्तेः सप्तम्याः सत्यर्थत्वर्शप ब्र-ह्मणः सर्वत्र सर्वेन सर्वस्य तथात्वापत्तेश्चात्र कश्चिद्विशेषो वाच्यः। तथाच यस्मिन् हरे श्रुते विद्वाते सित हुन्दुः श्रोतुर्विद्वातुरन्यविषय-

कदर्शनश्रवणिब्रानाभावो भवति स भूमेति लक्षणकथनेन निर्यानर्षाधसुस्रक्षणं तत्स्वरूपं स्वेतरिसम् सुखत्वसुस्रसाधनत्वज्ञानाभावज्ञननं तत्कार्ये चेति सिद्धाति । तेनैव स्वरूपकार्यलक्षणयुक्तं विचार्यमिति फलति ।

तत्र भूम्नि इष्टे श्रुते विज्ञातेऽन्यदर्शनादिकं कुतो न भवति। किविशेषद्शीने रजतादिकमिवान्यन्न पश्यत्युत कारणे कार्यमिव भू-म्यन्यह्यीयतेऽथवा सूर्यतेजानक्षत्रादिकमित्र भूमा अन्यक्तिरस्करो-तीति राङ्कायामाह । अथ यत्रान्यत् परयत्यन्यच्छृणोत्यन्यद्विजा-नाति तद्दर्षं यो वै भूमा तद्मृतम् । अध यद्दर्षं तन्मर्त्यमित्यन्तेन श्रानित्यत्वे सति सार्वाधसुखद्भपत्वे सत्यन्यत्र सुखंत्वसुखसाधनत्व-श्चानजनकत्वमरूपसुखत्वमिति सिद्ध्यति । तथाच न पूर्वविकरिपतं किञ्चिद्भवत्यपि तु भूम्नि इष्टे श्रुतं विज्ञाते तदानन्दैकतानतयाऽन्यद्-इपं न सुखत्वेन सुखसाधनत्वेन च पश्यति, न श्रुणोति न विजाना-सीत्यर्थः सम्पद्यते । तत्र ननु यदि भूम्नोद्दीनश्रवणविज्ञानेष्वन्य-तमेनैवं भावस्तदेकतानतारूपस्तर्हि श्रुण्वतो मम कुता नास्ति । अथ समृदितेस्तैस्तदा यत्र भूमा स्वरूपं स्वकार्यं च प्रकाशयँ सिष्ठति तस्यैव भावो नान्यस्येत्याशयस्तदा स आधारो वक्तव्य, इत्याशयेन पृच्छति स भगवः करिमन् प्रतिष्ठित इति, उक्तरीत्या कर्माभव्याप्य स्थित इत्यर्थः। तत्रोत्तरमाह । स्वर्माहम्नीति । स्वविभूतौ । अत्रापि को महिमेत्या-शुङ्का भावष्यतीर्ति तद्वारणाय स्वयमेवाह । यदि वा न महिम्नीति गोअश्वमिह महिमत्याचक्षतं हस्तिहिरण्यं दासभार्ये क्षेत्राण्यायतना-नीति । तथाचैतेषु तत्प्रतिष्ठाया अद्शेनात्कथमेतदिति राङ्कां मा कृथाः । तत्र हेतुमाह । नाहमेवं ब्रवीमीति । एताइरो महिम्नि प्रति-छित इत्यहं न ब्रवीमि। तहिं कस्मिन् प्रतिष्ठित इत्यत आह। ब्रवीमीति ह होवाच अन्यो हान्यस्मिन् प्रतिष्ठित इति । अत्र इति ह होवाचेति श्रुतिवाक्यम् । राषं सनत्कुमारस्य । तथाच गोअश्वादिभ्योऽन्यो महिमा तस्मिन प्रतिष्ठित इति तथाच लौकिकमहिमाभिन्नः स्वे आ-रमीये वृत भक्ते योऽथवा स्वाभिन्नो यो महिमा तस्मिन्नुक्तरीत्या श्चित इत्यर्थः । अतस्तेनापि प्रकारण विचार्य इत्यर्थतः सिद्ध्यति ।

तर्हि स की हग् येन तत्रैव प्रतिष्ठित इत्याकाङ्कायां तं वि इलोति । स प्वाधस्तात् स उपरिष्ठात् स पश्चात् स पुरसात् स स्वाधिकारमुक्त्वाह नात्मविच्छ्रुरुतः ह्रावमेव भगवदृहशेभ्यस्तरित शोकमात्मविदिति सोऽहं भगवः शोचिमि तं मां भगवाञ्छोकस्य पारं तारयित्विति नारदेनोक्तः सनत्कुमारः पूर्वस्मात्पूर्वस्माद् भूयो वदेति पृष्टो, भूयः पदमधिकार्थकं, नामवाङ्मनःसङ्कल्पचित्तध्यान-विज्ञानवळाकापस्ते जआकाशस्मराऽऽशामाणानः ब्रह्मत्वेनोपासना-विषयत्वेनोक्त्वा प्राणोपासकस्यातिवादित्वं सस्यवादित्वेनोक्त्वा विजिज्ञासितव्यत्वेनसस्यविज्ञानमतिश्रद्धानिष्टाकृतिसुखानि पूर्वपूर्वकारणत्वेनोत्तरात्रराण्युक्त्वा सुखस्वरूपिजज्ञासायामाह, यो वैभूमा तत्सुख्मिति। भूमनः स्वरूपिजज्ञासायामाह। यत्र नान्यत

दक्षिणतः स उत्तरतः स एवेदं सर्वमित्यारभ्याम्रेऽहंकारादेशं ततः आत्मादेशं च पूर्ववद् आत्मैवेदं सर्वमितीत्यन्तम् । तथाच यस्य पूर्वः स प्वाधातादित्याद्युक्तरीत्या सर्वदिश्च भूमभानं सर्वे परिद्रश्यमानं भूमेति च भानम् । अथं तद्नन्तरम्, अतंपतस्माद्धानाद्धेतोरहङारा-देश एव पूर्ववद्भमा भिन्नस्वभानमः । अथ तदनन्तरमः । अतस्ताह-शभानाद्धेतोरात्मादेश एव पूर्ववद्भमा भिन्नात्मभानमिति । एवं प्रकारकभानवान् यः स पुरुषस्तत्र ये।महिमा तस्मिन् भूमा प्रतिष्ठित इत्यर्थः सिध्यति । तस्य तत्र प्रतिष्ठितत्वे गमकमाह । स वा एष एवं पद्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नात्मरातिरात्मकीड आत्मानन्दः स खराड़ भवति तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीति। तथाचोक्त-प्रकारकदर्शनमननविज्ञानवानुक्तप्रकारकरत्यादिमान् भवतीत्येते ध-मोस्तत्र भूमप्रतिष्ठागमका इत्यंतैर्रुक्षणैभूममहिमाधारः पुमान् ज्ञात-ब्य इत्यर्थः । एतच्च महिमस्बरूपमप्रे अनुबन्धादिस्वनाच्ये स्फ्रटी-भविष्यति । एवं तत्स्वरूपं निष्कृष्य ताइशस्य शोकतीर्णत्वं पूर्वपु-ष्टोत्तरत्वेताह । स स्वराडित्यादिना । सः भूमात्मरत्यादिमान् स्व-स्मिन्नेव राजते स्वस्मिन् भूमानं रञ्जयित वा तस्य नामाद्याशाना णपर्यन्तलोकेषु कामचारः स्वातन्त्रयं भवतीति सर्वप्राप्त्या शोकपा-रतीणों भवतीत्यर्थः । एवमेतं परिचाययित्वा तेनैव शोकतरणाद् इत-रोपायवतो निन्दति । अथ येऽन्यथाऽतो चिदुरन्यराजानस्ते क्षय्यस्तो- पत्र्यति नान्यच्छुणोति नान्यद्विजानाति स भूमेति । एतेन सर्वात्मभावस्त्रक्ष्पमेवोक्तं भवति । तत्र विरहभावेऽतिविगाढभावेन सर्वत्र तदेव स्फुरतीति, सएवाधस्तादिसादिनोक्त्वा कदाचित स्वस्मिन्नेत्र भगवत्त्वस्फूर्तिरिप भवतीसथाहङ्कारादेश इसादिना तामुक्त्वेतेषां व्यभिचारिभावत्वेनानियतत्वं ज्ञापियतुं पुनः सर्वत्र भ-

का भवन्ति तेषां सर्वेषु लोकेष्वकामचारो भवतीति । रञ्जयतीति राजा। अन्यो रञ्जयिता येषां तेऽन्यराजानः । तथाच ये इतोऽन्यथा विदुरन्यासकास्ते तथिति सन्दर्भार्थः । एतस्य तात्पर्य स्फ्रटीकर्त्तु गृह्मन्ति । \* एतेनेत्यादि \* । एतेन भूम्नः कार्यलक्षणवाक्येन यदु-द्धवं प्रति सर्वात्मभावस्वरूपं स्वस्मिन् विगाढभावात्मकं भगवतो-क्तं तदेवोक्तमित्यर्थः । कथमित्याकाङ्कायामेतद्विमोक्तकार्यान्यथा-नुपपत्त्याऽर्थादुक्तं भवतीति वक्तुमेर्ताद्वभजन्ते । \* तत्रेत्यादि \* । अयमर्थः । अत्र व्याख्यातरीत्या यो भूममहिमाधाररूपः पुमान् परि-चायितस्तस्य या स्फूर्तिः सा नाखण्डब्रह्मज्ञानरूपा,तत् कन कं पर्ये-दित्यादिवत्तदाकाराभावात् । किन्तु सखण्डतदृरूपा । षण्णां दिशां परिदृश्यमानस्य सर्वस्य चानुवादपूर्वकं तत्स्फूत्तिंकथनात् । सापि न वामदेवादिस्फूर्त्तिवन्मनुरभवमहं सूर्यश्चेत्यादिसवत्राहंग्रहरूपा। अहंकारादेशोत्तरं पुनरात्मादेशकथनेन तस्या व्यभिचारबोधनात् । अतः सा द्विविधाया अपि ज्ञानिस्फूर्त्तेर्विलक्षणेति तद्वानपि तेश्यो विलक्षणः । स यदि पितृलोककामो भवतीत्यादिवदस्य कामानाम-<u>त्र</u>क्तत्वाद्वहराद्यपासकेभ्योऽपि विलक्षणः । मर्त्त्यसुखानभीष्सुत्वाह्यो-कतोऽपि विस्रक्षणः । किन्तु सत्यवदनादिकारणभूतऋत्यादिजनक-सुखलाभवत्त्वस्य भूमप्रतिष्ठाप्रइनोत्तराक्ष्यां तन्महिमाधारत्वेनोक्त-त्वात् । पूर्वं भूमलाभवानुक्तस्तेन दृष्टश्चुतविज्ञातभगवत्कः परमभ-क्तसत्र ततोऽन्यद्रशनादिराहित्यस्योक्तत्वाद्विरहभावे प्रपञ्चविस्मार-कपरमार्साकरूपो योऽतिविगाढभावस्तेन सर्वत्र तदेव आसक्तिवि-षयं भगवत्खरूपमेष सर्वत्र स्फुरतीति स एवाधस्तादित्यादिनो-का, एतेषां विरहभावकृततत्तरस्फूर्तिरूपाणां ज्ञानानां व्यभिचा-रिभावत्वनानियतत्वं शापयितुं पुनरहङ्कारादेशात पूर्व निक्रपित- गवत्स्फूर्तिमाहाथात आत्मादेश इसादिना। ततः संयोगभावे सित पूर्वभावेन सर्वोपमिर्द्दना स्वप्राणादिसर्वितिरोधानेनाऽग्रिमलीलाऽनु-पयोगित्वं न शङ्कनीयम्। यतो भगवत एव सर्वसम्पत्तिरिसाशयेन तस्य ह वा एतस्येवं पश्यत इत्युपक्रम्यात्मन एवेद सर्विमित्युक्त-वान्। ततः श्लोकैस्तद्भावस्वक्ष्पमुक्त्वैतस्यमुलकारणमाह, आहार-

स्यावृत्त्या सर्वत्र भगवत्स्फूर्त्तिमाहाथात आत्मादेश इत्यादिना ।

विधात्रयसमाप्ती च, स वा एप एवं पश्यित्रत्यादिकथयति। तत्र, स इत्यंन पूर्वोक्तं परामृश्य, एप इत्यंनेन सिंहमानं निगमयितः। तत्रायमर्थः। पूर्वं विधात्रयस्योक्तत्वात्तासां प्रत्येकमिहिमकपत्वे, स वा एप इत्यत्र बहुवचनापित्तः। समुदितस्य तथात्वे पूवंविधापरामृष्टस्य भूम्नोर्ऽप मिहमत्वापित्तरतस्तदुभयमत्र नाभिष्रेतम् । किन्त्वेवं पश्यित्रत्यादिनोक्तासु दर्शनादिक्रियासु पूर्वोक्तविधात्रयं कर्मत्वेनैवाभिष्रेत्येवं पदेन परामृशति तत्रश्चाग्रे फलं वदति।
तेन कर्मफलार्थत्वादिति न्यायात्तादशफलजनकं यिद्धधात्रयकर्मकं
झानं तदत्र मिहमत्वेन फलिति। तथाचात्राग्रे आत्मरत्यादिपदे रितकीडामिथुनानन्दानां रसक्षपं भगवन्तं भजत एव धर्माणामुक्तत्वाद्
दृष्टश्चतिद्वात्तमगवत्को, रसस्य संयोगविष्रयोगाश्यां द्विधानुभविक्षयत्वाद्विरहमावेऽतिविगाढभावेनोक्तरीत्या सर्वत्र तत्स्फूर्त्तिमान्
भक्तो भूममिहमाधारत्वेन सिद्ध इति तस्य या स्फूर्त्ति सोक्तरीतिकसवीत्मभावव्यभिचारिभावक्षेव, नान्यविधिति तेन भगवित विगाढभावक्षपं तत्स्वक्षपमेवात्रोक्तं भवतीत्यर्थः।

पतदेव फलतोऽपि निगमियतुं, तस्य ह वा एतस्येत्यादेर्गन्यस्य तात्पर्यमाहुः । \* तत इत्यादि \* तथाच विरह्मावानन्तरं संयोगभावे असाति पूर्वभावेन विरहात्मकेन तथिति वृथेवेदं सर्विमिति शङ्कानिरासाय तस्य वा एतस्येत्यादिना भगवत एव सकाशात् सर्वस्थितिमुक्तवानतो विरहेण सर्वोपमर्दाभावाङ्गीलोपयोगसिद्धिरिति साऽपि ताहशभक्ततन्त्रावयोगिमिकेत्यर्थः । एतदेव संग्रहग्रन्थतात्पर्यक्थनेन हढीकुर्वन्ति । ततः स्ठोकेरित्यादि । स्ठांकास्तु—न पद्यो मृत्युं पद्दयति न रोगं नोतदुःखताम् । सर्वः हि पद्दः पद्दयति सर्व-

#### शुद्धाविसादिना।पाणपोषको ह्याहारस्तस्य सदोषत्वेतु न किश्चित

मामोति सर्वश इति । स एकथा भवति त्रिधा भवति पञ्चधा । स-प्तथा नवधा चैव पुनश्चैकादशः स्मृतः । शतं च दश चैकश्च सह-स्नाणि च विश्रातिः। आहाराशुद्धी सत्त्वशुद्धिः सत्त्वशुद्धी भवा स्मृतिः । स्मृतिप्रतिलम्भे सर्वप्रन्थीनां प्रविमोक्ष इति । अर्थस्तु-प-इयः उक्तविधया भूमदर्शनवान् मृत्युरोगी न, दुःखभावं च न पर्य-ति । उतेति पादपूरणे । अथवा पक्षान्तरे । दुःखसत्तामेव न पदय-ति, का वार्त्ता मृत्युरोगयोः । तत्र हेतुमाह । हि यतो हेतोः सर्वे भू-मात्मकं पर्यो भूमद्रष्टा पर्यात । तेन दुःखादिकं न पर्यतीति तस्य फलमाह । सर्वेशः सर्वेण सर्वमाप्रोतीति न तस्य पुनः शोकः । श्रासी प्रकारमाह । स एकघेत्यादि । अनेन आत्मत आविर्मावतिरोभावा-विति यत्पूर्वमुक्तं तस्य प्रकार आविर्भावप्रकारोक्तिद्वारा विवृतः । स भूमैव उक्तप्रकारैः प्रकटो भवन् पश्यस्य सर्वे प्रापयतीति । अथवा पश्य एव भगवतः सकाशात्तद्वभवार्थे तथा तथा प्रकटीभवतीति बोध्यः । मध्ये, द्विधा चतुर्द्धा पोढा अष्टधा दशघेत्यादिप्रकारत्यागस्त तिरोभावप्रकारबोधनार्थः। विशेषतस्त ताहशाधिकाराभावान्न वि-वेचितुं शक्य इति नोच्यते । तेन विरहसामयिकदशैव बोध्यत इति हृदयम् । एवमग्रेऽपि भगवत्कृपया बोद्ध्यम्। एतस्य सर्वस्य मुलकार-णमाहारश्चिः। सा च, 'त्वयोपभुक्तस्रग्गन्धवासोऽलङ्कारचर्चिः ताः। उच्छिष्टभोजिनो दासास्तव मायां जयेमही तिप्रकारेण भगव-हत्तप्रसादेन भवन्ती सत्त्वं शोधयति । तच्छुद्धौ सत्यां भ्रवा पूर्वा-वश्यास्मृतिः । तस्याः प्रतिलम्भे अविद्याकामकृतानां सर्वासां ग्रन्थी-नां प्रकृष्टो ज्ञानितोऽप्यधिको विमोक्ष इति ज्ञेयः । अतः परं श्रुनिरे-तस्य ज्ञानस्य यस्मैकस्मैचिद्देयत्वायाह । तस्मै मृदितकषायाय त-मसस्पारं दर्शयति भगवान् सनत्कुमार इति । तथा सोऽपि दर्शयति, न त दातं शक्कोति एतस्य भगवत्परमकृपात्राप्यत्वात् । तर्हि कथन-मपि कृत इत्याकाङ्कायां सनत्कुमारस्य कृपास्तत्वमाह । तं स्कन्द इत्याचक्षत इति । योऽसी वरदानेन शिवस्य पुत्रोऽपि जातस्तेन त-थेत्यथः । ब्रिरुक्तिः समाप्त्यथा । तदेतत् सर्वे हदिकृत्यं आहः। सिद्ध्यति । एवं सित भगवदितिरक्तस्य स्वतो निर्दोषत्वाभा-बाद्धगवानेव चेत्पाणपोषको भवेत्तदा सर्व सम्पद्यते । स च स-वीत्मभावे ससेव भवति । स च तथा तद्धरणं विना न भवति । तच्चोक्तकार्यानुमयमिति वरणालिङ्गं सर्वात्मभावस्तस्यैव भूयस्त्वात् सर्वतोऽधिकत्वात्तद्धरणमेव सर्वतः कालादेविलीय इसर्थः । य-लिलङ्गमेव सर्वतोऽधिकं तस्य तथात्वे किं वाच्यमिति कैमुतिक-न्यायोऽपि स्वचितः । ज्ञानमार्गीयज्ञानेन मितवन्धशङ्कायामाह । तद्पीति । उक्तमिति शेषः । अन्तरा भूतग्रामवत्स्वात्मन इति स्ववे-ण । तुच्चोपपादितमस्माभिः ॥ ४४ ॥

पूर्वाविकल्पः प्रकरणात स्यात क्रियामानसवत ॥४५॥

पूर्वविकल्पः प्रकरणात् स्यात् क्रियामानसवत् ॥ पूर्वोक्तमर्थ

<sup>\*</sup> एवं सतीत्यादि \* एवं श्रुतितात्पर्यमुक्त्वा सूत्रं व्याकर्त्तुमाहुः । \* स चेत्यादि \* स भगवाँश्च प्राणपोषकः सर्वात्मभावे सत्येव भ-वति। स सर्वात्मभावश्च तथा अत्यनुत्रहेण तस्य जीवस्य वरणं विना न भवति । तद् वरणं च भगवत्कृतप्राणपोषणानुमितसर्वात्म-भावरूपकार्यानुमेयमिति वरणिङ्कं सर्वात्मभावः सर्वतोऽधिक इति तस्य वरणमेव कालादिश्यो बलिष्ठम् । अतः कालादिऋपप्रतिबन्ध-कसद्भावेऽपि तत्कार्थे भवत्येवेत्पर्थः। एवमत्र प्रदानवत्सूत्रोक्तसर्वा-त्मभावस्वरूपं सफलं श्रुत्या विवेचितं बोध्यम् । हिराद्यसृचितमर्थ-माहु: । \* यिछङ्गित्यादि \* । \* स्चित इति \* निश्चयार्थकहिराद्ध-प्रयोगेण सूचितः। सूत्रशेषमवतार्यान्त । \* ज्ञानमार्गीयेत्यादि \* आत्मादेशे आत्मेवेदं सर्वमिति सर्वस्यात्मत्वेन भानं श्रावितम् । त-था सति स्वात्मन्यपि तद्दभेदो भास्यत्येव । भाते च तस्मिन् विरह-भावप्रतिबन्धातुक्तरूपः सर्वात्मभावो ज्ञानमार्गीयज्ञानप्रतिबद्धो नो-देष्यतीति राङ्कायामाहेत्यर्थः । समाधि व्याकुर्वन्ति अन्तरेत्यादि अ पूर्व भजनानन्द्रपफलदित्सायां सत्यां हि भगवता विरहभावः स-म्पाद्यत इति तत्प्रतिबन्धकं न क्रियत इति तस्मिक्रधिकरण प्योप-पादितमिति सा राङ्का तदनुसन्धानेनैव निवार्येत्यर्थः॥ ४४॥

तत्राह । नात्र वरणिलङ्गभूयस्त्वं निष्क्ष्यते, किन्त्वात्मज्ञानप्रकारिवशेष एव । तथाहि । पूर्वप्रपाठक आत्मना सहाभेदः सर्वस्य
निक्षितः श्वेतकेत्पारूयानेन । अभिग्रे च, सोऽहं भगवो मन्त्रविदेवास्मि नाऽत्मिविदिखादिना नारदस्यात्मिजिज्ञासेवोक्ता । एवं
सत्युक्तरमपि तद्विषयकमेव भवितुमहत्यत आत्मप्रकरणत्वादुभयोः
प्रवाठकयोः पूर्वस्मिन् यदभेद उक्तस्तस्यव स्वष्क्पमात्मन एवेदः
सर्वमिखन्तेनोक्तमिति पूर्वोक्तप्रकारादन्येन प्रकारेणात्माभेद एव
सर्वस्योक्तः। तदेवाह। पूर्वस्य पूर्वप्रपाठकोक्तात्माभेदज्ञानस्य विकल्पः
प्रकारभेद एवाऽग्रेऽपि निष्कष्यते । तत्रोपपित्तमाह । प्रकर्णादिति । एतक्तूपपादितम् । अत्र सिद्धान्तिसम्मतं दृष्टान्तमाह । तद्दृद्यसंवादार्थम् । क्रियामानसवदिति। यथा पूजनप्रकरणे वाह्य
तात्क्रयाष्क्षपमुच्यते, आन्तरं तु मनोच्यापारक्षपमुच्यते। न ह्येतावताऽन्यतरस्य ताद्भक्तवं वक्तुं शक्यम् । प्रकरणभेदाक्तथहापीसर्थः ॥ ४५ ॥

#### अतिदेशाच ॥ ४६ ॥

नामक्पात्मकं हि जगत, तत पूर्व सर्वशब्दनान्द्य तस्मिन

अतिदेशाच्च ॥ व्याकुर्वन्ति । \* नामेत्यादि \* नामरूपात्मकं हि जगत्, तत्, पूर्व पूर्वस्मिन् प्रपाठके, पेतदात्म्यमिदं सर्वमिति

हिंदिकं सुत्रद्वयेनाराङ्कते इत्यारायेनावतारयन्ति । \*तत्राहेत्यादि \*

\* उक्त इत्यन्तम् \* । \* तत्राहेति \* उक्तं ऽर्थे पूर्वपक्षी चोदयित ।

\* निक्षपित इति \* पेतदात्म्यमिदं सर्वमिति महावाक्ये निक्षपितः ।

\* उत्तरमिति \* सनत्कुमारोक्तं प्रत्युक्तरम् । व्याकुर्वन्ति । \* तदेवाहत्यादि \* अग्रेऽपीति । नवमेऽस्मिन् प्रपाठके । \* उपपादितमि
ति \* यवतारणग्रन्थ उपपादितम् । \* वाह्यं तदिति \* वाह्यं पूजन
म् । \* तद्भिन्नत्वमिति \* पूजनभिन्नत्वम् ॥ ४५॥

बसाभेदो निक्षितोऽग्रे तु ऋगादिविद्या अनुद्य नामात्मक ब्रह्मत्वं तत्रातिदिश्यते । नामैवैतन्त्रामोपास्वेति । इतोऽपि हेतोर्क्कानमकार-भेद एवाग्रे निक्ष्यत इसर्थः ॥ ४६ ॥

## विद्येव तु निर्द्धारणात् ॥ ४७ ॥

तुशब्दः पूर्वपक्षं व्यावर्त्तयित । यदुक्तं सनत्कुमारनारदसं-वाद आत्मज्ञानमकारविशेष एव निष्कप्यत इति तन्न, किन्तु विद्यैव निष्कप्यत इति । अत्रेदमाकृतम् । नायमात्मेति श्रुतिरितरसाधन-निषेधपूर्वकं वरणस्य साधनत्वमुक्त्वा दृतल्लभ्यत्वे हेतुत्वं वदन् वरण-

सर्वपदेनानुद्य तस्मिन् ब्रह्माभेद ऐतदातम्यपदेन निरूपितः । अग्रे अस्मिन् प्रपाठके तु, यद्वै किञ्चाध्यगीष्ठा इत्यादिना नारदोक्ता ऋगादिविद्या अनुद्य नामात्मकब्रह्मत्वं तत्रातिदिश्यते । तथेव मनःप्रभुतिरूपात्मकं जगत्तत्त्वच्छव्देनानुद्य तत्तदात्मकब्रह्मत्वं तत्रादिश्यते ।
अतो यथा कौण्डपायिनां सत्रे मासमग्निहोत्रं जुहोतीत्यग्निहोत्रनामना
प्रकृताग्निहोत्रधर्मास्तत्रादिश्यन्ते तथात्र, नामोपास्वेति स यो नाम
ब्रह्मत्युपास्त इत्यादिवाक्येनामादीञ्जगद्भपाननुद्य नामादिशब्देसत्तनदात्मकब्रह्मत्वं तेष्वतिदिश्यत इत्यतिदेशाद्यि हेतोर्क्षानप्रकारविशेष
प्रवाग्रंश्सिमन् प्रपाठके निरूप्यत इत्यर्थः ॥ ४६ ॥

विद्येव तु निर्द्धारणात् ॥ उक्तं पूर्वपक्षं सूत्रव्याख्यानेन निर-स्यन्ति । \* तुशब्द इत्यादि \* नतु विद्याशब्दो ज्ञानसामान्ये प्रसि-द्धः । सर्वातमभावस्वरूपे ज्ञानविशेषे कथं नियम्यत इत्याकाङ्कायां तदुपपादनाय वरणादिश्रुत्येकवाक्यतया प्रकृतश्रुतितात्पर्यं वक्तुं पूर्वे वरणश्रुति व्याकुर्वन्ति । \* अत्रेत्यादि \* अस्याम उक्तायां श्रुतौ वर-णश्रुत्यविरुद्धं तात्पर्यं तस्माद्धरणश्रुत्यथं उच्यत इत्यर्थः । वरणश्रु-तिस्तु—नायमात्मा प्रवचनेन छश्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन । य-मेवैष वृणुतं तेन छश्यसस्येष आत्मा वृणुते तनुं स्वामिति मुण्डके करवल्ल्यां चास्ति । विवृणुत इति पाठान्तरं चास्ति । \* उक्त्वेति\* विषयमध्याह । तस्येष आत्मा रुणुते तनुं स्वामिति । तस्य रुत-स्यात्मन एष भगवानात्माऽत एव तत्तनूष्ट्यः स जीवात्मा । त-द्वरणस्यावश्यकत्वज्ञापनाय स्वामिति । सर्वो हि स्वकीयां तनु-मात्मीयत्वेनात्मत्वेन च रुणुते । तद्विशिष्ट एव भोगान भुङ्क्ते ।

पाद्त्रयेणोक्त्वा । \* अत प्वति \* भगवतो वृतात्मत्वादेव । तथाच तस्येष आत्मा सन्नर्थात्तं स्वां तनुं वृणुत इत्यन्वयः । ननु माध्यन्दि-नानामन्तर्यामिब्राह्मणे यस्यात्मा दारीरामिति सामान्यत आत्ममात्रस्य ब्रह्मशरीरत्वश्रावणात् कथं वृतस्येव तत्तन्रूरूपत्वमित्याकाङ्कायामा-हु:। \* तद्वरणस्येत्यादि \* तथाच यद्यपि तत्र सामान्यते आत्म-मात्रस्य द्वारीरत्वं श्रावितं, तथापि य आत्मानमन्तरो यमयतीति नि-यन्तव्यत्वायेव साधारण्येनेव श्रावितं, न तु स्वकीयत्वकथनपूर्वक-म् । अतः सर्वेष् शरीरत्वे साधारणर्राप यं स्वीयत्वेनालोचितवाँस्न-मेव बृणुत इत्यर्थः । विवृणुते इति पांठऽपि विद्येषण बृणुतः इत्यर्थः । नतु विवरणपदस्य प्रकाशनार्थकत्वाद्विवृणुत इति पांठऽयमर्थो न लप्स्यते, किन्तु यं वृणुते तस्य स्वां तनुं प्रकाशयतीत्यवार्थो लप्स्यत इतिचेन्मैवम् । तस्मिन्नपि पक्षे तनुविवरणिळङ्गेनोक्तस्यार्थस्य छा-भात् । तथाहि । सर्वेषां जीवानां तीरुयेऽप्यत्र यं वृणुत इति विद्यो-षकथनाद्वरणीये कश्चिद्विशेषो विवक्षितः । सोऽपि न जीवे साधार-णशास्त्रीयसाधनजन्मा । पूर्वाद्धांसङ्गत्यापत्तेः । नापि साधनाभाव-जन्मा । पामरपशुकोटमात्रेषु तदापत्तेः । माधनशास्त्रवैयर्थ्यापत्ते-श्च । अतोऽन्यथानुपपस्या भगवदालोचनजन्मेव वाच्यः । सोऽपि, न क्कानिभक्तमाधारगः । भावभेदानुपपत्तेः । स्वं विवृगुतः इत्येतावतैव चारितार्थ्येन तनुपद्वैयर्थ्यापत्तेश्च । अतस्तनुपदानुरोधात् साका-रस्येव प्रकाशो वक्तव्यः । स तु प्रायो भक्तानामेवेति वरणविषयतया सुखेनैव भक्तो लप्स्यते । यत्तु केचिद्स्मिन् मन्त्रे, यमेव परमात्मान-मेप विद्वान् वृणुतं प्राप्तुमिच्छति तेन वरणेन एष परमात्मा लक्ष्यो. नान्येन साधनान्तरेण । नित्योपलब्धस्वभावत्वात् । कीरशोऽसावा-त्मलाभ इति, उच्यते । तस्य एव आत्मार्यवद्यासंछन्नः स्वां पूरां अत एव तैत्तिरीयकोपनिषत्स्विप ब्रह्मविदामोति परिमिति सामा-न्यतो ब्रह्मविदः परब्रह्ममाप्तिमुक्त्वाग्रिमची विशेषतोऽवदत्। ससं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मित ब्रह्मस्वरूपमुक्त्वा यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन सोऽञ्नुते सर्वान कामान सह ब्रह्मणा विपश्चितेत्युक्तम् । एतद् यथा तथाऽऽनन्दमयाधिकरणे पपश्चितमस्माभिः।

तनुमात्मा तत्त्वस्वरूपं प्रकाशयति । प्रकाशे घटादिरिव विद्यायां सत्यामाविर्भवतीति मुण्डके व्याचकुः। यद्यपि काठके, यमेव स्व-मात्मानमेष साधको दृणुते प्रार्थयते तेनैवात्मना वरित्रा स्वयमात्मा लभ्यः श्रायते इत्येतत्। निष्कामश्चात्मानमेव प्रार्थयते । आत्मनेवात्म-लाभ इत्यर्थः । कथं लक्ष्यत इति । उच्यते । तस्यात्मकामस्यैष आ-त्मा विवृण्ते प्रकाशयति पारमार्थिकीं तुनुं स्वां स्वकीयाम् । स्वं याथार्थ्यमित्यर्थ इति । तत्रापि तनुपद्वैयर्थ्यस्य दुर्वारत्वाद् वरणीः यवरित्रोरभेदाङ्गीकाराच व्याख्येयविरोधः स्पुट एव । किञ्च । गी-तायाम् । एवं सतत्युक्ता य इत्यर्जुनप्रइते भगवता, मय्यावेइय मनो ये मामित्युत्तरेण, चतुर्विधा भजन्ते मामिति भजनमुपक्रम्यैव, ज्ञानी त्वारमैव में मत्रमिति ज्ञानिभक्तस्यैवात्मकत्वकथनेन, तपिस्वश्योऽधि-को योगीति सन्दर्भे शुष्कज्ञान्यपेक्षया योगिन उत्कर्षमुक्तवा, श्रद्धा-वान भजते यो मां स में युक्ततमा तम इति भक्तोत्कर्षकथने चा-स्मदुक्तार्थस्येवोपोद्वलनाच्च तदसङ्गतम् । अतो विवरणपदस्य प्र-काशनार्थकत्वपक्षेऽपि तनुप्रकाशिलङ्गेन भक्तस्यैव वरणविषयत्वं निश्चीयत इति तेष्वेव स्वीयत्वं सिद्धातीति पूर्वोक्तप्रकारे न कश्चि-होष इति हृदिकृत्योक्तार्थदाढ्यीय श्रत्यन्तरमाहः । \* अत एवेत्या-दि 🛪 । तथाच यदि लाभपदार्थः प्रकाशनरूपः श्रुत्यभित्रेतः स्यात्त-दाऽस्यामृचि प्राप्तिपदार्थः कामभोगरूपो नाच्यत । अतो न पूर्वोक्तेsर्थे विप्रतिपत्तव्यमित्यर्थः । पतच्छुरुतावपि विप्रतिपत्तिश्चेत्तदा प्-र्घप्रनथमवलोक्य स निरसनीयेत्याशयेन आहुः। \* एतदित्यादि \*। आनन्दमयाधिकरणे अक्षरादुत्तमस्य रसक्रपस्यैव परशब्दार्थत्वेन निर्णीतत्वातं परमव्योमत्वेन चाक्षरस्य तद्धाम्नो निर्णीतत्वाहरणेतै-

व तत्प्राप्तेरपि विचारितत्वात्तथेत्यर्थः । नतु वरणश्रुतिः काठके अ-न्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादन्यत्रास्मात्कताकृतात्, अन्यत्र भूताच्च भ-व्याध यत्तत् पश्यसि तद्वदेति प्रश्ने, सर्वे वेदा यत्पदमामनन्तीत्या-दिना, पतद्भेवाक्षरं ब्रह्मेति प्रकृत्य पठिता । मुण्डकेऽपि, अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते यत्तद्द्रयमप्राह्यमित्यक्षरमेवोपक्रम्य पठि-ता । एवं सति पुरुषोत्तमप्रसङ्गस्य कुत्राप्यदर्शनात्। कथमत्रैवं भ-गवत्परत्वेन व्याख्यायत इतिचेत् । अनवधाय वर्दास । काठके सर्ववेदवेद्यत्वं परस्यैवोच्यते । तच्च वाच्यवाचकाभेदविवक्षया प्र-णवे वक्तुमक्षरपदेन प्रणवं परामृष्य तत्र ब्रह्मत्वमुपासनासाधन-त्वाय विधीयते मन्त्रद्वयेन । ततो, न जायते, न म्रियते वेति मन्त्रद्व-येनोपासकस्वरूपमुक्ता, अणोरणीयान् महतो महीयानित्यःदिमन्त्र-त्रयेण तस्य परस्यात्मनो विरुद्धधर्माश्रयत्वादिकमुक्ता, तस्य ज्ञानं कथमित्याकाङ्कायां,नायमात्मेति पठ्यते।अता न तद्गन्धः । मुण्डकेऽपि प्रथमे मुण्डके यत्तदहरयमग्राद्यमित्यादिना सर्वस्वरूपत्वेनाक्षरं प्र-स्तृतं, द्वितीयेऽपि, यथा सुदीप्तात् पावकाद्विस्फुलिङ्गा इति मन्त्रेण तस्मात् सजातीयसृष्टिमुक्ता, दिव्यो ह्यमुर्तः पुरुषः स बाह्याभ्यन्तरो श्वजः।अप्राणो ह्यमनाः शुभ्रां ह्यक्षरात्परतः पर इति मन्त्रे पूर्वोक्ताद-क्षरात् परतः परोऽतिरिक्त उक्तः । तृतीयेऽपि, द्वा सुपर्णेत्यनेनान्तर्या-मितया तमेव परामृष्य ततो जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशमित्यादिना तद्दर्शनफलमुक्त्वा, ततो ज्ञानप्रसादेनेत्यनेन निष्कलध्यानात्तद्दर्शनमु-क्का ततो ज्ञानप्रसादेऽपि न स्वसामर्थ्येन पर्यात किन्तु तत्समार्थ्येनै-वेत्याशयेन नायमात्मेत्यादिकं पठ्यते । तेनोभयत्रापिं पुरुषोत्तम एव प्रकृत इत्यनवद्यम् । एतदेव गीतायामुपबृहितम् । द्वाविमी पुरुषा लोक इत्यारभ्य, प्रथितः पुरुषोत्तम इत्यन्तेन । ननु तथापि शासा-न्तरस्थस्य वाक्यस्य कथमेतच्छेषत्वमितिचेत् । ऐकार्थ्यादिति इसंः हानौ तूपायनेति स्त्रे, कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानरष्टान्तेषु भालुविनां कुशा वानस्पत्या स्थिता मापातेति निगमस्थवाष्यशेषत्वमीवुम्बर्यः कुशा इति शाट्यायनिवाक्ये सर्विभोष्यकारैराइतम् । जैमिनिना च बाधलक्षणे । अपि तु वाक्यशेषः स्यादन्याय्यत्वाद् विकल्पस्य वि-धीनामेकदेशः स्यादिति सुत्रे । नानुयाजेष्विति वाष्यस्य, आश्राव-याऽस्तु श्रीषड् यज ये यजामहे वषडितिदूरस्यबाक्यशेवत्वमाहृतम्।

किञ्च पुरुषोत्तमलाभे हेतुभूतं तु भक्तिमार्गे यद्वरणं स्वीयत्वेनाङ्गी-कारकृषं तदेव, न त्वन्यादशमपीति द्वापनायाग्रे वदति, नायमात्मा बलहीनेन लभ्य इति । बलकार्य हि मभुवशीकरणम् । तच्च, अहं भक्तपराधीनः, वशे कुर्वन्ति मां भक्तेत्य दिवाक्यैभेक्सैबेति बलशब्देन भक्तिरुच्यते । अन्यथा पूर्ववाक्य एवेतरनिषेधस्य छन

तस्मान्नात्र राङ्कालेशः॥ ननु तथापि तेषु तेषु भक्तेषु वरणमपि त-त्तदनुरूपमनेकविधामिति रसमागीयमेवात्र कथं प्रहीतुं शक्यत १-त्याकाङ्करयामाद्यः \* किञ्चेत्यादि \* तथात्रिमश्रुत्या तथाश्रयणीयमित्य-र्थः । श्रुतिस्तु मुण्डके, नायमात्मा बलहीनेन लक्ष्यो न च प्रमादात्त-पसो वाप्यालिङ्गादिति । ननु श्रुतौ बलशब्दो वर्शते, न तु भक्तिशब्द इति कथं तेन तिम्रिश्चय इत्याकाङ्कायां बलशब्देन तत्प्राप्तिमुपपा-इयन्ति । \* बलकार्यमित्यादि \*। नच बलशब्दस्य शरीरसामर्थ्ये प्रयोगदर्शनाद्धकौ तस्य लाक्षणिकत्वं स्यादिति राङ्मम् । वशीका-रके यस्य कस्यापि सामर्थ्ये तत्प्रयोगदर्शनातः। तृतीयस्कन्धे कपि-लवाक्यं 'बलं मे पश्य मायायाः स्त्रीमय्या जयिनो दिशाम् । या करोति पदाकान्ताव् अकविज्ञम्भेण केवलमि'ति अकविज्ञम्भसाम-र्थ्येऽपि तन्त्रयोगात् । अतः कार्यादिशब्दवत्सापेक्षवृत्तिकत्वात् सामर्थ्यक्रपत्वमादाय तथा प्रयोग इति न लाक्षणिकत्वगन्धोऽपि । नचैते वाक्ये गुणावतारस्य विष्णोर्ने तु भगवत इति कथमेता-इयां भक्ती पुरुषोत्तमवशीकारकत्वसिद्धिरिति शङ्खम् । एकादश-स्कन्धीयचतुर्दशाध्याये 'न साधयति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्ध-व । न खाध्यायस्तपस्त्यागो यथा मक्तिममॉर्जितेति' भगवद्वाक्येऽपि साधयतिना स्ववशीकारस्यैव बोधनादस्यैघार्थस्य सिद्धेः। तद्वा-क्योपन्यासस्तु स्फुटार्थत्वाद् गुणावतारेऽपि मुलधर्मसमानधर्मता-बोधनार्थत्वादबेयः । नतु तथाप्यत्र भक्तिरूपमेव बलं विवक्षितं, ब इतरद् आत्मनिष्ठाजनितवीर्यादिकपमित्यत्र किं गमकमित्यत आहुः। अन्ययेत्यादि #तथाच पूर्ववास्योक्तनिषेधेनैव साधनजनितवलस्या-भावे प्राप्तेऽपि, यः पुनर्वलाभावनिषेश्वस्तद्न्यथानुपपश्चिरेवात्र भक्के- तत्वात पुनर्वलाभावनिषयं न कुर्यात । वरणमात्रस्य हेतुत्वमुक्त्वा बलस्य तथात्वं च न बदेत । एताद्द्रास्य हृदि भगवत्माकट्यं भन्वतीबाह । एतेरुपार्थयतेत यस्तु विद्वांस्तस्येष आत्मा विश्वते ब्रह्म धामेति । अस्यार्थस्त्वेष आत्माऽऽत्मनोऽप्यात्मा पुरुषोत्तममे, ब्रह्म अक्षरब्रह्मात्मकं धाम विश्वते इति धामपदं पुरुषोत्तमस्याक्षरं ब्रह्म सहजं स्थानमिति ज्ञापनार्थमुक्तमन्यथा न बदेत । तेन त-दृहृदये स्वस्थानमाविर्भावयित्वा स्वयं तत्र मकटीभवतीति ज्ञाप्यते । प्रकृते क्वेतकेतृपाख्याने परोक्षवादेन ब्रह्माभेदबोधनेन पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वयोग्यता ज्ञाप्यते । अग्रे तु न ह्येतावतैवाधिष्ठाना-

र्विवक्षितत्वगमिकेत्यर्थः । ननु पूर्ववाक्ये प्रवचनादीनां त्रयाणामेव निषेघो, नेतरेपामिति तत्प्राप्त्यर्थमत बलाभावनिषेभान्न तद्युपप-त्तिरित्याकाङ्कायां तन्निवारणाय हेत्वन्तरमाहुः । \* वरणेत्यादि \* तथाच तत्रोत्तरार्द्धः पवकारेण वरणस्यैवात्मलाभहेतुतानिश्चायनात् पूर्वाद्धोंकानां प्रवचनादीनां जीवकृतयावत्साधनोपलक्षकत्वं सिद्धे बलाभावानुपपत्तितादयस्थ्येऽस्मिन् बलाभावनिषेधमुखेन बलहेतुता-बोधनात्तद्बलं लौकिकमायादिकबलाभ्यामतिरिक्तं भगवद्नुब्रहज-न्यं पुष्टिमार्गीयमेव ब्राह्मम् । तचाकरीत्या भक्तिरूपमेवेत्यतः सैवा-त्र मृह्यते। बलपदस्य सामर्थ्यसामान्ये शक्तत्वेऽप्युक्तयुक्त्या तद्विशे-ष प्वपर्यवसानादित्यर्थः । प्वश्चैतद्त्रेप्रमाद्स्यालिङ्गतपसञ्च यो निषेधस्तेनाप्रमादस्य सलिङ्गतपसश्च सहकारिता बोध्यते । तत्राप्र-मादो भगवदिच्छानुरूपसेवाकरणादिरूपः । सिळङ्कतपश्च सर्वात्म-भावसहितविरहभावरूपं श्रंयम् । एतदुत्तरार्द्धमवतार्य ब्याकुर्वन्ति । \* एताइशस्येत्यादि \*। \* तद्धृदय इति \* तस्यैवं यतमानस्य हृद्-ये। ननु भवत्वेवं श्रुतिद्वयार्थस्यापि पूर्वसुत्राभ्यां यदस्यात्मप्रकर-णादिना जीवब्रह्माभेदपरत्वमाराङ्कितं तस्य कथं परिहार इत्याका-ङ्कायां पूर्वस्यास्य च तात्पर्यमादुः । \* प्रकृत इत्यादि \* प्रकृते छान्दो-ग्यस्य आत्मवाक्ये श्वेतकेतुपाख्याने । अन्यार्थमन्यकथनकपो यः

स्मकाऽक्षराविर्भावो भवति, पुरुषोत्तमस्य वा । तथा सित कानिनां सर्वेषां परमाप्तिः स्यान्नत्वेवं, भक्त्याहमेकया प्राह्य इत्यादिवाक्यैः, किन्तु भगवदनुष्रहेण भक्तसङ्गेन च भक्तो सत्यामिति
क्षापनाय भक्त एव तद्वोधाधिकारीसिप क्षापियतुं भक्तस्य नारदस्य भगवदावेशयुक्तस्य सनत्कुमारस्य च संवाद उक्तः । तत्रात्मशब्देन पुरुषोत्तम उच्यते । भिक्तमार्गे तु निरुपधिस्नेहविषयः
स एव यतः । स तु सर्वात्मभावेकसमाधिगम्य इति सर्वात्मभाव
एव विद्याशब्देनोच्यते । परमकाष्ठापन्नं यदस्तु तदेव हि वेदान्तेषु
मुख्यत्वेन मित्रपाद्यम् । अक्षरत्रह्मादिकं तु तदिभूतिक्ष्यत्वेन
तदुपयोगित्वेन मध्यमाधिकारिक्तलत्वेन च प्रतिपाद्यते । तेन तत्र
विद्याशब्दप्रयोग औपचारिकः, सर्वात्मभाव एव मुख्यः । युक्तं
चैतत् । अक्षरविष्यिण्या विद्यायाः सक्ताशात्तत उत्तमविष्यिण्यास्तस्या उत्तमत्वम् । एवं स्ति पूर्वप्रपाठकस्याक्षरप्रकरणत्वा-

परोक्षवादस्तेन जीवस्याक्षरब्रह्माभेद्बोधनेन पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वयोन्यता क्षाप्यते । अप्रे तद्विमप्रपाठकं तु, न ह्यतावतत्युक्तरीत्या योन्यतामात्रणं न सः, किन्तु भगवद् नुप्रहभक्तसङ्काभ्यां जातायां भक्ती स इति क्षापियतुं तयोः संवाद उक्तस्य च संवादस्य भक्तिमागीय- लिङ्कवत्त्यां तथात्वात् तत्रत्यात्मश्चेतं तन्मार्गे निरूप्धिप्रीतिविष्यः पुरुषोत्तम प्वोच्यते, न जीवात्मा, नाष्यक्षरब्रह्म । पुरुषोत्तमस्तु सर्वात्मभावेकप्राप्य इति स एव सर्वात्मभावा विद्याश्चेत्ते । किञ्चपरमकाष्ठापन्नामित्याद्यक्तरीत्या वेदान्तस्यापिपुरुषोत्तम एव तात्ययम् । यद्यपि मुण्डकं, अथ परा यया तद्क्षरमधिगम्यत इत्यक्षरिविद्यायाः परिवद्यात्वमुक्तम् । तथाऽप्यप्रे, अक्षरात् परतः पर इति पुरुषस्य ततः परत्वधावणात्तिद्यायामेव परिवद्यात्वं विश्वाम्यतीन्त्यक्षरिवद्यायां नान्तरीयकत्या विद्याश्चर्यप्रेगः परत्वोपचारादेवे- ति सर्वात्मभाव एव विद्यापद्रप्रयोगा मुख्यः । तस्या एव च विद्याया

दुत्तरस्य पुरुषोत्तममकरणत्वात्त्वद्वेत्विसिद्धिश्चात उक्तन्यायेन वि-दैवाग्रिममपाठके निरूप्यते, न तु पूर्वोक्तात्मझानमकारिवश्चेषः । अत्र हेतुमाह । निर्द्धारणादिति । सुखं त्वेव विजिज्ञासितव्यिम-त्युक्त्वा सुखस्वरूपमाह । यो वै भूमा तत्सुखं नाल्पे सुखमित्त भूमेव सुख भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य इति । अक्षरपर्यन्तं गणि-तानन्दत्वाद पुरुषोत्तमस्यैवानन्दमयत्वेन निर्द्धारस्यात्मकत्वाद स एव भूमा तस्यैव विजिज्ञासितव्यत्वेन निर्द्धारणादिसर्थः । भूम्नो लक्षणमग्रे उच्यते । यत्र नान्यद पश्यतीसादिना । यस्मिन् सति नान्यद पश्यतीसर्थः । तथा सति सर्वात्मभाववतः प्रभु-

उत्तमत्वम्। एवं सत्युभयत्र प्रतिपाद्यभेदेन प्रकरणभेदात्त्वदुक्तस्य भवद्भिमतात्मविद्याप्रकारविशेषतासाधकस्य प्रकरण<del>ैक</del>्यस्वरूपस्य हेतोरसिद्धिरित्यस्मद्भिप्रेतमेवात्रोच्यते, न तु त्वदुक्तमित्यर्थः । एवं प्रकरणभेदे सत्यतिदेशोऽप्यिकिञ्चित्कर एव ।अतिदेशमात्रेण तदवा-न्तरभेदत्वस्य काप्यसिद्धत्वादिति । हेतुं व्याकुर्वान्त । \* सुखं त्वेवे-त्यादि \* तथाच पूर्वत्र सदेव सीम्येति सद्गुपमात्मानं प्रकृत्य तद्भे-दशानमुपदिष्टम् । इह तु निरवध्यानन्दरूपं जिश्रास्यत्वेन निर्द्धारय-ति । यद्यत्र पूर्वप्रकृत आत्मा बोधनीयः स्यात्तदात्रापूर्वे भूमशब्दं न षदेत्। वदति तु भूमपदम् । अतः राद्धान्तरेण पूर्वस्मादारमनः स-काशाद् भूमपदोक्तस्य भेदे सिद्धे विषयभेदान्नात्र पूर्वोक्तं श्रानमुख्य-ते । किन्तु मुख्या सर्वात्मभावरूपैव विद्योच्यते । यद्यपि, सत्यं भ्रान-मनन्तं ब्रह्मेत्यादिश्रवणात्त्रयाणामविनाभावस्तथापि सावधिनिरवधि-त्वाभ्यामानन्दस्य भेदात् पूर्वत्र गणनापि रिच्छिन्नस्यैव तस्य सिद्धिने तु निरवधेः । अतो भूमपदेनात्र तस्यैव निर्द्धारणात् तथेत्यर्थः । ननु भूमाऽत्र जिज्ञासत्वेगोच्यते, तावता सर्वात्मभावः कथं लक्ष्यत इत्या-काङ्कायामाडुः। भूम्न इत्यादि । तथाच भूमलक्षणस्येन् यत्रेति पदेन पूर्वोक्तरीत्या भूमशानसत्तासूचनात्तज्ञानरूपस्य सर्वारमभाषस्य लाभ इत्यर्थः । ननु भूमलक्षणे तदितरदर्शनं निषिद्ध्यते । सर्वात्मभाववतां तु तद् इइयते इति कथं तेन तल्लाम इत्यत आहुः। \* तथा सतीत्या- दर्शने ससपि लीलोपयोगिवस्तुदर्शनादिकमनुपपन्निमिति शङ्का तु, तस्य ह वा एतस्यवं पश्यत एवं मन्वानस्यवं विजानत आत्मनः माणा इसादिना निरस्ता वेदितव्या । तैः सह लीलां चिकीर्षतः मञ्जत एव सर्व सम्पद्यते, न तु भक्तसामर्थ्येनेति भावेन तदुक्तेः ॥ ४७ ॥

### दर्शनाच्च ॥ ४८ ॥

हश्यते च सर्वात्मभाववतां भक्तानां व्रजसीमन्तिनीमभृतीनां पूर्विमतर्विस्मृतिर्भगवत्स्पर्शादिनाग्रे सर्वसामर्थ्यमिति व्यासः स्वान्तुभवं प्रमाणत्वेनाह । उक्तञ्च श्रीभागवते, ताभिरेव, चित्तं सुखेन भवताऽपहृतं यहेषु यिन्नर्विशत्युत कराविष यृह्यकृत्ये, पादौ पदं न चलत इसादिना । तेन ज्ञानशक्तिक्रियाशक्तितरोधान- सुक्तं भवति । अग्रे तदाविर्भावादिकं स्फुटमेव ॥ ४८ ॥

नतु सनत्कुमारनारदसंवादात्मकमेकं वाक्यम् । तत्रोपक्रमे मन्त्रविदेवास्मि नात्मविच्छ्रुरूतः होवं ते भगवदृद्द्योभ्यस्तरित शोक-मात्मविदिति, सोऽहं भगवः शोचामीखादिना स्वात्मक्कानस्यैवोपक-मादुपसंहारोऽपि तमादायैवोचितः । अग्रेचेद् आत्मपदानामीश्वर-

दि \*। \* तथा सतीति \* सर्वत्र भूमदर्शने सति। \* तैः सदेति \*
प्राणादिभिर्धमैः सह। तथाच तादशलीलोपयोगिपदार्थदर्शनं प्रभुसामर्थकारितम्। भगवदिच्छाया एव तथात्वात्। न तु सक्ततमतस्तेषां भगवदेकद्रष्टृत्वं निर्वाधमतः सुखेन तल्लक्षणात्सर्वातमभावलाभ इत्यर्थः॥ ४७॥

दर्शनाम् ॥ शब्दनान्याद्शनं साधियता प्रत्यक्षेणापि साधयती-त्याशयेन व्याकुर्वन्ति । \* दश्यते इत्यादि \* । \* स्वानुभविमाति \* स्ययं समाधावनुभूतम् । शेषं निगद्दश्याख्यातम् ॥ ४८॥

परत्वं स्वाद्वाक्यभेद जनक्रमविरोधश्च स्याव तस्माद्वाक्यानुरोधातः पूर्वज्ञानमकारविशेष एवायमिति मन्तव्यमिस्रत उत्तरं पठति ॥

श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच न बाधः ॥ ४९ ॥

नैवं वाक्यानुरोधाद्वरणेन सर्वात्मभाविष्ठङ्गभूयस्त्वं वाधित-व्यम् । वाक्यापेक्षया श्रुतिलिङ्गयोर्बलीयस्त्वातः । एतद्बलीयस्त्वं तु, श्रुतिलिङ्गवाक्यपकरणस्थानसमाख्यानां समवाये पारदौर्बल्य-मिति जैमिनीयसूत्रे सिद्धम् । प्रकृतः इतरसाधननिषेधपूर्वकं, य-मेगेष ष्टणुते तेन लभ्यस्तस्यैष आत्मा ष्टणुते तनुं स्वामिति श्रुति-

श्रुत्यादिवलीयस्त्वाच न वाधः । सूत्रमवतारयन्ति । \* न-म्बित्यादि \*। नतु मास्त्वस्य पूर्वप्रकरणशेषत्वम्, तथाप्यस्य प्रपा-हकस्यान्तमेकवाक्यत्वं तु निःसन्दिग्धम् । विषयभेदाभावात् । तत्न चोपक्रमे सोऽहं भगव इत्यादिनात्मैव पृष्टः । उपक्रमश्चासञ्जातवि-रोधत्वादुपसंहारात् प्रबल इति पूर्वमन्त्रे स्थितम् । अत उपसंहारोऽ-प्यपक्षममादायैव नेतुमुचित इति तत्रत्या आत्मशब्दास्तत्परा एव युक्ताः। अग्रे चेद्, अथात आत्मादेश इत्यादीनामात्मपदानामीश्वरपर-त्वं स्यात् तदा ऐकार्थ्याभावादथात आत्मादेश इत्यादिकं भिन्नं वा-**क्यं स्याद्**पक्रमविरोधश्च स्यादत उपक्रमगतात्मवाक्यानुरोधात् प्-र्वप्रकरणोक्ती ज्ञानस्य प्रकारकविशेष एवायमिति मन्तव्यम् । किञ्च अत्र हि वरणिलङ्गं सर्वात्मभावो न भूमलक्षणवाक्यमात्रेण सिद्धा-ति, येन प्रकरणमनाइस्य स गृह्यते । किन्तु तदारभ्य, आत्मन एवदं सर्वमित्यन्तेन।अतः सन्दर्भो यथा सर्वोत्मभावबोधकमवान्तरप्रकर-णं. तथा प्रपाठकः सर्व आत्मबोधकं महाप्रकरणमतो भूमलक्षण-वाक्यस्य सन्दिग्धत्वात् प्रपाठकरूपं महाप्रकरणमेवानुसर्चव्याम-स्यत उत्तरं सुत्रं पठतीत्यर्थः । सूत्रं ब्याकुर्वन्ति । \* नैषमिरयादि \* । \* भूवस्त्वमिति । परमात्कर्षः । तत्र कि श्रुत्यादिकमित्यपेक्षायां पूर्व भ्रतंरकत्वात्तां स्मारयन्तो लिङ्गं स्फुटीकुर्वन्ति । \* प्रकृते इत्यादि \*। अयमर्थः । सत्यमिदमात्मबोधकमान्तमेकं वाक्यम् । उपक्रमश्च बली- र्वरणमात्रलभ्यत्वमादः। एतद्रे च नायमात्मा बल्हीनेन लभ्य इत्यु-पक्रम्यैतेरुपायेर्यतते यस्तु विद्वास्तस्येष आत्मा विश्वते ब्रह्मधा-मेति श्रुतिः पञ्चते । एतच्च, विद्येव तु निद्धारणादिसत्र निष्-पितमः। अपरश्च, नात्मविद तरित शोकमात्मविदितिनारदवा-वयानुवादयोरात्मपदमुत्तमपत्रनात्मकेन लिक्केन पुरुषोत्तमपरमिति

यान्, तथापि स नाभ्वप्रतिप्रहेष्टिवाक्य इव निःसन्दिग्धः । तत्रत्या-त्मपदस्य जीवाक्षरपुरुषोत्तमसाधारण्यात् । तथा सति तत्र को वा प्राह्य इति विमर्शे नारदस्य शोकतारकात्मन्नानार्थे प्रष्टुं प्रहस्तत्वेन ताइश प्रवातमा प्राष्ट्यः। स च निरवधिसुखरूपत्वात् पुरुषोत्तम एव । न जीवो, नाष्यक्षरम् । आद्यस्य दुःखित्वादन्यस्य गणितानन्दत्वात् । अतो निरविभसुखरूपात्मामिधायिका या भूमश्रुतिः सा वाक्याद् बलीयसी । बुभुत्सितात्मस्बरूपनिर्णायकत्वात् । किञ्च । आत्मलाभा-न्न परं विद्यत इतिश्रुत्यन्तरे आत्मलाभस्य परमलाभत्वश्रावणाच्छोक-सारकोऽप्यात्मा लक्ष्यमान एव शोकं तारयति, न त्वलक्ष्यमानः । लामश्च न ज्ञानमात्रम् । किन्तु स्वाधीनतापुरस्कृतम् । प्रकृते च यदा वै सुखं लभत इत्यादिकथनालुभ्यमानस्येव निरवधिसुखक्रप-स्य भूमनः शोकतारकत्वमभिसंहितम् । तस्य च, इतरिनष्धेत्याद्य-क्तरीत्या बरणश्रुतिस्तन्मात्रलभ्यत्वमाह । पतद्रत्रे च नायमात्मेति भक्तिलक्ष्यत्वबंधिका श्रुतिः पठवते । अतः आत्मक्कानस्य कायमान-स्यात्मनो वा शोकतारकत्वसम्पादिका, लभत इति लाभभूतीश्च ता-हशी। तथा, यमेवैष इति श्रुतिवरणमात्रलभ्यत्वमात्मन आह् । तह-व्रिमा च भक्त्यादिलभ्यत्वम् । तानि च वरणस्यैव व्यापारभूतानि एतद्रश्रे पुरुषोत्तमस्य लिङ्गम्। पुरुषः स परः पार्थभक्त्या लभ्यस्त्वन-**न्ययंतिगीतावाक्यात् । एतन्छिङ्गं, चकाराद् भूमादिश्रुतिः। उमयक्रपि,** विद्येचेति सूत्रे निरुप्तिम् । अत्र श्रुतिबोधको प्रन्थः प्रायस्त्रुटित इतिः प्रतिभाति । पूर्वोत्त्रस्य लिङ्गस्य श्रत्यन्तरस्थत्यातः प्रकृतसन्दर्भसं लिखं दर्शयन्ति \* अवरश्रेति \*। \* नारदवाक्यानुवादयोरिति \*। नारद्वाक्ये तर्मुवादे स । \* उत्तबभरनारमकेनेति \* वस्ति सग्वो क्षायते । स हि सर्वेभ्य उत्तमोऽतो ब्रह्मेत् पास्यत्वन सनत्यारो -क्रमतिरूपं ततस्ततो भृयोऽस्तित्यप्रच्छत् । अन्ते सर्वाधिकत्वेन मुखात्मकत्वेन भृपानं श्रुत्या तथा नाप्रच्छत् किन्तु तत्माप्त्यर्थम् । अवार्का कस्मिन् मितिष्ठित इसप्रच्छत् । तदा सर्वात्मभाववत्स्वेव मितिष्ठित इसारायेन सर्वात्मभाविङ्कात्मकं भावं, स एवाधस्ताद् इसादिनोक्तवान् ॥ ४९ ॥

नन्वेतया श्रुसा न सर्वात्मभाविस्त्रात्मको भाव उच्यते, किन्तु न्यापकत्वेन सर्वक्रपत्वेन स्वभिन्नाधिकरणा<u>भटाद्व्यटा</u> भितिष्ठितत्वमेवोच्यत इसत उत्तरं पठति ।

> अनुबन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तरपृक्त्ववद् दृष्टश्च तदुक्तम् ॥ ५० ॥

नाम्नो भूय इत्यादिक्पाधिक्यप्रश्नातमकेन । एतदेव विभजनते ।

\* स हीत्यादि \* । स पुरुषोत्तमो हि निश्चयेन । स उत्तमः पुरुष
इति श्रुतेरतोऽस्मि लोके वेदे चेति स्मृतेः सर्वेश्यो नामादिप्राणपर्यन्तेश्योऽश्वराच्चोत्तमः। अतो नामाद्याऽऽशान्तेषु ब्रह्मेत्युपास्यत्वेन कथनात् । सनत्कुमारोक्तप्रतिक्षपं = सनत्कुमारेण, नाम्नो घा च भूयोऽस्तीत्याचुक्ते तन्मे भवितु भगवानित्येवं तल्लक्षितकपम् । ततस्ततो
भूयोऽस्तीति शात्वा अपुच्छत्। अन्ते पश्चात् सर्वाधिकं भूमानं श्रुत्वा,
तथा, अस्ति ततोऽपि भूय १ इत्येवं नापुच्छत्, किन्तु तद्धिष्ठानमपृच्छत्।तथाचैतत्प्रइनह्ययसामर्थ्येनाप्युपक्रमगतमात्मपदं पुरुषोत्तमपरमिति निश्चीयते । वाक्यालिङ्गस्यापि बलीयस्त्वादित्यर्थः ।
नन्वस्त्वात्मपदं पुरुषोत्तमपरं, तथापि विवक्षितसर्वोत्ममावबोधकस्यात्रादर्शनात् कथं न तङ्गयस्त्यवाध इत्यत आहुः \* तदेलाहि \*
तथाच द्वितीयप्रइनोत्तरे सर्वात्मभावलिङ्गस्य दर्शनान्न तद्बाध इतथांः । पतेनावइयकोपपत्तिरत्र वाक्यतात्पर्यनिर्णायिकत्युक्तम्॥४९॥
अञ्चक्थादिश्यः प्रशान्तरपृथक्त्ववद् दृष्टभ तदुक्तम्॥ ॥ सृत्र-

मवतारयन्ति । \* नन्वित्याि \*। तथाच पूर्वमुपक्रमंगतबाक्य-

भूमस्त्रक्षं श्रुत्वा स भगवः किस्मन् प्रतिष्ठित इति पदने स्वे महिम्मीत्युत्तरम् । तदर्थस्तु स्वीयत्वेन द्यते भक्ते यो महिम-क्षः सर्वात्मभावस्तिमिकिति स्वक्ष्पात्मके महिम्मीति वा । भग-वदात्मकत्वातः सर्वात्मभावस्य । तदितरस्य साक्षात्पुरुषोत्तमात्रा-पकत्वादस्यैव तत्प्रापकत्वातः परमकाष्ठापन्नमहित्वक्षपोऽयमेव भाव इति महिमशब्दंनोच्यते । स तु विषयोगभावोदये सस्येव सम्यग् झातो भवति व्यभिचारिभावैः । ते त्वनियतस्वभावा इति ज्ञाप-

षळेन प्रत्यवस्थाने तस्य वाक्यस्य सन्दिग्धार्थत्वादुपसंहारगतत्वेप्यसन्दिग्धाभ्यां ततः प्रबलाभ्यां श्रुतिलिङ्गाभ्यामेतद्वाक्यार्थनिर्णयेनात्र ताभ्यामातमपदस्य पुरुषोत्तमपरत्वेप्येतया द्वितीयप्रदनश्रुत्या
यत् सर्वातमभावसमर्थनं तन्न युक्तम् । तदुत्तरश्रुतौ पुरुषांत्तमस्य
स्वप्रतिष्ठताया एव सिद्ध्या भवदुक्तसर्वात्मभाववद्धकस्याधिकरणताया असिद्धौ सर्वातमभावस्यात्र प्रतिपत्तमभाववद्धकस्याधिकरणताया असिद्धौ सर्वातमभावस्यात्र प्रतिपत्तमभाववद्धकस्याधिकरणताया असिद्धौ सर्वातमभावस्यात्र प्रतिपत्तमभाववद्धकस्याधिकरणताया असिद्धौ सर्वातमभावस्यात्र प्रतिपत्तमभाववारकं सौत्रं हेतुमुक्तश्रातविचारमुखेन व्याकुर्वन्ति । \* भूमेत्यादि । \* यदुक्तमत्र सर्वात्मभाषिलङ्गात्मको भावो नोच्यत इति । तन्न । यतोऽत्र भूमस्वरूपश्रवणानन्तरं तदाधारप्रदने सनत्कुमारेण स्वे महिम्नीत्युत्तरमुक्तम् ।

तत्र स्वपद्स्यात्मीयवाचकत्वे स्वीयत्वेन वृतो यो मकल्लिक्षे यो महिमा सर्वातमभावकप उत्कर्षस्तिमित्रस्यर्थो मबति। यदि च स्वपदमातमवाचकं, तदा स्वरूपात्मके महिम्नीत्यर्थो
भवति। स च महिमा सर्वात्मभाव एवेत्युभयथापि तस्य महिम्नो
भगवत्स्वरूपात्मकत्वात्स्वपदेन विरुद्धाते। नच तस्य स्वरूपात्मकत्वे
कथं महिमकपत्वमिति राङ्क्रनीयम् । सेतुत्ववदुपपत्तः तदितरस्य
पुरुषोत्तमभिन्नस्य तत्प्रापकत्वाभावादस्य तदात्मकभावस्यैव तत्प्रापकत्वाद्यमेष् सर्वोत्कृष्ट इत्ययमेव महिमपदेनोच्यते। स तु विप्रयोगभावोदये सत्येव सम्यक् परमत्वेन क्रपेण व्यभिचारिभावेर्कातो
भवति। ते त्वनियतस्वभावा इति क्षापियतुं, त्रिविधाः, तदादेशाऽहदुनरादेशात्मादेशकपास्तिस्रो विधास्तस्य मावस्य क्षापकाः प्रकारास्तां-

यितुं त्रिविधाः । स एवाधस्तादिसादिना, आत्मैवेदः सर्विमिसन्तेन निकप्य भूमपितिष्ठाधिकरणप्रक्ते यदुत्तरितं स्वे महिस्रीति तमेवानुबध्नाति, स वा एष इसनेन तच्छन्दस्य पूर्वपरामिशितान्त । एवं सित त्वदुक्तमन्यत्राप्तिष्ठितत्वं चेदिह प्रतिपाद्यं स्पाद तदोक्तरीसाऽनुबन्धं न कुर्यादहङ्कारादेशादिकं च न कुर्यादुक्तमन्वनात्तरं स्वाऽन्यवस्त्वभावान्न क्वापीसेव वदेत । तस्मादसमदुक्त

स्त्रीत्र प्रकारात् स एवाधम्तादित्यारभ्यात्मैवेदं सर्वमित्यन्तेन निरूप्य भूमप्रतिष्ठापश्चे यदुत्तरितं महिम्नीति तं महिमपदोक्तं भावमेवानुब-ध्नाति, स एव एव इति तच्छब्दस्योक्तमहिमपरामर्शित्वाद तस्मिन भक्ते एवं पश्यित्यादिना तत्कर्मकदर्शनादिकर्त्रताबोधनेन तद्भाव-वैशिष्टचं बोधयँस्तमेव भावं महिमपदेऽनुषञ्जयति । तथाच, अनुब-ध्नातीत्यनुबन्धः पचाद्यच् । पूर्वे स्वपदेनार्थबलेन घा उक्तं भावम-नुलक्षीकृत्य बध्नाति नियमयतीत्यनुबन्धः, स एव एवं पदयित्रति-बाक्यस्यः। स इति पूर्वपरामर्शः। आदिपदेन त्रिविधभावबोधकाःप-इयदाद्यो धर्माः। स च तदाद्यश्चेत्यनुबन्धाद्यः । द्वन्द्वः । तेश्यो-Sनुबन्धादिभ्यश्चतुभ्यों हेतुभ्यः सर्वात्मभाव एव इढीकियत इति तस्य न बाध इति सुत्रे योजना । न बाध इति पूर्वसूत्रस्वमत्राप्यतु-षजाते, वस्तुतस्त्वत्र,प्रज्ञान्तरपृथक्त्ववदिति दृष्टान्तबोधितं भावपृथ-क्खमेव साध्यम् । तथाच प्रज्ञान्तरस्य यथा प्रथक्त्वमस्ति तथा-ऽस्य भावस्यापि पृथक्त्वम् । यदि हि स्वे महिम्नीत्यत्रान्यत्राप्रतिष्ठि-तत्वादिकमभित्रंतं स्याद्, न भावपृथक्त्वं तदानुबन्धादिकं न कुर्या-त् । करोति च तदतस्तथेत्यर्थः । पृथक्तवप्रकारश्चाग्रे भाष्य एव मु-मुश्चभक्तस्यत्यादिक्रपे तद्विवरणे स्फुटः। एवं स्वोक्तं व्यवस्थाण्य प-रोक्तं दृषयन्ति । \* एवं सतीत्यादि \* । \* एवं सतीति \* अनुष-न्धादिस्वरूपविचारेणोक्तरीत्या श्रुतेः सामञ्जस्ये सति । एवं सती-त्यस्य तस्मादित्यनेन सम्बन्धः । तथाचैत्रं श्रुतिसामऋस्ये सित तः स्मात् । अनुबन्धकरणाहङ्कारादेशादिकरण-नक्वापीत्यवदनकपादेः तुत्रयात तथेलर्थः । नन्कहेतुत्रयाद् यद्यपि पूर्वपश्यामिमतं बाध्य-ते, तथापि त्रिविधमावैः सिद्धान्त्यसिमतं कथं सिध्वतीत्याकाक्का- प्त मार्गे ऽनुसर्त्तव्यः । आदिपदाद त्रिविधा ये भावा उक्तास्तेवामिप स्वरूपमेवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विज्ञानिन्निति क्रमेण यविक्षिपतं तदुच्यते । पूर्व हातिविगादभावेन तदितरास्फूर्स्या तमेव
सर्वत्र पश्यति । एतदेवोक्तमेवं पश्यिनस्योन । ततः किञ्चिद्वाह्यानुसन्थानेऽहङ्कारादेशो भवति । स त्वहमेव सर्वतः स्वकृतिसामध्येन तं प्रकटीकरिष्य इति मनुते । करोति च तथा। अत एवान्वेपणगुणगाने कृते ताभिः । एतदेवोक्तमेवं मन्वान इसनेन । ततो
निरुपधिस्नेहविषयः पुरुषोत्तम आत्मशब्देनोच्यते इति तदादेशो
भवति । तदा पूर्वकृतस्वसाधनवैष्णस्यक्षानेनातिदैन्ययुक्तसहजस्नेहजविविधभाववान भवति । तदेतदुक्तमेवं विज्ञानिन्नसनेन । अत
प्रवोपसर्ग उक्तः । ततोऽतिदैन्येनाविभीवे सति या अवस्थास्ता
निरूपिता आत्मरतिरिसादिना । अत्रात्मशब्दाः पुरुषोत्तमत्राचका क्षेयाः । अन्यथौपचारिकत्वं स्याद । मुख्ये सम्भवति तस्यायुक्तत्वाद । ननु सर्वात्मभावस्यापि मुक्तौ पर्यवसानमुत नेति

यामादिपदोक्तानां स्वरूपं व्याख्यातुं प्रतिज्ञानते । \* आदीत्यादि \*
\* तदुच्यत इति \* तद् व्याख्यायते । व्याकुर्वन्ति । \* पूर्वमित्यादि \*
\* पतदेवेति \* पतादशं दर्शनमेव । \* स त्विति \* अहद्भारादेशबाँस्तु । तथाचाहद्भारादेशोक्तरीत्या स्वमाने खिस्मन् सामर्थ्यविशेषमानादहमेव सर्वैः प्रकारैः स्वसामर्थ्येन तं प्रकरीकारिष्य इति
मनुत इत्यादिकयाऽनया फिक्कसयाऽहद्भारादेशफलमुक्तं प्रामाणिकखाय परिचायितं च । ततो निरुपधीत्यादिना चात्मादेशभानफलमुक्तम् । पत्रं विधात्रयोक्तानां स्वरूपं व्याख्यायाप्रिमग्रन्थं योजयक्ति । \* ततोऽतिदैन्य इत्यादि \* स्वांशमवतारयन्ति । \* नन्विस्वादि \* नन्क्युक्तिभिरत्र मवतु सर्वात्ममावस्त्रयाप्यत्र फलस्वेन
सर्वप्रनिधाविमोक्षस्यैवोक्तत्वात्तस्य च, मियते इद्यप्रनिधरिति श्रु-

संश्वयिनरासाय दृष्टान्तमाह, प्रश्नान्तरपृथक्तवविति। मुमुश्चभक्तस्य स्वेष्ट्रातृत्वेन भगविद्विषयिणी या प्रश्ना सा सर्वात्मभाववद्धक्तप्रश्नान्तः प्रश्नान्तरिमत्युच्यते । तच्च कर्मश्नानं तिद्तरभक्तप्रश्नाभ्यः पार्थवयेन तिद्विष्टेमेव साध्यति । तथा सर्वात्मभाववतो भक्तस्य यत्प्रकारिका भगविद्विषयिणी प्रश्ना तमेव प्रकारं स भावः साध्यति नान्यमिति न मुक्तौ पर्यवसानिमर्थाः । अत्र व्यासः स्वानुभवं प्रमाणत्वेनाह । दृष्टश्चेति। उक्तभाववतो भक्तस्य प्रभुस्वक्तपदर्शनाच्यितिरक्तफलाभावोऽस्माभिरेव दृष्ट इत्यर्थः । एतादृशा अनेके दृष्टा इति नैकस्य नाम गृहीतम् । अत्र शब्दमपि प्रमाणमाह । तदुक्तिमिति । भगवतिति शेषः। श्रीभागवते दुर्वाससं प्रति, अहं भक्त-पराधीन इत्युपक्रम्य, वशे कुर्वन्ति मां भक्तया सत्स्त्रियः सत्पर्ति यथेति । यो हि यद्वशिक्टतः स तदिच्छानुक्रपमेव करोत्यतो न

स्यन्तरम्वारस्येन परावरद्र्शनस्य यन्फलं तस्यैवात्र प्राह्यत्वात्तस्य च, तमेत्रं विद्वानमृत इह भवतीत्यादिश्रुत्यन्तरेषु मुक्तिरूपस्यैव सि-द्वत्वादस्य भावस्यापि मुक्तावेव पर्यवसानमिति फलतो न कश्चि-द्विशेषः । अथ, न, तदोक्तस्य फलवाक्यस्य विरोध इत्यस्यापि फल्लबलेन पूर्वज्ञानिवशेषत्वमेवाद्र्तव्यमितिशङ्कानिरासाय दृष्टान्त-माहत्यर्थः । दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति । अमुभुभक्तस्येत्यादि अत्वाच्च अन्या प्रज्ञा प्रज्ञान्तरं, तत्कृतं पृथक्तवं प्राज्ञान्तरपृथक्त्वम् । षष्ठचर्ये वितः । अतः प्राज्ञान्तरफलस्येवेतत्फलस्यापि पृथक्तवमेवेति नैतस्य वाध इत्यर्थः । नच फलोक्तिवरोधः । द्रश्चनस्य प्रागेव जातत्वेन अविद्याक्तामकर्मजन्यदृद्यप्रन्थिभेदस्य प्रागेव जातत्वेन अविद्याक्तामकर्मजन्यदृद्यप्रनिथभेदस्य प्रागेव जातत्वेन अविद्याक्तिष्य प्रकृत्वपुर्वक्षप्रस्थाभिप्रेतन्त्वेनाविरोधात् । अप्रमशेषद्वयमवतारयन्ति । अत्र व्यास इत्यान्ति । अत्र अत्र द्यास्तित्वाविरोधात् । अप्रमशेषद्वयमवतारयन्ति । अत्र व्यास इत्यान्दि ॥ । ॥ अत्र द्यास्तित्वाविरक्षां च ॥ । ताद्द्रशां मुक्तिपर्यन्तानिरक्षां

सायुज्यादिदानं, किन्तु भजनानन्ददानमेव। तेषां मुक्तयनिच्छा तु, "मत्सेवया प्रतीतं च सालोक्यादिचतुष्ट्यम् । नेच्छन्ति सेवया पूर्-र्णाः कुतोऽन्यत् कालविष्लुतम् । स्वर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थ-द्शिनः । सालोक्यसार्ष्टिसामीष्यसाद्ध्येकत्वमण्युत् । दीयमानं न युद्धन्ति विना मत्सेवनं जना'इसादिवाक्यसहस्त्रेर्निर्णीयते ॥ ५० ॥

> न सामान्यादप्युपलब्धेर्मृत्युवन्न हि लोकांपत्तिः ॥ ५१॥

ननु नान्यत पञ्यतीसारभ्य सर्वस्य प्रपाटकस्य सर्वात्मभाव-निक्ष्यकत्वोक्तिरनुपपन्ना । अत एवात्मपदानां पुरुषोत्तमपरत्वो-क्तिश्च । यतस्तस्य मुक्ताविष कामाभावः प्रतिपाद्यते। अत्र तु तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीति श्रुतिः पञ्चते । एवं सति न तिक्रिक्षपणमत्रेति वा वाच्यं, तद्भाववतोऽप्यन्यकामवत्त्वमिति वा । द्वितीयस्योक्तप्रमाणपराहतत्वेनाद्यपक्ष एवाश्रयणीय इति पूर्वपक्षं निरस्यति । नेति । तत्र हेतुमाह । सामान्याद्प्युपलब्धेरिति । त-

निगमयितुमाहुः । \* तेषां मुक्त्यनिच्छेत्यादि \* । तथाच ज्ञानमा-गीयभगवद्द्यने हृद्यग्रन्थिभेद्नं नानाविधवृत्त्यनुद्यद्भपम् । अत्र तु सर्वग्रन्थीनां प्रविमोक्षो भगवद्विषकनानावृत्त्युद्येऽपि एकत्वपर्य-न्तानिच्छाह्मप इति द्द्यनभेदात् फलभेद्स्तत्क्रतुन्यायाद्प्युपन्न इत्यर्थः ॥ ५० ॥

न सामान्याद्ण्युपलब्धेर्मृत्युवन्न हि लोकापित्तः ॥ सूत्रमव-तारयन्ति । \* निवत्यादि \* । \* प्रतिपाद्यत इति \* । श्रीमागवते कपिलादिवाक्येः प्रतिपाद्यते । \* अत्र त्विति \* श्रौते सनत्कुमारवा-क्ये तु । \* एवं सतीति \* स्मृतिश्रुत्योर्विरोधे सति । \* उक्तप्रमा-णपराहतत्वेनेति \* । उक्तस्मृतिवाक्यपराहतत्वेन । व्याकुर्वन्ति । \* नेतीत्यादि \* । \* नेति \* । यदुक्तमत्र सर्वात्मभाषो नोच्यत त्समानधर्मयोगादिष तत्प्रयोगः श्रुतावुपलभ्यतेऽनेकशो यतः । प्रक्रुतेऽषि विविधानां लोकानां विविधसुखप्रधानत्वाद्भगवत्सम्बन्धिषु सर्वेषु सुलेषु कामचारो भवतीति श्रुतेरथीं क्षेयः । ननु यथाश्रुत एवार्थोऽस्तु तत्राह । न हि लोकापात्तिरित । सर्वात्मभाववत
इति प्रकरणाद, नान्यत पश्यतीत्यादिधर्मविशिष्टस्यात्मनः प्राणादिसर्ववतो लोकसम्बन्धो युक्तिसहोऽषि नेति ज्ञापनाय हिशब्दः ।
किश्च । एतद्ग्रे, न पश्यो मृत्युं पश्यतीति श्रुसा यथा
मृत्युनिषधः क्रियते तथात्मन एवेदः सर्वामितिश्रुसेवकारेणात्मातिरिक्तव्यवच्छेदः क्रियत इति मृत्युवल्लोकोऽपि न सम्बध्यत इसाह । मृत्युवदिति । तत्र रोगादीनामपि दर्शननिषेधे ससपि मृसोरेव यन्निदर्शनमुक्तं तेन भक्तानां लोकान्तरसम्बन्धस्तत्तुल्य इति
क्राप्यतेऽत एव, नोत दुःखमितिदुःखसामान्यनिषेधोऽग्रेकृतः॥५१॥

इति, तम्न युक्तमित्यर्थः । हेतुं विवृण्वन्ति । \* तदित्यादि \* । \*अनेकरा इति \* । यथा, अजामेकामित्यत्र, सृष्टीरुपद्धातीत्यादो च ।
तथाच यत एवम अतः प्रकृते कामचारवाक्येर्ऽाप विविधानां विविधसुखप्रधानत्वात्तेन साधर्म्यण भगवत्सम्बन्धिषु पूर्वोक्तेषु रितक्रीडादिषु सुखरूपेषु पदार्थेषु लोकपद्प्रयोग इति तेषु कामचारो
भवतीति श्रुतरर्थो क्षेयो न नामादिलांकपरः । भगवत्सम्बन्धिनस्तु
सर्वात्मभाववत इष्टा, एत्राङ्क्ष्रास्तु मुक्तिपर्यन्त नेष्टा इति नेतेनाम्न
सर्वात्मभावाभावः शक्यराङ्क इत्यर्थः । यथाश्रुतार्थस्याग्रहणे युक्तिबोधनाय दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति । \* किञ्चेत्यादि \* । \* अतिरिक्तव्यवच्छेद् इति \* । प्रापश्चिकसर्वव्यवच्छेदः । सूत्रे मृत्युवदिति पष्टचयं वतिः । तथाच मृत्यारिव लोकानामप्यापित्तर्नेत्यर्थः । अन्यद्विहायेतस्यैव कथनेन यत् सूच्यते तत्, तत्र गमकं चाहुः । \* तत्रेत्यादि \* ॥ ५१॥

## परेण च शब्दस्य ताद्विध्यं भूयस्त्वात्त्व-ऽनुबन्धः ५२ ॥

अत्र हेत्वन्तरमाहाऽस्मिन्नेव श्लोके, सर्वमाप्नोति सर्वेश इति
परेण पदेन शब्दस्य श्रातिवाक्यस्यात्मन एवेदः सर्वमिति यद
पूर्वोक्तं श्रुतिवाक्यं तिद्वधतैत्र प्रतीयते इति न लोकसम्बन्धो वक्तं
शक्य इत्यर्थः । नन्वात्मन एवेदः सर्वमिति यद पूर्व श्रुतिवाक्यं
तेनैवैतदर्थलाभे पुनस्तदुक्तिनोंचितेसाशङ्कायां तत्र हेतुमाह । तुशब्दः शङ्कानिरासे । भूयस्त्वाद्धेतोः । उक्तेऽर्थे हेत्नां बाहुल्ये
तद्दादर्घ भवतीसाशयेनोक्तार्थस्यैत श्लोकेनानुवन्धः कृत इसर्थः ।
अथवा भूयःपदमाधिक्यार्थकम् । तथाच स्वकृतसाधनसाधितफलापेक्षया स्वयमुद्यम्य भगवता साधितफले निरवधिकृत्कर्ष इतिः

परेण च शब्दस्य ताद्विध्यं भूयस्त्वात्त्वजुबन्धः ॥ एतत्स्त्रप्रयोजनमाहुः । \* अत्रेत्यादि \* । लोकापत्यभावक्षपस्यार्थस्य प्राह्यत्वे, न पश्य इति स्लोकस्यं हत्वन्तरमाहेत्यर्थः । तमेव हेतुं सूत्रव्यास्यानन व्याकुर्वन्ति । \* सर्वमित्यादि \* । एतच्छ्लोकस्येति परेण
तुरीयेण सर्वमामोति सर्वश इत्यनेन पादेन, शब्दस्य सर्वेषु लोकेषु
कामचारो भवतीत्यस्य. श्रुतिवाक्यस्य ताद्विध्यम्, आत्मन पवेद्द्र्यः
सर्वमित्येवं क्षं यत् इलोकात् पूर्वं श्रुतिवाक्यं तद्विधता तत्समानार्थकत्वमव प्रतीयते।एतस्य पश्यक्लोकस्य तदेष स्लोक इत्यनेन पूर्वोक्तसर्वार्धसंग्राहकतयोक्तत्वात् पूर्वं चात्मन एव सर्वस्य निगमितत्वात्
सर्वैः प्रकारेरात्मन एव पूर्वोक्तं सर्वमामोतीत्यर्थस्य सिद्धेनं प्रापश्चिकस्लोकसम्बन्धो वक्तुं शक्य इत्यर्थः । सूत्रशेषमवतार्य व्याकुर्वन्ति ।
शब्द इत्यादि \* । \* अनुबन्धः कृत इति \* । अनु पूर्वोक्तं लक्ष्यीकृत्य बध्यते सम्बन्ध्यत इत्यनुबन्धः स कृतः।सामासन्याससाधारणस्य
लोके विदुषामिष्टत्वाद्नेन स्लोकेन कृत इत्यर्थः । उक्तरीत्या व्याख्यान अपुष्टांथत्विमत्यरुच्यार्थान्तरमस्यादुः । \* अथवेत्यादि \* ।

द्मापनाय पुनः क्लोकेन तथेसर्थः ॥ ५२ ॥

एक आत्मनः शरीरे भावात् ॥ ५३ ॥

उक्ते Sर्थे श्रुसन्तरसम्मितमप्याह । एके बास्तिनसौत्तिरीयाः बारीरे भक्तवारीरे हृदयाकाश इति यावत तत्रात्मनो भगवतो भा-वादाविभीवात तेन सह सर्वकामोपभोगं वदन्तीं श्रुतिं पठन्ति । सस्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन सो-क्नुते सर्वान् कामान सह ब्रह्मणा विपश्चितेति । अत्रोपक्रमे ब्रह्म-विद् आम्रोति परमिति श्रुतिरक्षरब्रह्मविदः परब्रह्मामाप्ति सामा-न्यत उक्त्वा विशेषतः कथनार्थ, तदेषाऽभ्युक्तेति वाक्यं तद् ब्रह्म

# तथोति \*। अनुबन्धः ॥ ५२ ॥

एक आत्मनः शरीरे भावात्॥सूत्रप्रयोजनमुक्ता ब्याकुर्वन्ति । \* एके इत्यादि \*। भाष्यमत्र निगद्व्याख्यातम् । एवमनेनाधिकर-णेनाविंहितभक्तिरूपस्य सर्वोत्मभावस्य खरूपं तस्य सर्वेश्यः सा-धनेश्य उत्कृष्टत्वं तत्फळं च निर्द्धारितम् ॥

शाङ्करे भास्करीये च भाष्ये इदं नवस्त्रमेकमधिकरणम् । तत्र चाग्निरहस्ये, नैव वा इदमग्रे सदासीदित्यस्मिन् ब्राह्मणे मनी-ऽधिकृत्य, षड्विंशतं सहस्राण्यपदयदात्मनोऽग्नीनकीन्मनोमयान्मन-श्चित इति यद्वाक्यं तिक्वचार्य तेषामग्नीनां न कियामयत्वं किन्तु वि-द्यामयत्वमेवेति सिद्धान्तितम् ॥ ५३॥

रामानुजाचार्यमते त्विद्मेकसूत्रम्। तत्र, तैक्तिरीयमहानारा-यणोपनिषत्थः, सहस्रशीपं देवमिति सर्वोऽनुवाको विषयवाश्यम्। तत्र किं पूर्वानुवाके, दहरं विपापमिति यइहरोपासनं विहितं तद्वि-षयो निर्द्धार्यत उत सर्ववेदान्तोदितपरविद्योपासनानां विषय इति संशये, दहरोपास्यविशेष एव निर्द्धार्यते प्रकरणात् । पूर्वस्मिश्चनु-वाके दहरं परवेशमभूतं यत्पुण्डरीकं पुरमध्यसः स्वम्। तत्रापि दहरं गगनं विशोकस्तस्मिन् यदन्तस्तदुपास्तिव्यमिति दहरविद्या प्रकृ-ता। अस्मिश्चानुवाके, पश्चकोशमतीकाशं हृद्यं चाष्यधोमुस्ति- मितपाद्यत्वेनाभिमुखीक्वसैषा वक्ष्यमाणा ऋक् परब्रह्मविद्धिरुक्तेत्यु-क्त्वेत्र मुक्तवती ससं ज्ञानमिति । परब्रह्मस्वरूपमनुभवेकवेद्यं न शब्दादिभिर्वेद्यमिति ज्ञापनाय स्वयं तत्तत्त्वप्रतिपादिकाप्यन्यमुखेन उक्तवती । अत्र ब्रह्मणा सह सर्वकामोपभोग उक्त इसेतदेकवा-क्यतायै सर्वेषु छोकेषु कामचारो भवतीति श्रुतेरप्युक्त एवार्थो मन्तव्य: ॥ ५३॥

त्यादिना हृदयपुण्डरीकाभिधानम् । एतस्य नारायणनुवाकस्य दहर-विद्योपास्यनिर्द्धारणार्थत्वमुपोद्वलयतीत्येवं प्राप्ते । **छिङ्गभूयस्त्वादिति । अस्यानुवाकस्य निखि**ळपरविद्योपास्यविद्ये-षनिर्द्धारणार्थत्वे बहूनि लिङ्गानि इइयन्ते । तथाहि । परविद्यासु अक्षरिशवशम्भुपरब्रह्मपरज्योतिःपरतत्त्वपरमात्मादिशद्धनिदिष्टमुपा-स्यं वस्त्विहतै रेव शब्दैरनृद्य तस्य नारायणत्वं विधीयते । भूयसीषु विद्यासु श्रुतावनूदा नारायणाभिघानभूयस्त्वं नारायण एव सर्ववि-द्यासूपास्यमस्थूलत्वादिविशेषितानन्दगुणकं परं ब्रह्मेति विशेषनिर्णये भूयो बहुतरं लिङ्गं भवति । लिङ्गराब्द्श्चिह्नपर्यायः । चिह्नभूतं वाक्यं बहुतरमस्तीत्यर्थः । तद्धि प्रकरणाद् बलीय इति पूर्वतन्त्रे सिद्धम्। यत्पुनः,पद्मकोद्यप्रतीकाशमित्यादि वचनमस्य दहर्रावद्याशेषत्वमु-पोद्वलयतीत्युक्तम् । तन्न । लिङ्गात्मकेन बलीयसा प्रमाणेन सर्ववि-द्योपास्यनिद्धीरणार्थत्वेऽवधृते सति दहरविद्यायामपि तस्यैव ना-रायणस्योपास्यत्वमित्यर्थकतया तद्वचनोपपत्तेः । नच सहस्रशीर्ष-मित्यादिद्वितीयानिर्देशेन पूर्वानुकोदितोपासनासम्बन्धः शङ्कनीयः। तस्मिन् यदन्तस्तदुपासितव्यमित्युपासिगतेन कृत्यप्रत्ययेन उपासि-कर्मणोऽभिहितत्वात्तदुपास्ये द्वितीयानुपपत्तेः। विश्वमेवेदं पुरुष:, तस्वं नारायणः पर इत्यादि प्रथमानिर्देशाच प्रथमार्थे द्वितीया वे-दितव्या । अन्तवार्हिश्च तत् सर्वे व्याप्य नारायणः स्थितः । तस्याः शिखाया मध्ये परमात्मा व्यवस्थितः । स ब्रह्मा सशिवः स हरिः सेन्द्रः सोऽक्षरः परमः खराडिति निर्देशैः सर्वस्मात् परो नारायण

यव सर्वत्रोपास्य इति निर्णीयमानत्वाच प्रथमार्थे द्वितीयेति निश्ची-यत इत्युक्तम् ॥

मम त्वत्रान्यद्पि प्रतिभाति । सहस्रशीर्षादिषु त्रिषु मध्यम-मन्त्रे तुरीयपादे यद्, उपजीवतीति क्रियापदं तत्र कर्मत्वेन द्विती-यान्तपदान्यन्वयं प्राप्नुवन्ति । तन्मन्त्रारम्भे विश्वत इत्यनेन यज्ज-गद्भ्पं विश्वमुक्तं तिददं विश्वमेव पुरुषः क्षरः परमं विश्वं नाराय-णं हरिमुपजीवतीत्येवं पदसम्बन्धे बाधाभावात् । पवमन्यान्यिष पदानि तत्रैव योजनीयानि । बाहुलकाश्रयापेक्षया व्यवहितान्वय-पक्षस्य लघुत्वादिति । अप्रे तु तैरष्टसु सुत्रेषु शङ्कराचार्याचुपन्यस्तैव विद्या विचारिता ॥

तन्मतचौरः देवस्तु, तद्वदेवैकसूत्रेऽस्मिन्नधिकरणे, महा-नारायणोपनिषत्स्थं, सर्वो वै रुद्रस्तस्मै रुद्राय नमो अस्तु। पुरुषो वै रुद्रः सन्महो नमोनमः ।विश्वं भूतं भुवनं चित्रं बहुधा जातं जाय-मानं च यत् । सर्वो होष रुद्रस्तसमे रुद्राय नमा अस्तु इति मन्त्र-मुदाहृत्य तद्श्रिमं, कदुद्रायेति मन्त्रं त्यक्ता. नमोहिरण्यबाहवे हि-रण्यपतयेऽम्बिकापतये उमापतये पशुपतये नमो नम इति मन्त्रं चाग्र उदाहृत्य, अत्र कि सर्वात्मत्वादिभिरुमापतित्वेन च श्रुयमाणं परं ब्रह्म पूर्वप्रकृते सावतृमण्डलविद्यामात्र उपास्यमुत सर्वासु परिव-द्यास्विति सन्देहे, प्रकरणाद्यप्राप्तिमुद्धाव्य पर्रावद्यालिङ्कसंबन्धवा-ष्यभृयस्त्वात् सर्वासु परविद्यास्विति सिद्धान्तयित्वा, सर्वो वै रुद्र इति वाक्ये सर्वे खिंवदं ब्रह्मेति शाण्डिल्यविद्योपास्यलिङ्गं, पुरुषो वै रुद्र इत्यत्र पुरुषसूक्तोपकोसलविद्याद्युपास्यलिङ्गं, सदित्यत्र स-ब्रियोपास्यस्य, मह इति तद् ब्रह्म अङ्गान्यन्या देवता इति च्याह्नति-विद्योपास्यस्यः कद्रद्रमन्त्रे शंतमः हृदंति हृदयद्योतनादृहरविद्योपा-स्यस्य हिरण्यबाहव इति हिरण्यक्षपत्वं सावितृमण्डलोपास्यस्य,उमाप-तय इति सर्वेविद्योपास्यस्येत्यूचिवान्। तन्मन्दम्। आद्यायां परविद्या-**लक्षणाभावात्।** अथ परा यया तद्क्षरमियगम्यत इत्यक्षरप्रापकत्वस्य तद्गमकत्वस्य वा तल्रक्षणत्वात् । अस्यास्तु सर्वप्रतीकतया त-त्कतुन्यायात् अरप्रापकत्वेनाक्षराप्रापकत्वात् सर्वस्य ब्रह्मकारणक-त्वमात्रभावनेनाइइयत्वादिलक्षणकाक्षराज्ञापकत्वाच्च । द्वितीयेऽपि बाक्य पुरुषशब्दस्य गीणत्वात् । 'भगवानिति शब्दोऽयं तथा पुरुष

व्यतिरेकस्तद्भावाभावित्वान्न तूपलब्धिवत् ॥५४॥

ननु ब्रह्मविदामोति परिमिति श्रुसाक्षरब्रह्मविदः परब्रह्मप्रा-प्तिरुच्यते । तत्रेतरसाधनसापेक्षं ब्रह्मज्ञानं परं प्रापयत्युत तिन्नरपे-क्षिपिति भवति संशयः । अत्र श्रुतौ तन्मात्रोक्तेरितरिनरपेक्षमेव तत्त्रथेति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्तस्त्वेवं सित ज्ञानमार्गीयाणामिष परप्राप्तिः स्याद । सा त्वनेकप्रमाणवाधितेति पूर्वमवोचाम ।

इत्यपि । निरुपाधी च वर्त्तेते वासुदेवे सनातने इति विष्णुपुराण-वाक्येन । 'स एव वासुद्वोऽयं साक्षात्पुरुष उच्यते । स्त्रीप्रायमि-तरत् सर्वे जगद् ब्रह्मपुरःसरम् । स एव वासुदेवोऽयं पुरुषः प्रोच्यते बुधः । प्रकृतिस्पर्शराहित्यात् स्वानन्त्र्याद्वैभवादपी ति नारसिंह-वाक्याभ्यां च पुरुषशब्दस्य भगवत्येव मुख्यवृत्तत्वेन तद्यभिमते शिवे तथात्वस्य वाधितत्वात् । अत एव तृतीयवाक्येऽपि सन्मह इत्येकं पदं सतो महस्तेजः सन्मह इति चैकपद्ये तद्यंसेन तयोरपि पद्द-योः सिद्धद्याव्याहृतिविद्योपास्यिलङ्गत्वाभावाद्, हिरण्यवाहव इत्यस्य सिवतृमण्डलोपास्यत्वगमकताप्यिक्षिद्धित्वालङ्गविरुद्धेत्यस्याऽन्तसद्ध-मीधिकरण पवास्माभिरुपपादितत्वात् । उमापतिपदस्य कस्यामपि निसन्दिग्धायां पर्रावद्यायामद्र्शनाच्च । इदं यथा तथा मया प्रह-साख्ये वाद् उपपादितत्वान्नात्र विशिष्योच्यते । दहरविद्योपास्यत्वं तु कममुक्तौ प्राप्यविभूतिमध्येऽपि शिवस्य सत्त्वादनुमोदामह इति दिक् ॥ ५३ ॥ १७ ॥

व्यतिरेकस्तद्भावाभांवित्वान्न तूपलिध्यवत् ॥ पूर्वाधिकरणान्तिम-सूत्रे तैसिरीयश्रुतिः सम्मतित्वेन प्रदर्शितेति प्रसङ्गात्तदर्थविचारा-याधिकरणान्तरमारभत इत्याद्ययेन तद्धिषयादिकं वदन्तस्तद्वतारय-न्ति । \* ननु ब्रह्मोत्यादि \*। प्रकृते सहकार्यनुक्तिः केवलाक्षरिवदां तद्प्राप्तिदर्शनं च सन्देहवीजम् । पूर्वपक्षसिद्धान्तौ तु स्फुटौ । \*सा त्वनेकत्यादि \*। ज्ञानमार्गीयाणां परप्राप्तिस्तु, यमेवैष दृणुते, नाय-मात्मा बलहीनेन, भक्ता मामभिजानाति, भक्त्याहमेकया प्राह्म किश्वज्ञानशेषभृतब्रह्मापेक्षया फलात्मकस्य परस्य मुख्यत्वात्तदेषाऽभ्युक्तेति श्रुतिस्तदेव मितपाद्यत्वेनाभिमुखीक्तस्य ऋगुक्तेसाह।तेन
तत्र ब्रह्मपदे पुरुषोत्तमपरे ज्ञायेते। तथाच गुहायां यद्याविर्भृतं परमं न्योम पुरुषोत्तमगृहात्मकमक्षरात्मकं न्यापि वैकुण्डं भवति
तदा तत्र भगवानाविर्भवतीति तत्याप्तिभवतीत्युच्यते। यो वेद
निहितं गुहायां परमे न्योमित्रस्यनेन। तथाच ज्ञानिनां गुहासु परमन्योम्नो न्यातरेक एव तत्र हेतुमद्भावाभावित्वादिति। यमेवैष
त्यणा इति श्रुतेर्वरणाभावे भगवद्भावस्यासम्भवाज्ज्ञानिनां तथा
वरणाभावाद्भभगवद्विषयको भावो न भावीति तथेसर्थः।नन् ज्ञानविषयत्ववद्माविर्भावोऽप्यस्तु। किञ्च। तद्मिरिक्तमाविर्भावमि न
पञ्चाम इसाजङ्कायामाह। न त्यलिक्ष्यविद्मि । उपलक्ष्यिक्षांनं,
तद्भदुगुहायामाविर्भावो न भवतीसर्थः। यस्मै भक्ताय यल्लीला-

इत्यादिप्रमाणवाधितेति, इतः पूर्वाधिकरणेष्ववोचामेति नात्र सिद्धानंत सन्देग्धव्यमित्यर्थः । नतु भवत्वेवं तथाप्ययमर्थः प्रकृतश्रुतेः
सूत्राच्च कथं छभ्यत इत्याकाङ्कायां पूर्व श्रुतेस्तव्छाममाहुः । \* किश्रेत्यादि \* । \* तेन तत्रेति \* तेनास्यामृचि । \* क्षायेते इति \* । आन्दमयाधिकरणद्वितीयवर्णकस्थेन, अथवा अक्षरे ब्रह्मण्यानन्दातमके इत्यादिव्याख्यानान्तरेण क्षायेते । ऋचि, परमं व्योमेति पदद्वयं क्षानराषभृतब्रह्मपरमित्यारायेन ऋकिसद्धमर्थमाहुः । \* तथाचेत्यादि \* । \* उच्यत इति \* अस्याम ऋच्युच्यते । तथाचास्यां
श्रुतौ गुहायां परमे व्योमनि परप्राप्तिरुक्ता । परमव्योमाविभावस्तु
न क्षानमार्गीयगुहायाम् । अतः परमव्योमपदादत्र सोऽथों छभ्यत
इत्यर्थः । सूत्राचिवृण्वन्ति । \* तथाचेत्यादि \* । \* व्यतिरेक इति
\* अभावः । सूत्रशेषमवतारयन्ति । \* ननु क्षानत्यादि \* । \* क्षानविषयत्वविदित \* अक्षरस्य क्षानविषयत्ववत् । \* तदितिरक्तमिति
\* क्षानविषयत्वातिरिक्तम् । \* व्याकुर्वन्ति \* । \* उपलब्धिरित्यादि \* । अनाविभीवे हेतुं स्फुटीकुर्वन्ति \* यस्मा इत्यादि \* ।

## वनारससंस्कृतसीरीजनाम्नी वाराणसेयसंस्कृतपुस्तकावली ।

इयं पुलकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अत्यां संस्कृतभाषा-निवद्धा बहवः प्राचीना दुर्लभा उत्तमोत्तमाः केचिदङ्गलभाषानुवा-दल्लाह्य प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च प्रन्थान् काशिकराजकी-यसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये ऽपि विद्वांसः शोधयन्ति । यैर्था-हक्तमहाग्रयेरियं पुलकावला नियमनाविच्छेदेन संग्राह्या तैस्तदे-केकस्य खण्डस्य ॥ ) मूल्यं प्रापणव्ययश्च = ) देयः । अन्यैर्म-हाशयैर्यैः कानिचित् खण्डानि संग्राह्याणि तैश्च प्रत्येकं खण्डानां १ ) मुल्यं प्रापणव्ययश्च = ) देय इति ॥

#### तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः ।

| सिद्धान्ततत्त्वविवेकः खण्डानि ५                             | <b>લ</b> | 0 |
|-------------------------------------------------------------|----------|---|
| अर्थसङ्ग्रह अंग्रेजीभाषानुवाद्सहितः                         | ع        | ٥ |
| तन्त्रवार्त्तिकम् खण्डानि १३                                | १३       | 0 |
| कात्यायनमहार्षेप्रणीतं शुक्रयज्ञःप्रातिशाख्यम् सभाष्यं ख० । | ĘĘ       | 9 |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकार्दाकागाँडपादभाष्यर्माहता             | १        | 0 |
| वाक्यपर्दायम् खण्डानि ५ ( प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्डे      |          |   |
| पुण्यराजदीकामहित खण्ड ३। द्वितीयभागः तृतीयाका-              |          |   |
| ण्डम् हेलाराजर्राकासहित खण्ड २)                             | 4        | 0 |
| रसगङ्गाधरः खण्डानि ९                                        | ९        | 0 |
| परिभाषावृत्तिः खण्डे २                                      | ર        | 0 |
| वैशेषिकदर्शनं किरणावलीटीकासंवलितप्रशस्तपादप्रणीत-           |          |   |
| भाष्यसहितम् खण्डे २                                         | ર        | 9 |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                    | 4        | ٥ |
| नैष्कर्म्यसिद्धिः खण्डानि ४                                 | ૪        | 0 |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्रयज्ञस्सर्वानुकमसूत्रम सभाष्यम    | 3        | ٥ |
| ऋग्वेदीयशौनकप्रातिशाख्यं सभाष्यम् खण्डानि ४                 | ૪        | 0 |
| (बृहत्) वैयाकरणभूषणम् पदार्थदीपिकासाहितम् खण्डानि ४         | 8        | 0 |
| विवरणोपन्यांसः सटीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                   | ર        | 0 |
| तत्त्वद्दीपनम् (पश्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) ख० ८       | <        | 0 |
| वेदान्तदीपः (श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३       | 3        | 0 |
| दुप्टीका खण्डानि ४                                          | 8        | 0 |
|                                                             |          |   |

| पातञ्जलद्दानम्।श्रीरामानंन्दयतिष्ठतमणित्रभाऽऽख्यवृत्तिं म० १       | ٥ |
|--------------------------------------------------------------------|---|
| व्याकरणिमताक्षरा । श्रीमदन्नभद्दप्रणीता खण्डानि ९ ९                | 9 |
| रसमञ्जरी । व्यङ्गचार्थकीमुद्या प्रकाशेन च सहिता छ० ३ ३             | ٥ |
| भेदधिकारः व्याख्यासहितः श्रीमद्ण्पयदीक्षितकृत उपक्रमप-             |   |
| राक्रमसिंहतः खगडे २ १                                              | @ |
| बोधसारो नरहरिकृतः तच्छिष्यदिवाकरकृतटीकया म० ख० १०                  | 0 |
| ब्रह्मसूत्रदीपिका श्रीमच्छङ्करानन्दभगवद्भिराचता खण्डे २ २          | ٥ |
| दैवज्ञकामधेतुः अर्थात् प्राचीनज्योतिषग्रन्थः खण्डानि ३ ३           | 0 |
| श्रीमद्गुभाष्यम् । श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् ।                   |   |
| गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराजविरचितभाष्यप्रकाशाख्य- ू            |   |
| ब्याख्या समेतम् खण्डानि १२ १२                                      | 0 |
| तत्त्वशेखरः । श्रीभगवलोकाचार्यप्रणीतः । तथा-तत्त्वत्रयचुलुकः       |   |
| संग्रहः । कुमारवेदान्ताचार्यश्रीमद्वरदगुरुविरचितः ।                | G |
| श्रीभाष्यवार्तिकम्। श्रीमद्रामानुजाचार्यविशिष्टाद्वैतसिद्धान्तप्र- |   |
| तिपादनपरम्। १                                                      | 9 |

व्रजभूषण दास और कम्पनी चांदनीचीक के उत्तर नई सड़क बनारस







## BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

under the superintendence of R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Pa. D.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितभाष्य-प्रकाशाख्यच्याख्यानमतम् ।

श्रीमदाचार्यश्रीवल्लमाधीश्वरशुद्धाद्वैतसंप्रदायविदुषा रत्नगोपालभट्टेन संशोधितम् । ANU BHÂSHYA,

On Brahmasûtra by Ŝrî Vallabhâchârya, With the Commentary called Bhâshya Prakâsa, By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj. Edited by Ratna Gopâl Bhatta.

Fasciculus XIII

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co.,
AND SOLD BY H. D. GUPTA,
Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press, Benares.





सूची पत्रम्।

| d'arriol i                                             |     |          |   |     |
|--------------------------------------------------------|-----|----------|---|-----|
| गणपाठः                                                 | 0   | 8        | ٥ |     |
| गालप्रकाशः                                             | ŧ   | c        | 0 |     |
| गगालहरी                                                | c   | ₹        | ٥ |     |
| गुरसारणी                                               | 0   | 8        | 0 |     |
| जातक्तरत्रम्                                           | 0   | १२       | 0 |     |
| तस्वदीप                                                | 0   | 8        | 0 |     |
| तकसंग्रहः                                              | 0   | 8        | Ę |     |
| दत्तकमीमांसा                                           | 0   | <        | 0 |     |
| धम्मशास्त्रसंत्रहः                                     | 0   | 8        | Ę |     |
| ঘানুবার: ় ( शिला -৴ )                                 | ٥   | <b>ર</b> | ٥ |     |
| धातु <b>रू</b> पावली                                   | 0   | ર        | 0 |     |
| नेषघ चरित नारायग्री टीका टाइप                          | ૪   | 0        | 0 |     |
| र्पारभाषापाठः                                          | , 0 | 8        | 0 |     |
| पाणिनीयशिक्षा भाष्यसहिता                               | ٥   | ર        | 0 |     |
| प्रथम परीक्षा                                          | 0   | ર        | 0 |     |
| प्रथमपुस्तक हिन्दी                                     | 0   | 8        | ٥ |     |
| प्रश्नभूपणम् (प्रश्न विचार का बहुत उत्तम प्रन्थ )      | 0   | 8        | 0 |     |
| षाजर्गाणतम् (म० म० पं० सुधाकरकृतिहिष्पणीसहित)          | १   | C        | ٥ |     |
| मनोरमा शब्दरत्नसहिता ( टाइप )                          | 9   | 0        | 0 |     |
| लघुक्रोमुदी दिप्पणीसहिता                               | 0   | 8        | 0 |     |
| लघुकीमुदीभाषाटीका                                      | 8   | 0        | 0 |     |
| लक्षणावली                                              | ٥   | ર        | ٥ |     |
| लेलावनी ( म॰ म॰ पं॰ सुधाकरकर्ताटपणीसहित )              | 8   | 0        | 0 |     |
| र्वासर्ष्ठांसद्धान्तः                                  | 0   | 8        | Ę |     |
| विष्णु सहस्रनाम                                        | 0   | 8        | 0 |     |
| शब्दरूपावली                                            | 0   | 8        | Ę |     |
| श्रङ्गार सप्तराती                                      | 8   | e        | 0 |     |
| समासचकुम                                               | 0   | 8        | 0 | rE. |
| समास्चन्द्रका                                          | 0   | 8        | 0 | 1   |
| सरस्रतीकण्डाभ <b>रणम</b>                               | 3   | 0        | 0 |     |
| साङ्क्षचर्चान्द्रका टिप्पणीसहिता<br>साङ्कचतत्त्वकोमुदी | 0   | <        | 0 |     |
| साङ्खयतत्त्वकौ <b>मुदी</b>                             |     | Ę        | 0 |     |
| सिद्धान्तकाम्दा                                        | 3   | ٥        | 0 |     |
| सिज्ञान्तमुक्तावली दिनकरीटिप्पणीसहिता                  | 3   | 0        | 0 |     |
| उपसर्गवृत्ति 🗼                                         | 0   | 8        | • |     |
| क्षेत्रकीमुदी                                          | 0   | ΄ξ       | 0 |     |
| क्षेत्रसंहिता                                          | ર   | •        | 0 |     |

विशिष्टं स्वरूपमनुभावियता प्रभुभवित तद्गुहायां तस्लीलाश्रयभूतमक्षरस्वरूपं वैकुण्डलोकवदाविभीवयतीति नोक्तशङ्कालेशोऽपि ।
यत्र पुरुषोत्तमस्य चाश्रुपत्वं तत्र ततोऽधःकक्षस्य तस्य तथात्वे
का शङ्का नाम । एतदुपपादितं पूर्वं, विद्वन्मण्डने च । ननु ज्ञानिज्ञानविषयभक्तगुहाविर्भूताक्षरयोभेदोऽस्ति, न वा। नाद्यः । मानाभावदिकत्वेनैय सर्वत्राक्तेः । न द्वितीयः । निरवयवस्य क्वचिस्लोकरूपत्वात्र्यत्वाभ्यामेकत्वानुपत्तिरिते चेन्मैवम् । लोकरूपत्वस्य पश्चाद्धावित्वे हीयमनुपपत्तिर्नत्वेवं, किन्त्वक्षरस्वरूपमेव तथेति
श्वतिराह्, अन्भस्यपारे भुवनस्य मध्य इत्युपक्रम्य तदेव भूतं तदु भव्यमा इदं तदक्षरे परमे व्योमन् । एतदग्रे च, यमन्तः समुद्रे

लोकवदिति \*लोकयुक्तम् । तथाच ज्ञानमार्गीयान् प्रति ताष्ट्रातद्नु-भावनेच्छाया अभावान्न परमब्योमात्मकाक्षरस्वरूपस्याविभीवः। स चाविर्मावो दर्शनविषयत्वयाग्यतारूपो, न तु श्वानविषयत्वमात्रम्। अतो भगवतस्तर्थेच्छाभावेन केवलाक्षरत्नानिनो वरणात्मकसहकारि-· श्रुन्यत्वास्र परप्राप्तिरिति श्रानिभक्तस्यापि वरणात्मकसहकारिसापे-क्षमेव ज्ञानं परप्राप्तिजनकमिति सिद्धान्तो निर्विचिकित्स इत्यर्थः। नतु श्रुतावक्षरस्याददयत्वादिगुणकत्वस्योक्तत्वात् समन्वयाध्याये त-था निर्णितत्वाच नेदं साधीय इति राङ्कायामाहुः। \* यत्रेत्यादि \* तथाच वरणेन पुरुषोत्तमस्वरूपस्य चाक्षुषत्वं वरणश्रुती, भक्त्वा त्व-नन्ययेति गीतास्मृतौ चोक्तम् । अक्षरस्यापि कश्चिद्धीरं इति श्रुताबु-क्तम् । तच्च पुरुषोत्तमाद्धःकक्षमतः साधनविशेषसम्पत्ती कैम्-तिकन्यायावतारात् सर्वोद्दयतायामपि रदयत्वे विरोधाभावान्न स-न्देह इत्यर्थः । अत्राक्षरस्वरूपविचारेण चोदयति । \* नन्वित्यादि \* तथाच शब्दांपश्चयार्थस्य बलिष्ठत्वाद्रथस्बद्भपविचारे पूर्वोक्तमनुप-पन्नमित्यर्थः । तत्र समाद्धते । \* मैयमित्यादि \* । \* निर्गातिमि-त्यन्तेन \*। \* इयमिति \* उक्तविकरपद्भा। \* न त्वेचमिति \* न त् कपभेदः। शेषमुत्तानार्थम् । तथाच स्वकपस्योक्तकपत्वाद् भग-

कवयो वयन्ति यदसरे परमे प्रजा इसादिरूपा। स्पृतिरिप, "पर-स्तस्मानु भावोऽन्योऽन्यक्तो न्यक्ताद सनातनः । यः स सर्वेषु भूतेषु नव्यत्सु न विनव्यति । अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः पर-मां गतिम । यं पाप्य न निवर्त्तन्ते तद्धाम परमं मम"इसादि तु गीतासु । श्रीभागवतेऽपि, "दर्शयामास लोकं स्वं गोपानां तमसः परम् । ससं ज्ञानमनन्तं यद् ब्रह्म ज्योतिः सनातनम् । यद्धि पश्यन्ति मुनयो गुणापाये समाहिता" इति दशमे। द्वितीये च, तस्मे खलोकं भगवान समाहितः सन्दर्शयामासेत्यपक्रम्य काल-त्रिगुणमायासम्बन्धराहिसमुक्त्वा भगवत्पार्षदानुक्त्वा विर्मानप्रम-दा उन्त्वा श्रीरुक्ता ।तथाच श्रुतिसम्येकवान्यतायां तादनस्वरू-पमेवाक्षरमिति निर्णयो भवति । एवं सति सच्चिदानन्दत्वदेश-कालापरिच्छेदस्वयम्प्रकाशत्वगुणातीतत्वादिधर्मवत्त्वेनैव ज्ञानिना-मक्षरविज्ञानम् । भक्तानामेव पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वेन तथेति ज्ञेयम् । मल्लानामशनिरिति व्लाकोक्तरीया पुरुषोत्तमस्येव । प्रभुणा ये यथा विचारिताः सन्ति ते तथा भवन्तीति तद्विचार एव सर्वेषा-मधिकाररूप इति क्रतप्रयत्नापेक्षस्तित्वत्यत्र निर्णीतम् ॥ ५४ ॥

आस्मन्नर्थे केमुतिकन्यायकथनार्थं निद्रशनत्वेनोत्तरं पटति ॥

अङ्गावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम् ॥५५॥

यागे तत्तद्दिङ्नियतकर्त्तव्यान्यन्वाधानाद्वान्यद्वानि । त-वावबद्धाः सर्व एवर्त्विजो यजमानेन । अवबन्धनं नामाध्वर्धु त्वां

विच्छयाचिकारमेदेन तस्य तस्य तथा भानान्न काऽप्यनुपपत्तिरि-खर्यः ॥ ५४ ॥

अङ्गाषबद्धास्तु न शास्त्रासु हि प्रतिवेदम् ॥ सूत्रमवतार-यन्ति। \* अस्मिन्निस्पादि \*। व्याकुर्वन्ति। \* याग इस्पादि \*। \*

हण होतारं त्वां हण उद्गातारं त्वां हण इसादिक्षं वरणमेवा-न्यथा सर्वकर्मविदुषां तत्क्वतिपटूनामेकत्राधिकारो, नान्यन्नेति निय-मो न स्याद । तस्य तस्य तथा वरणे तु यजमानेच्छेव हेतुः । ते च तदा न सर्वासु शाखासु विहितान्यक्रानि कर्त्तुं सर्वेऽिष शक्ताः, किन्तु यजमानवरणनियमिता एव तथा । तत्र हेतुमाह । हि यतः कारणाद मतिवेदं नियमितान्यक्रानि, हौत्रमुचाऽऽध्वर्यवा-दि यजुषौद्गात्रं साम्नेति । तथाचालौकिके वैदिके कर्मणि जीवे-च्छापि नियामिका भवति यत्र तत्र किसु बाच्यं मितरोमकूषं सावकाशमितब्रह्माण्डस्थितिमतस्तदीशितुरिच्छेव नियामिका त-त्तत्साधनफलसम्पत्ताविति ॥ ५५ ॥

## मन्त्रादिवहाऽविरोधः ॥ ५६ ॥

नतु पूर्व कर्मज्ञाननिष्ठानामि पुसामग्रे भक्तिमार्गीयत्वं यत्र भवति तत्र तथैव भगवद्गरणिमिति हि सिद्धान्तः । ऋत्विजस्त्वेक-स्मिन् याग एकत्र दृतस्य नापरत्रापि तथेति विरुद्धो दृष्टान्त इ-त्यरुच्या निदर्शनान्तरमाह । यथैक एव कश्चिन्मन्त्रो बहुषु कर्मसु

इत्यादिकपवरणमिति \*तत्तत्कर्मकर्तृतानियममक्तपं सम्भजनं, विभाग इति यावत् । रोषं स्फुटम् । तथाचाक्षरस्य तत्स्वकपत्वेत्रपि क्षानिषु तथानाविर्मावे भक्तद्वये च तथाविर्मावे उक्तरीत्या कैमुतिकन्याया-द्भगवतस्त्रेषां तेषां तादक्तादक्फलदित्सेव नियामिक्षेत्यर्थः ॥ ५५ ॥

मन्त्रादिवद्वाऽविरोधः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । # निवस्यादि #
तथैव भगवद्वरणमिति । तत्तद्नन्तरमेतं भक्तिमार्गे प्रवेशियध्यामीस्थेवं विचारितत्वात्तत्त्वत्तरमेत्र भगवद्वरणम् । ऋग्निज इति #
षष्ठी । # नापरत्रापि तथेति \* नान्यकार्यो विनिष्णेगः । सूत्रं ब्याकुवन्ति । \* यथैक प्रवेत्यादि \* उदाहरणं त्वाद्यस्य । देवस्य स्वा
सवितुः प्रसव इत्वादिर्तुषङ्गमात्रः । द्वितीयस्य सूर्योपस्याने मान्देन

सम्बध्यते कश्चिद् द्वयोः कश्चिदेकत्रैव तथैव विधानात् तथात्रापीसर्थः । आदिपदात कर्मोच्यते । यत्र काम्येनैव निसकर्मनिर्वाहस्तत्र कामितार्थसाधकत्वे पसवायपरिहारेऽप्येकमेव तदुपयुज्यते । यथाच सर्वतोमुखेऽनेकहोतृप्रवरेऽध्वर्युप्रवरे च गृह्यमाणे, देवाः पितर इत्यादिना यजमानकर्तृकाऽनुमन्त्रणमेकमेव
सर्वत्र सम्बद्ध्यते, तथैव विधेस्तथात्रापि तावद्विधं यदेकमेव वरणं
तेन तत्तिष्ठाऽनन्तरं भक्तिनिष्ठेति न दृष्टान्तिवरोध इसर्थः। अथवा
ॐमित्युदाहृस्येव मन्त्राणामुच्चारणान्मन्त्रादिरोङ्कारः । स यथा
ब्रह्मात्मकत्वेनैक एव सर्वमन्त्रेषु सम्बद्ध्यते। तथा वरणमपीति तथित्पर्थः। यद्यपीतरनिष्ठानन्तरभृतभक्तिनिष्ठावतोऽपि वरणं तथाभूतमेकमेवेति नोक्तदोषस्तथाऽप्युत्कृष्टमार्गे दृतस्यनीचकक्षापादनमनुचितमिति मत्वा पक्षान्तरमुक्तम् । वस्तुतस्तु साधनमर्यादया यत्र
भक्तिर्दित्सता तत्र तथेति नानुपपित्तः काचित् ॥ ५६ ॥

हादिनिवारणे च गायत्रीमनत्रः। तृतीयस्य तेजस्वीभूयासमिति। ए-वमन्यदिष द्रष्टव्यम्। कर्मोदाहरणं, ज्योतिष्टोमादि, जयन्तीव्रतादि च द्रष्टव्यम्। कर्मोदाहरणमन्यद्प्याहुः। \* यथाचेत्यादि \* सर्वतो-मुखः कश्चिद्यागिवशेषः। \* ताविद्वधिमिति \* क्रिमकतत्तत्प्रकार-कम्। मन्त्रादिपदं तद्गुणसंविज्ञानबहुन्नीहिणा व्याख्याय षष्टीसमा-सपक्षेण प्रकारान्तरमाहुः। \* अथवेत्यादि \* नजु पूर्वव्याख्याने को दोषो येन व्याख्यानान्तरमत्रोक्तामित्याकाङ्कायां तदुक्तमङ्गीकृत्य स-ममावितं दोषमाहुः। \* यद्यपीत्यादि \*। \* तथाभूतिमिति \* याद-शं केवलभक्तिमार्गीयस्य तादशम्। \* पक्षान्तरमिति \* ॐकारिन-दर्शनपक्षः। तथाच ब्रह्मात्मकत्वेनोत्कृष्टस्याप्योद्धारस्य तत्तसम्बन्धाः साङ्गत्वाय तत्तत्सम्बन्धो न दोषावहस्तथा वृतस्यापि तत्सम्बन्धो मर्यादामार्गरक्षार्थत्वाद्य दोषावह इत्यर्थः। युक्त्या समाधाय सिद्धा-न्तेन समाधानमाहुः। \* वस्तुत इत्यादि \* तथाच भगवदिष्क्रावि- भूम्नः क्रतुवज्ज्यायस्त्वं तथाहि दर्शयति ॥५७॥

ननु सुखस्बरूपिजिज्ञासायां यो वै भूमा तद सुखिमित्युक्तं भूमस्बरूपिजिज्ञासायां, यत्र नान्यद प्रथ्यतीसादिना तद्यिष्णरूपितं
तत्सर्वात्मभावस्वरूपिमिति यदुक्तं तश्लोपपद्यते । भूम्नो हि सुखरूपतोच्यते । सर्वात्मभावे तु विरहभावे दुःसहदुःखानुभवः श्रूयते ।
तेन मोक्षसुखमेव यो वै भूमेसादिनोच्यते । यो वै भूमा तद्यतमिति वाक्याच्च । अग्रे च, स वा एप एवं प्रथितत्याद्युक्त्वा
तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीति फलमुच्यते । तच्च मोक्षानन्तरमसम्भव्यतः स भावो, मोक्षो वात्रोच्यत इति संशयः । तत्र
कामचारोक्तेर्मुक्तिपूर्वदशायां तन्माहात्म्यनिरूपणार्थत्वादमृतशबदाच मुक्तिरेव भूमपदेनोच्यत इति पूर्वपक्षः । तत्र भूमशब्देन स

चारादेवानुपपत्तिपरिहारो, निद्रश्ननं तु वादिनिग्रहायेति सूत्रकारा-शय इत्यर्थः ॥ ५६ ॥ १८ ॥

भूमनः क्रतुवज्ज्यायस्त्वं तथाहि दर्शयति ॥ प्रासिङ्गकं विचार्य पुनः प्रकृतरोषमेव विचारयतीत्यारायेनाधिकरणमवतारयन्तः
संशयं ज्युत्पादयन्ति \* निवत्यादि \* । \* तद्यदिति \* भूमस्वरूपम् । \* श्रूयते इति \* पुराणवाक्येश्यः श्रूयते । \* तेनेति \* सुखस्य
दुःखविलक्षणत्वेन । \* यो वै भूमा तदमृतिमिति वाक्याच्चेति \* इदमित तक्षोपपद्यत इत्यत्र मोक्षाङ्गीकारे च हत्वन्तरम् । तत्रानन्तरं
दुःखसद्भावेन सुखस्यामृतत्वाभावाद्, मोक्षे चानन्तरं दुःखाभावेन
सुखस्याश्मृतत्वादिति। एवं मोक्षकोटिज्युत्पादिता । अप्रे चेत्यादिना
असम्भवीत्यन्तेन सर्वात्माभावकोटिज्युत्पाद्वम् । अत उभयवीजसद्भावादेवं संशय इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाद्यः । \* तत्रेत्यादि \* कामचारोक्तेरितिषष्ठी । सिद्धान्तमाद्यः । \* तत्र भूमेत्यादि \* सम्प्रसादाप्रिकरणे भूमशब्देन परमात्मनो निर्णीतत्वाल्लिङ्गभूयस्त्वाधिकरणे
सर्वात्मभावस्यापि निर्णीतत्वादत्र भूमलक्षणवाक्ये भूमपदेन स

माव एवोच्यत इति सिद्धान्तस्तत्र दुः खद्देशनावुपपस्या सर्वाधिकत्वलक्षणं भूमत्वमनुपपन्नीमिति शङ्कां परिहरति । भूमनः सर्वात्मभावस्य ज्यायस्त्वं सर्वस्मान्मन्तन्यम् । तत्रोक्तानुपपित्तपरिहारार्थं दृष्टान्तमाह । क्रतुविदिति । दृशपूर्णमासमकरणे तैत्तिरीयके पठयते परमेष्ठिनो वा एष यज्ञोऽग्र आसीत्तेन स परमां काष्ठामगच्छदित्युपकम्य, य एवं विद्वान दृशपूर्णमासौयजते परमामेव काष्ठां
गच्छतीति । यथा व्रतादिदुः खात्मकत्वेऽपि परमकाष्ठालक्षणफलगमकत्वेन दर्शपूर्णमासयोः सर्वक्रतुभ्योऽधिकत्वं वक्तुमग्रआसीदिति श्रूयते । तथा दुः खहेतुत्वेऽप्यनन्यलभ्यसाक्षात्पुरुषोत्तमानन्दमाप्तिहेतुत्वेन मुखद्भपत्वमुच्यत इसन्यभ्यः सर्वेभ्यो ज्यायस्त्वं
मन्तन्यमिसर्थः । अत्रोपपत्तिमाह । तथाहि दर्शयति ।श्रुतिस्तु स
एवाधस्तादिसाद्यक्त्वाथाहङ्कारादेश इसाद्यक्त्वाऽथात्मादेश इसाद्यक्तवस्रश्रे चेतादशस्यात्मन एव माणाशास्मरादिसर्वमिति

भावः सर्वोत्मभावसहित एव परमात्मोच्यते । यथा घटेन जलमा
हरेत्यादी घटादिपदेन छिद्रेतरत्वादिसहितो घटादिस्तहिति सि
द्धान्त इत्यर्थः । एवं सिद्धान्तं सामान्यत उक्त्वा तं ब्युत्पाद्यितुं
सुत्रमवतारयन्ति । \* तत्र दुःखेत्यादि \* व्याकुर्वन्ति । \* भूम्न इ
त्यादि \* सर्वात्मभावस्येति । इदं षष्ट्रचर्थस्य विवरणम् । भूमसम्ब
विध्वनः सर्वात्मभावस्येत्यर्थः। अत्र लौकिकतिन्नरासायेव कथनमिति

बोध्यम् । \* तत्रेति \* ज्यायस्त्वप्रतिन्नायाम् । \* दर्शपूर्णमासप्रकर
ण इति \* संहिताप्रयमाष्टकषष्ठप्रपाठकनवमानुवाके । \* अप्र आसीदिति \* परमेष्ठिनो वा एष यन्नोऽप्र आसीत् । \* उच्यत इति \*

भाविस्वक्रपमादायोज्यते । तथाच परमकाष्टाप्रापकत्वास्ययेत्यर्थः ।

ननु भाविस्वक्रपमादायेवोच्यते, न विद्यमानं स्वक्रपमादायेत्यत्र किं

गमकमित्याकाङ्कायामाहुः । \* अत्रोप्रस्तित्यारश्य, न वदेदित्यन्त-

च दर्शयित । एतस्सर्वात्मभाववसेव सर्वमुपपद्यते, न मुक्तस्य । धित्तभेदाभावाद माणाद्यभावाच । जीवन्मुक्तिद्शायां माचीना-नामेव सत्त्वादात्मनः प्राणा इत्यादि न वदेत । यद्वा, ननु लोके-ऽपि श्रुङ्गारसभाववति पुंसि नार्यां च त्वदुक्तभावसम्बन्धिन्यभिन्वारिभावाः श्रूयन्ते । सैव सर्वत्र, स एव सर्वत्रेति । एवं सित लौकिकसधर्मवत्वाम त्वदुक्तभावस्यालौकिकज्ञानादिभ्य आधिक्यं वक्तुं शक्यमलौकिकविषयत्वाललौकिकत्वमपि न तथेति भवति संशयः । तत्र मनुजत्वरिपुत्वादिज्ञानानामिव कामादिभावेन स्नेह-भावस्थापि सम्भवान्नास्यालौकिकत्वमिति पूर्वः पक्षः । सिद्धा-नतस्वस्य लौकिकभ्यो ज्यायस्त्वं मन्तव्यम् । ननुक्तं लोकसाधार-ण्यं वाधकमिति शङ्कानिरासाय निदर्शनमाह । क्रतुवदिति ।

म् \*। तथाच भूमपदेन यदि मोक्षावस्थामभिप्रेयात् तदैवं त्रिविधा वृत्तीर्न बदेत्। प्राणादीनां नामान्तानां तत्र सम्बन्धं च न बदेत्। तदानीं तदुभयाभावादतस्तदन्यथानुपपत्या भूमलक्षणे सर्वातमः भावभाविस्वरूपमेबोच्यत इति सर्वात्मभावसहित एव भूमा, न तु मोक्षावस्था । नापि जीवन्मुकावस्थेति युक्तम् । तां चेद्भिप्रेयात् तदा आत्मनः प्राण इत्यादि न वदेत् । तस्यामवस्थायां प्रारब्धवशादेव वृर्वप्राणादीनां सत्तायाः सत्त्वात् । अतो द्विविधस्यापि मोक्षस्यात्रा-वातमराक्यत्वात् सर्वात्मभावोऽत्र प्राह्य इत्यर्थः । एतस्यार्थस्य पूर्वी-धिकरणसेन सामान्यसूत्रार्थविचारेणापि सिद्धप्रायत्वमित्यरुच्या बर्णकान्तरेण सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* यद्वेत्यादि \*\* श्रूयन्त इति \* सा-हित्यप्रन्थेषु भरतसूत्रादी चोच्यन्ते । # अलीकिकज्ञानादिश्य इति \*। लोकविलक्षणेभ्योऽक्षरज्ञानमुक्तिजीवन्मुक्तिभ्यः। \* न तथे-ति भवति संशय इति । # न वक्तं शक्य इति छौकिकसजातीयध-र्भवत्वाहौकिकविषयत्वाभ्यां हेतुभ्यां भवति संशय इत्यर्थः । पूर्वप-क्षमाडुः। \* तत्रेत्यादि \*। \* तत्रेति। \* मगवति। सिद्धान्तं य-दन्तः सुत्रं व्याकुर्वन्ति । \* सिद्धान्त इत्यादि । \* प्रतिहायां हेतुं

यया दर्शादिषु दोहनाधिश्रयणातश्चनबीह्यवघातादिपुरोडाशभक्ष-णादीनां लौकिकक्रियातुल्यत्वेन दर्शनेऽपि न लौकिकत्वम् । लौकिकममाणापाप्तत्वादलौकिकतत्माप्तत्वात्तथोक्तप्रमाणक्ष्पवरण-लभ्यत्वेन श्रुत्युक्तत्वात्र लौकिकत्वमस्य भावस्येति दिक् ॥

वस्तुतस्तु ग्रामिसहस्य सिंहस्वरूपत्वेऽपि न ताद्रुप्यं वक्तुं शक्यम् । तथा छौकिकपुंसि नार्यो वा तदाभासो रसशास्त्रे निरूप्यते । तद्दष्टान्तेन भगवद्भावतद्भक्तरीतिभावनार्थ, न तु

वक्तं, नन्वित्यादिना याधकमाराङ्म इष्टान्तं व्युत्पादयन्ति । \* यथे-त्यादि । \* उक्तप्रमाणरूपवरणलक्ष्यत्वेनीत \* । अलैक्किप्रमाण-रूपतल्लक्ष्यत्वेन । तथाच सर्वात्मभावो लोकिकसददात्वेऽपि न लौ-किकः । अलैकिकप्रमाणप्राप्तत्वात् । लौकिकप्रमाणाप्राप्तत्वाच । यागीयदोहनाधिश्रयणादिवत् । यन्नैवं तन्नैवम् । लौकिकतद्वदिति हेतुसिद्धा न प्रतिज्ञायां दोष इत्यर्थः । एतादृश्यश्च सादृश्यद्दर्शन-जाः <mark>शङ्का अविचारकस्यैवोद्यन्ति, न तु</mark>िवचारकस्येत्याशयेनाहुः । \* वस्तृतं इत्यादि \* तथाच विचारकस्तु लोकेऽपि तथा तदभावं पद्यन्नेवं राङ्कृत इत्यर्थः । ननु यदि न साहदयेन तादुष्यं तदा ऋषि-भिभरतादिभिरलौकिकभावधर्मसादृदयं लौकिके रसं कुतो निरूप्य-ते अतस्तद्दर्शनाद्विचारकस्यापि राङ्ग तृदेत्येवत्याकाङ्कायामृषीणां त-था तन्निरूपणस्य तात्पर्यमाहुः। \* तथा लौकिकेत्यादि \*। \* भग-वद्धाववद्भक्तरीतिभावनार्थामिति \* भगवति विगाढभाववान् यो म-क्तसद्वीतिभावनार्थम् । ननु ऋषीणां तथैव तात्पर्यमित्यत्र कि गम-कमत आहु:। \* न त्वित्यादि \* तदुक्तं कामसूत्रसमाप्ती वात्स्याय-नेन। "तदेतद् ब्रह्मचर्येण परमेण समाधिना। विहितं लोकयात्रार्थ न रागार्थोऽस्य संविधिः । रक्षन् धर्मार्थकामाँस्त्रीन् सम्पद्यन् लोक-वर्त्तनीम् । अस्य शास्त्रस्य तत्त्वक्षो भवत्येव जितेन्द्रिय" इति। तथाच यदि लौकिके तात्पर्ये स्याद् पतच्छास्रतत्त्वह्नस्य जितेन्द्रियभवनुक्रंप फलं न बदेत्। एवं भरतोक्ते सङ्गीतशास्त्रेऽपि ज्ञातव्यम् । उपवेद- भ्रतीणां छोिकके तात्पर्य भिवतुमहित । अत्रोपपित्तमाह । तथा-हिल्लादि । पूर्वोक्तभाववत आत्मनः माणादिकं सर्व दर्शयित श्रु-तिः । तस्य ह वा एतस्यैवं पश्यत इल्लादिना। इतः, पूर्वमपि स वा एप एवं पश्यिकत्युपक्रम्यात्मरितरात्मक्रीड आत्मिमेथुन आत्मा-नन्दः स स्वराइ भवति सर्वेषु छोकेषु कामचारो भवतीति श्रु-तिश्च । न हि छोक एवं सम्भवलात्मपदानां भगवद्राचकत्वादिति सर्वोत्तमिविषयकभावस्यैव तथात्वं युक्तिमिति चोपपित्तिहंशब्देन सूच्यते ॥ ५७ ॥

् नाना शब्दादिभेदात् ॥ ५८॥ पूर्वाधिकरणैः सर्वात्मभावस्त्रद्भपादिनिर्णयं कृतवात् । अथ

त्वात् । अतः पूर्वोक्तं एव निश्चयः । सूत्रशेषमवतारयन्ति । \* अत्रे-त्यादि \* उक्तस्यार्थस्य प्रकृतश्रुत्याभियेतत्वे उपपत्तिमाहेत्यर्थः । उप-पत्त्यन्तरं बोधियतुं हिशब्दार्थमाहुः । \* सर्वोत्तमेत्यादि \* । \* तथा-त्विति \* सर्वसाधनज्यायस्त्वम् ।

अत्रान्यं, वैश्वानरिवद्यामुदाहृत्य किमिहोभयथाऽण्युपासनं स्याद्
व्यस्तस्य समस्तस्य चोत समस्तस्यैच वेति सन्देहे, व्यस्तस्यापि विहितत्वात् फलस्यापि कथनातुभयथेति प्राप्ते, समस्तस्यैच न्याय्यम्।
आन्तमेकवाक्यत्वात्। यथा वैश्वानरं द्वादशकपालं निर्वेषेत् पुत्रे जात
इत्यत्र। मुर्द्धा तं व्यपतिष्यन्मां नागमिष्य इत्याद्यनर्थस्य व्यस्तोपासने दर्शितत्वाच्चेत्याहुः। तन्नास्माकं रोचते । पूर्वकाण्डे उदवसानीयाख्ये कर्मणि अपवैसोमेनेजानाद्देवताश्च यक्षश्च क्रामन्तीत्यादिना देवतायज्ञावरोधार्थं पूर्व पञ्चकपालं विधाय, ततो, गायत्रो वा
अग्निरित्यादिना तद्दोषदर्शनेन दूर्ययित्वाऽष्टाकपालमाग्नेयं पुरोडाशं
पञ्चसंख्याके याज्यानुवाक्ये चोपसंहारे विहिते इति पूर्वविधानस्याऽनिभिन्नेतत्वबुद्धेः शीद्यमुद्येन न पूर्वप्रकारकरणक्रकुविद्यस्तथात्रापि
शङ्काया एव पराहृत्यानुदयेन पूर्वप्रवानुदयादिति॥ ५७॥ १९॥

नानाशब्दादिभेदात्॥ सङ्गति बोधयन्तोऽधिकरणमवतारय-न्ति । \* पूर्वेत्यादि \* । प्रदानवदित्यादिभिः पूर्वोधिकरणेर्मुख्याधि- मत्स्यादिक्ष्पाणां भगवद्वतारत्वमिविशिष्टिमिति सर्वेषां समस्योपा-सना कार्योत पार्थक्येनेति विचारयति । अत्रोपास्याभेदेऽपि क्ष्प-भेदादेकत्रोपासकस्यान्यत्रानुपासनस्रक्षणावज्ञासम्भवादस्या अप्य-सिद्धिसम्भवादिष समस्येव सा कार्येति प्राप्ते सिद्धान्तमाह । सर्वेष्ववतारेषु नानैवापासना कार्या । तत्र हेतुः, शब्दादिभेदादि-ति । तत्तत्स्वक्षपवाचकशब्दानां मन्त्रःणां चादिपदादाकारकर्मणां च भेदादिसर्थः । एतनैव मिथोविरुद्धानामाकारकर्मणामेकत्र भावनस्याशवयत्वमयुक्तत्वं चेति भावः सूचितः ॥ ५८ ॥

कारिणामर्थे सर्वोत्मभावस्वकपस्य तदुःकर्पस्य तत्फलस्य तद्धि-कारिणां च निर्णयं कृतवान् । अथ तदनन्तरं पुराणोक्तानां मत्स्याद्यु-पासनानामपि नित्यानुमेयवेदमूलत्वादिदानीमपि केषाश्चिद् वामन-हयत्रीवाद्यपासकानां दर्शनात् तादशानामर्थे उपासनान्तरानिर्णय-स्यावद्यकत्वात् । मत्स्यादिक्षपाणां भगवद्वतारत्वर्माविशिष्टम् । यथा सुतेजःप्रभृतीनां वेश्वानरावयवत्वमिति तेषां सर्वेषां समस्य भ-गवतैकीकृत्योपासना कार्या ?उत सुतंजःप्रभृतीनां व्यस्तोपासने दो-षश्रवणवद्त्र दोषस्याश्रवणाद् व्यस्ततया कार्येति शङ्कायां प्रसङ्घा-द्विचायतीत्यर्थः । पूर्वपक्षमाद्यः । \* अत्रेत्यादि \* । \* अस्या अप्य-सिद्धिसम्भवादिति \*। रूपान्तरावज्ञारूपापराधकृतप्रतिवन्धेन अ-सम्भवात् । तथाचात्र दोषाश्रवणेऽप्युक्तरीत्या दोषसम्भवान्न का-र्येत्यर्थः । सिद्धान्तं वोर्घायतुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* सर्वेष्वित्यादि \* । नर्ह्यवज्ञादोपस्य कथं निवृत्तिरित्यत आहु: । \* एतेनेत्यादि \*। \* ए-क्तत्वम् । तथाच शक्यस्य युक्तस्याकरणे ह्यपराधो, न त्वशक्यस्या-ऽयक्तस्यःकरणे । अतोऽनुपासनस्य तत्रापराधाप्रसञ्जकत्वन प्रतिवन्धा-भावान्नासिद्धिरित्यर्थः। एतेन यत् पूर्वे, न भेदादितिसूत्रेऽधिकगुणोपसं • हारौचित्यमुक्तं तत्प्रकारोऽत्र दर्शितः । तत्तद्रपप्राधान्येन ब्रह्मोपास-कस्याधिका अपि गुणा अविरुद्धा प्रवापसंहार्या, न त्वन्येऽपीति ।

#### विकल्पोऽविशिष्टफलत्वात् ॥ ५९ ॥

पार्थक्येनोपासनानि कर्त्तव्यानीति स्थिते विचायंते । कि-मग्निहोत्रदर्शपूर्णमासादिवदेषां समुचय उत फलविकल्प इति ।

तस्मात्तेषां व्यस्तोपासनमेव कर्त्तव्यमिति सिद्धम् ॥

अन्ये तु, अत्र यासु यासु विद्यासु श्रुतिनानात्वेऽप्यर्थेक्याह्नेदेक्यं, यथा मनोमयः प्राणशरीरः, कं ब्रह्म, सत्यकामः मत्यसंकल्प
इत्याक्ष्मीयथा च, प्राणा वा व संवर्गः, प्राणो वा व ज्येष्टः श्रेष्ठः, प्राणो
ह पिता प्राणो मातेत्यादौ च। तत्र श्रुतिनानात्वस्य गुणान्तरपरत्वादू, वेद्याभदेन विद्येक्याच्च स्वपरशाखांकं गुणजातं विद्याकात्स्न्याधेमुपसंहार्यमिति पूर्षपक्षे, शब्दादिभदाद्विद्याभेदं सिद्धान्तयन्ति ।
पूर्वतन्त्रे शब्दान्तरादीनां कर्मभदकत्वेन सिद्धत्वात् प्रकृते च, वेद,
उपासीत, क्रतुं कुर्वतित्यादिशब्दभदात् । आदिपदेन यथासम्भवं
गुणादीनामपि भदस्य संग्रहाच्च। नच शब्दभदेऽपि, यज्ञति जुहोतीत्यादिवद् वेदोपासीतेत्यादावर्थभेदाभावान्न भेद् इति वाच्यम् ।
तथाऽप्येकस्मिन्नेव वेद्य प्रतिकरणमितरतरव्यावृत्तगुणोपदेशक्तपागुवन्धभदेन तस्यां तस्यां विद्यायां ताहकाहग्गुणविशिष्टस्येवोपास्यतया विद्याभदे।पपत्तेः । एवं स्थितेऽपि सर्ववेदान्तप्रत्ययंत्यादि
द्रष्टव्यमिति चाहुः।

तदसङ्गतम् । सर्ववेदान्तप्रत्ययसूत्रोक्तचोदनाद्यविशेषक्रप-हेत्वभावादेवोक्तस्थलेषु विद्याभेदस्य सिद्धत्वेनेतत्सूत्रारमभवैयर्थ्यप्र-सङ्गात् । नचोपसंहारनिष्टत्त्यर्थत्वान्नानर्थक्यमित्यपि युक्तम् । एक्यहे-त्वभावादेव सिद्धे विद्याभेदे उपसंहारप्राप्तरेवाभावात् । विद्यासूच-कनानापदविरोधाच्चेति ॥ ५८ ॥ २० ॥

विकल्पोऽविशिष्टफलत्वात् ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । \* पा-र्थक्येनेत्यादि \* । \* विचार्यत इति \* । उपोद्धातसङ्गत्या विचा-यते । संशयमादुः । \* किमित्यादि \* । तथाच विधिसामान्यात् क्रमेण कार्याणीत्येवं समुच्चय? उत फलतौल्याद्विकल्प इत्यर्थः।पूंच - तत्र विधिफलयोः समानत्वात समुच्चय इति प्राप्ते निर्णयमाह ॥ जपासनानां विकल्प एव । तत्र हेतुरविशिष्टफलत्वात ।

मुक्तिफलकत्वं हिसर्वेषामुपासनानामिविशिष्टम् । एवं सस्येकेनैव तिसद्धावपरस्याऽप्रयोजकत्वादग्निहोत्रादिवान्नसताबोधकश्रुसभा-वात्तदर्थिनो विकल्प एव ॥ ५९ ॥

> काम्यास्तु यथाकामं समुच्चीयेरन्न वा पूर्वहेत्वभावात ॥ ६० ॥

येषु तूपासनेषु भिन्नानि भिन्नानि फलान्युच्यन्ते, तह त्व-

पक्षमाहुः। \* तत्रेत्यादि \*। विधिः फलं च सर्वत्र तुल्यम् । यथा-ऽग्निहोत्रादीनाम्। तथा सति यदेव न क्रियते तत्फलाभावेन न्यून-तापत्तेर्विकल्पस्य प्राप्तप्रामाण्यपरित्यागादिदोषवत्त्तया तदादरे त-त्संसगीच समुचय पव ज्यायानित्यर्थः । सिद्धान्तमाहुः। \* उपा-सनानामित्यादि \* तथाचाग्निहोत्रादितौल्यस्याभावाधित्रोद्धिदादिं-तौल्यस्य सन्त्वाद्धिकल्पस्यादुष्टत्वेन स्वर्गोदिवद्धिद्दवमायानिवृत्तिकपा-यां तत्तद्वतारसायुज्यरूपायां च मुक्तौ विशेषाभावेन च फलस्या-विशिष्टत्वात् समुचये अप्रयोजकत्वदोषापत्तेश्च विकल्प एव ज्याया-नित्यर्थः। एतनेव फलप्राप्तिफलानां सद्विद्याद्दरविद्योपकोसल्वि-द्याशाण्डिल्यविद्याऽक्षरविद्यादीनामेकफलानां प्राणादिविद्यानां च विकल्पोऽवगन्तव्य इत्यपि बोधितम्।अत्र सर्वेऽप्येवमेवाहुः॥५९॥२१

काम्यास्तु यथाकामं समुश्वीयरन् न वा पूर्वहेत्वभावात्॥ अविशिष्टफलत्वादित्यस्य विकल्पहेतोः प्रत्युदाहरणमिद्मः । एवं मु-क्तिफलिका उपासना विचार्यं काम्यासु पक्षद्वयस्य सम्भवात् ताः पृथग् विचारयतीत्याशयेन सूत्रं पिठत्वा व्याकुर्वन्तसत्र तत्तत्फलानां काम्यत्वाद्यपासनानां समुच्चयपक्षं व्याकुर्वन्ति । \* येष्वित्यादि \* येषु स यो नाम ब्रह्मेत्युपास्ते यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य कामचारो भ-वित, सर्वे वै तेष्ट्रमाष्ट्रवन्ति येष्ट्रं ब्रह्मोपासत इत्यादिषु तथेत्य-

नेकफलिंथनस्ततः करुकोपासनानि समुच्चीयेरस्रविशिष्टफलत्वा-भावाद । यत्र त्वेकस्यैवोपासनस्य स्वकामितानेकफलकत्वं श्रूय-यते तत्र तथेव चेदुपासनं करोति तदा न समुच्चीयेरस्रिप । स्व-कामितेष्वेकतरस्य तदन्यफलत्रैशिष्ट्येनाविशिष्टफलत्वाभावादिति पूर्वहेत्वभावादितिकिल्प्ट्रमयोगाभित्रायेणोक्तमिति क्रेयम् । अथवा कामैक्ये नियतफलकानि तानि न समुच्चीयेरन् । अत्र हेतुः स्पष्टः ॥ ६० ॥

थै:। एवं समुख्यपक्षं व्याख्याय, न वा इति पदाभ्यामुक्तमसमुख-यपक्षं ब्याकुर्वन्ति \*यत्र त्वित्यादि \* \* श्रूयते इति \*यथा भागंब्यां विद्यायां, य एवं वेद प्रतितिष्ठति, अन्नवान्ननादो भवति महान भ-वित प्रजया पश्चिमिब्रह्मवंचसेन महानु कीर्त्योति श्रयते । तत्र तथैव चेत् । ततुक्तस्वकामितसकलफलसाधकतया चेत्ततुपासनंकरोति तदा तत्फलकान्यन्यानि तत्प्रतिष्ठेत्युपासीत तन्मह इत्युपासीतत्यादी-नि तत्तद्गुणकान्युपासनानि न समुचीयेरन्नपि । अत्नापि हेतुः पूर्व-हेत्वभावादिति। तं विवृण्वन्ति \* स्वकामितेष्वित्यादि \* स्वकामित-फलेष्वेकतरस्य फलस्य तदन्यफलवैशिष्ट्येन अविशिष्टफलस्वाभा-वादिति । तथाच समुश्चये अविशिष्टत्वाभावोऽनेकफलत्वात् । समु-च्चयाभावे त्वविशिष्टफलत्वाभावस्तत्फलस्यान्यफलविशिष्टत्वादिति भेदेऽपि. पूर्वहेत्वभावादिति यत्सूत्र उक्तं तत्त्रथेत्यर्थः।अत्र व्याख्यान-क्रेशात् पक्षान्तरमादुः । \* अथवेत्यादि \* । \* कामैक्ये इति \* एकमात्रविषयत्वेन तदैक्ये। अत्र हेतुः \* स्पष्ट इति \* अस्मिन् पक्षे तेषां फलभेदेन विशिष्टफलतया अविशिष्टफलत्वाभावरूपः पूर्वहे-त्वभावः स्फुट इत्यर्थः । अत्रापि माध्वाचार्यभिक्षुव्यतिरिक्तानां स-र्वेषामैकमत्यम् । अस्माकं त्वेतावान् विशेषः । अत्र सुत्रे काम्यपदा-दुद्गीथाग्रुपासना अपि संग्रहीतुं शक्यन्ते । तास्वपि यदेव विद्यया करोतीत्यादिभिः फलश्रवणात् । कामपदाभावेऽपि रात्रिसत्रन्यायन काम्यत्वस्य शक्यत्वादिति ॥ ६० ॥ २२ ॥

### अङ्गेषु यथाश्रयमावः ॥ ६१ ॥

प्रधानेषु निर्णयमुक्त्वाङ्गेषु तमाह । एकार्थसाधकानामुपास-नानां भेदेनाङ्गभेदेऽप्येकतरोपासने फलैक्यादङ्गानि तत्र समुच्ची-येरत्र वेति संशये निर्णयमाह । उपासनाङ्गानां तदेवाश्रयस्तथाच यदङ्गं यदुपासनाश्रितं तत्रैव तस्य भाव इस्रर्थः ॥ ६१ ॥

अत्र हेतुमाह ॥

अङ्गेषु यथाश्रयभावः॥ कर्माङ्गत्वेऽपि स्वब्यापारेण फलताध-ने उपासनान्तरानपेक्षत्वात् प्रधानानामुद्रीथाद्यपासनानामपि काम्य-त्वेन यथाकामसमुचयविकल्पयोः पूर्वसूत्रेणैव सिद्धत्वाद्त्र विषया-न्तरं बोधयन्तां ऽधिकरणमचतारयन्ति । प्रधानेत्यादि । अन्यानपेक्ष-तया स्वव्यापारद्वारा फलजनकानि प्रधानानि तेषु समुच्चयादि-निर्णयमुक्त्वा अन्यापेक्षतया तथा फलजनकेष्वङ्गेषु निर्णवमाहेत्य-र्थः । नुतु कि प्रयोजनं येन पृथगारम्भ इत्यत आहुः । \* एकार्थेत्या-दि \* पकोऽर्थ एकं फलम् । तत्साधकानामनेकेषामुपासनानां रूपा-दिभेदेन भेदेऽपि तेषां मध्य एकतरोपासनेऽन्येषामस्य च फलैक्यात् तत्फलार्थं यान्यङ्गानि तत्र तत्रोक्तानि तान्येकस्मिन्नुपासने समुद्यी-येरब्रवेति संशये उपसंहारस्त्रेऽर्थाभेदपदस्य फलाभेदवाचकत्वे फ-केक्यात समुच्चयप्राप्ती वश्यमाणहेतुभ्यां निर्णयमाहेलाथः। सुत्रं ब्याकुर्वन्ति । \* उपासनाङ्गानामित्यादि \* । \* तद्वेति \* उपासन-मेव । तथाच आश्रयमनतिक्रम्य यथाश्रयभावः सत्ता, यथाश्रयं भावो यथाश्रयभाव इति सूत्रयोजना । उदाहरणं तु छाग्दोग्ये मना-हिद्धारो वाक्प्रस्ताव इत्यादिभिद्दशभिर्वाक्येगीयत्ररथन्तरवामदेव्यः बृहद्वैक्षपवैराजशक्षयरैवत्ययज्ञायज्ञीयराजननाभग्रहणपूर्वकं विहि-तानि दश सामोपासनानि । तेषु ह्यकमेकमसाधारणं फलमुक्त्वा तदुत्तरं सर्वमायुरेति ज्योग्जीवति महान् प्रजया पशुभिर्भवति महान् कीर्त्येति सर्वोपासनेषु साधारणं फलमुक्त्वा क्रमेण महामनाः स्यात तद वतं.न प्रत्ययङङ्गिनमाचामेश्न छीवेत् तद् वतम्, एवं न काञ्चन

### शिष्टेश्च ॥ ६२ ॥

तत्तदुपासनं तत्तदङ्गविशिष्टमेव वेदे शिष्यत इति तथेखर्थः । चकारादितिरिक्तकरणे प्रायिश्वतोक्तिरिप वाधिकेति सूच्यते॥६२ समाहारात ॥ ६३॥

कर्ममार्गीयोपासने निर्णयमुक्त्वा ज्ञानमार्गीयोपासने तमा-ह । अथर्वोपनिपत्सु नृतिंहोपासनादिषु मत्स्यकूर्मादिरूपत्वेनापि स्तुतिः श्रृयते । श्रीभागवते च, नमस्ते रचुवर्यायेसादिरूपा स्तुति-

परिहरेत्, न तपन्तं निन्देत्, न वर्षन्तं निन्देत्, नर्नृश्चिन्देत्, न पश्च-श्चिन्देत्, संवत्सरमञ्जो नाश्चीयात्, ब्राह्मणाञ्च निन्देद् इति तत्तदुपा-सनाङ्गभृतानि व्यतान्युक्तानि । तथाच तस्य व्यतस्य तत्तदुपासन एव सम्बन्धो, नान्यत्रेति वाध्यम् । एवञ्जातीयमन्यद्पि । न्यायस्य सा-धारणत्वात् । यथा भार्गव्या आनन्दविद्याया अङ्गभृतेषु त्रिष्वन्नप्र-तिष्ठितत्वोपासनेषु प्रतिष्ठादीनां फळानामेक्यं तत्तदुपासनाङ्गभूताना-म् । अन्नं न निन्द्यात् तद्वतम्, अन्नं न परिचक्षीत तद् व्यतम्, अन्नं बहु कुर्वीत तद् व्यतमिति तत्तद्वतानां भेद इति ॥६१॥

शिष्टेश्च ॥ अत्र भाष्यं स्फूटम् ॥ ६२ ॥ २३ ॥

समाहारात् ॥ सूत्रप्रयोजनमाहुः । \* कर्ममागीयत्यादि \*
कर्माङ्गतया कर्ममागीयेषु सामाद्युपासनेषु अङ्गानिणयमुक्त्वा ज्ञानाऽङ्गतया ज्ञानमागीयेषु तेष्वङ्गनिणयमाहृत्यथः । सूत्रं व्याकुर्वन्तो
विषयमाहुः । \* अथर्वत्यादि \* अत्र मत्स्यकुर्मादिपदात् पूर्व ब्रह्मविष्णवादीति पदस्य त्रुटिर्वोध्या । तथाच नृसिंहोपासनायां यो वै
नृसिंहो देवो भगवान् यश्च ब्रह्मा तस्मै वै नमी नम इति, श्रीरामोपासनायां च यां वै रामचन्द्रो भगवान् ये च मत्स्यकुर्माद्यवतारास्तस्मै
वै नमो नम इत्येवविभागेन स्तुतिः श्रूयत इत्यर्थः । द्वितीयं पौराणोदाहरणम् । एवं विषय उक्तः । तत्र तत्सर्वक्रपत्वेनोपासना कार्या ?
उत तेषां क्रपाणां विरुद्धधर्मवत्त्वात् तथा न कार्येति संशये शब्दादिभेदेन नानोपासनस्य पूर्वमुक्तत्वात् सर्वक्रपत्वेनोपासने च तिद्विरो-

वैजनाथे। एवं सित रूपभेदेऽपि भगवदवतारत्वस्याविशिष्टत्वा-देकस्मिन रूपे रूपान्तरसमाहारो दृश्यत इति सर्वरूपत्वेनैकत्रोपा-सनमिप साध्विसर्थः॥ ६३॥

# गुणसाधारण्यश्वतेश्च ॥ ६४ ॥

ऐक्वर्यवीर्यादिगुणानां सर्वेष्ववतारेषु साधारण्यं श्रूयते । तेन धर्मिधर्माणामैक्याद पूर्वोक्तं साध्विसर्थः ॥ ६४ ॥

न वा तत्सहमावाश्रुतेः ॥ ६५ ॥

नन्वेवमुपासनं निसमुत वैकल्पिकमिति संशय उक्तरीसा

भाष्त्रकार्येति प्राप्तम् । तत्र सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं न्याकुर्वन्ति । \* एवं सतीत्यादि \* अत्राङ्गेषु यथाश्रयभाव इत्यनुवर्तते । \* समाहार इति \* एकीभावः । तथाच ज्ञानमार्गीयोपासनाङ्गेष्विप यथाश्रयभावे सिति, रूपभेदेऽपीत्यादिनोक्तरीत्या समाहारदर्शनात् तथेत्यथः। एतदेवाभिष्रेत्य, भेदान्नेतिचेदिति सूत्रे उपासनाविषयेण्वित्यादिना- ऽवतारेष्विप सर्वगुणोपासंहारौचित्यमुक्तम् ॥ ६३॥

अत्र हेत्वन्तरं सूत्रान्तरेणाह।

गुणसाधारण्यश्रुतेश्च ॥ अत्र चकारोऽधिकरणपूर्णत्वद्योतकः । द्रोपं प्रकटार्थम् । तथाच भगवत्त्वप्राधान्योपासने एवं सर्वकपत्वेनो-पासनं कार्यम् । तत्तद्रूपप्राधान्येनोपासने तथा न कार्यमिति विभाग् गान्नं कोऽपि विरोध इत्यर्थः ॥ ६४ ॥ २४ ॥

न वा तत्सहभावाश्चतेः ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । \* नन्वि-त्यादि \* । सर्वे कपत्वेनंकावतारोपासनं नित्याग्निहे। त्रद्शेपूणमा-सादिवत् क्रमेण समुचेतव्यमुतैकमेव यावज्ञीवं कर्त्तव्यमित्येवं वै-किल्पकमिति संशये उक्तरीत्या सर्वेषां सर्वे कपत्वेनेश्वर्यादिगुणसा-धारण्येन च क्रमिकसमुच्चये प्राप्ते तस्य समुच्चयस्य निषेधमाहेत्य-

निसत्वे प्राप्ते तित्रवेषमाह । नेति । किन्तु चा विकल्प एवेवमुपा-सन ऐच्छिकस्तत्र हेतुमाह । सहभावाश्वतेरिति।नियमतस्तेषां रूपाणां सहभावश्रवणं चेत्स्यात्तदा स्यात्तथोपासनस्य निसता, न त्वेवमतो विकल्प एवेसर्थः ॥ ६५ ॥

### दर्शनाच ॥ ६६ ॥

योऽपि रूपान्तरसमाहारपूर्वकमुपास्त सोऽप्येकं रूपमुपास्यत्वेन मत्वा तत्त्रथोपास्त इति फलं तस्यैकस्यैव रूपस्य दर्शनं
भवति; न तु सर्वेषामितोऽपि हेतोर्विकल्प एवेसर्थः । एतद्दृष्टान्तेन यस्मिन रूपे याद्यधर्मवत्त्वं श्रूयते ताद्यधर्मविशिष्टमेवैकं
रूपमुपास्यमिति व्यासद्वदयमिति ज्ञायते । उपासनानिर्णयान्ते
दर्शनात्मकहेत्क्सा सर्वोपासनानां भगवत्साक्षात्कारः फलमिति
ध्वन्यते । माहात्म्यज्ञापनार्थम् । परं सर्वावताररूपत्वं यथार्थमेवं

र्थः। ब्याकुर्वन्ति । \* नेतीत्यादि \* । \* चेत्स्यादिति \* । दर्शपूर्ण-मासाभ्यामिष्ठा सोमेन यजेतेत्यादिवच्चेत् स्यात् । शेषं स्फुटम् ॥ एतमेव विकल्पमभिसन्वाय स्वाध्यायस्तत्रेतिसर्वदद्यान्तव्याख्यानो-सरं प्रकृतेऽपीत्यादिना तस्तद्भूपे तत्तद्साधारणधर्मोपसंहारो ब्यव-स्थापितः ॥ ६५ ॥

दर्शनाच्च ॥ पूर्वसूत्रात्तत्पद्मत्रानुवर्तत इत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* योऽपीत्यादि \* । \* तत्त्र प्रम्योपास्त इति \* । तद् प्रम्याकुर्वन्ति । \* योऽपीत्यादि \* । \* पतद्द्धान्तेनेति \* । दर्शन-द्यान्तेनेति \* । दर्शन-द्यान्तेन । पतेन पूर्वाधिकरणोक्तपक्षस्य गीणता सूचिता । तथा दर्शनामावादिति । सर्वनिकपणान्ते एवं कथनस्य तात्पर्यमाद्यः \*उपासनेत्यादि \* । ननु यद्येकस्यैव कपस्य दर्शनं तदा सर्वकपोपसं-द्यादि \* । ननु यद्येकस्यैव कपस्य दर्शनं तदा सर्वकपोपसं-द्यादि \* । \*

# कैश्चिज्ज्ञाप्यते । यथार्थत्वात्तद्प्यविरोधीति क्रेयम् ॥ ६६ ॥ इति श्रीवेदव्यासमतवार्त्तश्रीवल्लभाचार्यविरचिते न्याससूत्राणुभाष्ये तृतीयाध्यायस्य तृतीयः

पादः समाप्तः ॥ ३ ॥ ३ ॥

कैश्चिदिति # । स्मृतिपुराणादिवाक्यैः । # तदपीति # । सर्वेद्रपोप-संहरणम् । तथाचैकरूपदर्शनेऽपि सर्वरूपोपसंहारोऽप्येकदेशिनां न दुष्ट इति भावः । अन्ये तु इदं षट्सुत्रमेवाधिकरणमङ्गीकृत्य कर्मा-ङ्गभूनेपृद्गीथादिषु य आश्रिता वेदत्रयविहिताः प्रत्ययास्ते समुचीये-रन्तुत यथाकामं स्युरिति सराये, प्रत्ययाश्रयभृताः स्तोत्रादयोः यथा समुरुचीयन्त एवं तदाश्रिताः प्रत्यया अपि । तत्रानुशिष्टत्वादिश्यो हेतुभ्यः समुरुचीयेरन्निति पूर्वपक्षे, सहभावाश्रवणादिहेतुभ्यां यथा-कामं स्युरिति सिद्धान्तयन्ति ।

तन्नास्माकं रोचते। यथाकामसूत्रोक्तहेतुनैव ताददानिर्णयस-म्भवेनैतद्वेयर्थात् । गुणसाधारण्यसूत्रे पूर्वपक्षसमाप्त्या शिष्टिसूत्र-स्थचकारवैयर्थ्यापत्तेश्चेति । तस्मात् पूर्वोक्तमेव युक्तमिति दिक् ॥

अत्रायं संग्रहः। सर्वे वेदा यत्पदमामनन्तीति श्रुतेः सर्वस्य वेदस्य ब्रह्मविद्यात्वम् । इतिहासपुराणं च वेदानां पश्चमं वेदमिति-श्चतंबेंदपदेन तयोरिप संब्रहात्तयोरिप तथात्वम् । द्वे विद्ये वेदित-ब्यं इत्याद्यार्थवणश्रुतर्ऋग्वेदादिरूपा अपरा अक्षराधिगमिका परेति फलतो विभागः । परास्वपि, ब्रह्मविद्यप्नोति परम्, अक्षरात् परतः पर इति श्रतेः प्रुपोत्तमस्य तत आधिक्ये तद्विद्यानां विषयफल-योर्बलादक्षरविद्यातोऽप्याधिक्यम् । परास्वपरासु च तत्त्रद्वेदोक्तासु सर्ववेदान्तप्रत्ययसूत्रोक्तहेतुना फलसंयोगरूपचोदनानामविशिष्टत्वे विद्यैक्यनिर्णयः । तन्मध्ये अन्यतरस्याभावे तु विद्याभेदः । गुणोप-संहारस्तु प्रायशो रूपैक्यात प्रयोजनैक्याद्वा, कचित्त्वर्थवादतौल्या-द्वि । स च स्वाध्यायसूत्रोक्तैर्निरूपणप्रकारभेदाधिकारिभेदसम्ब-न्यिभेदैयों उन्यथा सन्तमिति वाक्यांक्तदोषापत्त्या च कासुचिदा-त्मविद्यास बाध्यते । कर्मणि तु पूर्वोक्तैस्त्रिभिन्यूनातिरिक्तप्रायश्चित्त-अवणाच्च बाध्यत । तद्मावे त भवति । परविद्या अपरविद्याश्च

फलैक्ये विकल्पन्ते । फलभेदे तु यथाकामं समुन्नीयन्ते । क्रिन्दे-कस्योपासनस्य खकामितानेकफलत्वे विकल्पन्ते च । कर्ममार्गीय-विद्याङ्गानि तु बहूनां विद्यानां फलैक्येऽपि यथाश्रयं तत्रैव व्यवति-छन्ते । ज्ञानमार्गीयविद्याङ्गानि तु यथाश्रयं क्रिन्त् समाहियन्ते, क-चित्तु यथाश्रयं व्यवतिष्ठन्ते।अवतारोपासनं च यथाकाममेव भवति । सर्वासां परविद्यानामुपास्यकपसाक्षात्कारः फलमिति च ॥६६ ॥ २५॥

इति श्रीमद्वल्लभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तहृदयध्वान्तस्य पुरुषोत्तमस्य कृती भाष्यप्रकाशे तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥ ३ ॥ ३ ॥

# नृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः।

पुरुषार्थोऽतःशब्दादिति बादरायणः ॥ १ ॥

ज्यासनाभेदेऽप्युपास्याभेदाच्छाखान्तरोक्तधर्माणामप्युपसं-हारः कर्ज्यमुचित इति पूर्वपादे निरूपितमिति तन्न्यायेनोत्तरका-ण्डमतिपाद्यब्रह्मफलकसर्वात्मभावेऽपि पूर्वकाण्डमतिपादितकर्मणा-

पुरुषार्थोऽतः शब्दादिति बादरायणः ॥ अथ तुरीयपादं विव-रिषवः सङ्गतिबोधनाय पूर्वपादार्थमनुवदन्त पतत्पादार्थमाहुः। \*उ-पासनेत्यादि \*। फलमत उपपत्तेरित्यत्र हेतुव्यपदेशेन जैमिनिमत-निरासपूर्वकं परमेश्वरस्यैव कारयितृत्वं फलदातृत्वं च समर्थयि-त्वा ततोऽनन्तरूपस्य भगवतस्तत्तत्फलदानाय साक्षात्कारो यथा भवति तदर्थे तत्तदुपासनमुक्तम् । तेन तत्तदुपास्यस्रपसाक्षात्कार-रूपविद्यासिद्धौ परमेश्वरात् फलं भवतीति सिद्धम् । तथा उपासनाः कथं कर्त्तंब्या इत्यपेक्षायां तं तं मार्गे खखाधिकारं तत्तद्भगवद्भपं वानुरुध्यते । ते तत्तत्स्वरूपगुणास्तत्ततुपासनास्वरूपनिर्वाहकत्वाद्-न्तरङ्गा इत्यन्तरङ्गविचारेण तत्तद्गुणानां बुद्धौ विषयीकरणरूपो गुणोपसंहार उक्तः। तत्रोपसंहारोऽर्थाभेदादिति सूत्रेऽर्थपदस्य वस्तु-वाचकतामादाय उपासनाभेदेऽप्युपास्यवस्त्वभदाद्यथा शास्त्रान्तरो-क्तधर्माणाम्प्युपसंहारः कर्त्ते युक्त इति निकपितं, तथा अस्मिन् पादे उपासनाया बहिरङ्गाणामाश्रमादीनां विचारे उपसंहारसूत्री-यार्थपदस्य प्रयोजनवाचकतामादाय ब्रह्मद्दीन रूपफलेक्यात् तन्त्याः येन उत्तरकाण्डोक्तब्रह्मफलकसर्वात्मभावेऽपि पूर्वकाण्डोक्तकर्मणा-मुपसंहारः। स च कर्मणां तत्तदुपासनोपकारकतया बुद्धौ विषयी-करणक्रपः करणार्थं प्राप्तोति यशो दानं तपः कर्म न त्याज्यं कार्यमेव सुपसंहारः प्राप्नोति न वेसधुना विचार्यते । विधिपसे तत्सहकृत-स्यास्य फलसाधकत्वमिति सिद्ध्यति । निषेधपक्षे तु केवलस्येती-ममेव पक्षं सिद्धान्तत्वेनाह । पुरुषार्थ इसादिना । सिद्धान्ते ज्ञान्ते तत्र पूर्वपक्षसम्भव इसादौ तमेवाह । अतः सर्वात्मभावादेव केवलात पुरुषार्थः सिद्ध्यति । कुतः । शब्दात । श्रुतेरिसर्थः । श्रुतिस्तु, नायमात्मा प्रवचनेनेत्युपक्रम्य, यमेवैष वणुत इसादिका ब्रह्मविद्याप्नोति परिमसादिका, तमेव विद्धानमृत इह भवतीति, सनत्कुमारनारदसंवादे यत्र नान्यत पश्यनीत्याद्यात्मिका छान्दो ग्यश्रुत्थि । एतदादिश्रुतिषु पूर्वोक्तरीसा केवलस्यव भगवद्भावस्य फलसाधकत्वं श्रूयते इति तथा । अत्र, फलमत उपपत्तेरिसत्रेत्रेने-प्यत्तिं हेतुत्वेनानुक्त्वा श्रुतिपदं चानुक्त्वा शब्दपदं यदुक्तवांस्तन श्रुतिस्मृसात्मकः सर्वोऽपि प्रमाणशब्दो हेतुत्वेन व्यासाभिमत

तत् । यश्नो दानं तपश्चेव पावनानि मनीपिणाम् । एतान्यपि तु कर्मांणि सङ्गं त्यक्त्वा फलं तथा। कर्चव्यानीति मे पार्थ निश्चितं मतमुक्तमम् इति गीतावाक्यात् । सहस्रसमे सन्ने हिरण्मयशकुनिक्षण्यद्वादर्शनस्य तत्र श्रावणात् । नाज्यादीनां यशेषु भगवत्यादुर्भावस्य
श्रीभागवतेऽप्युक्तत्वाच्च । अथवा, यमेवैष वृणुते तेन लज्यः. मक्वा त्वनन्यया शक्य इत्यादिषु साधनान्तरव्युदासान्न प्राप्नोतिति
सन्देहे अधुना प्रथमाधिकरणे विचार्यते । तथाच शेषिशेषभावः
सङ्गतिरित्यर्थः । ननु गुणानामिव कर्मणामुपासनास्वक्रपनिवाहकत्वाभावनानावश्यकत्वात् कि तिक्वारेणेत्याकाङ्कायां विचारफलं
पादार्थे वदन्तः स्त्रमवतार्य व्याकुर्वन्ति । \* विधीत्यादि \* । \* इममिति \* । निषेधपक्षम् । तथाच विद्यासामध्येबोधनायाऽयं विचार
इत्यर्थः । सिद्धान्तेनाधिकरणे हेतुच्यपदेशादित्यत्र सिद्धान्तिनः
स्क्षमदर्शित्वस्यावधारितत्वात्तथेत्येतद्र्थं तमेवाहेत्यर्थः। शब्दशब्दमयोगतात्पर्यमाद्वः । \* अत्रेत्यादि \* । संप्रहेण यत् सिद्धं तदादुः ।

इति क्रायते। तेन "केवलेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः। येऽन्ये मृद्धियो नागाः सिद्धा मामीयुरअसा । यम्न योगन सांख्येन दानव्रततपोऽध्वरैः । व्याख्यास्वाध्यायसन्न्यासैः प्राप्तु-याद् यत्नवानिष्"इसादिस्पा स्मृतिरिष संगृह्यते। एतेन श्रुसादि-प्रमाणवादिनामिदमेवाभिमतं, तिद्वरुद्धवादिनामितोऽन्यदिति तेषा-मप्पाणिकत्वं क्राप्यते । अत एव स्वनाम गृहीतम् । स्वस्य वेद्व्यासकर्तृत्वेन तत्रेव यतो भरः । अपरं च वैदिकसिद्धान्ते भगन्वत्स्वस्पस्येव स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वाद प्राप्ततत्स्वस्पाणां मुक्सिन-च्छाकथनान्मुक्तोपसृष्यव्यपदेशाच्च मुक्तरपरमपुरुषार्थत्वाद सान्यतु नामाऽन्यः साधनः । वस्तुतः परमपुरुषार्थत्वाद सान्यतु नामाऽन्यः साधनः । वस्तुतः परमपुरुषार्थां य उक्तस्पः स तु सर्वात्मभावनैवेति क्षापनाय फलपदमनुक्त्वा पुरुषार्थपद-मुक्तम् । एवं ससस्य सूत्रस्यार्थान्तरमिष व्यासाभिमतमिति क्षायते । तथा सस्यं विल्लाः परयोगः। तथाहि । पुरुषार्थी भगवानेव । कुतः । अतःशब्दात् । अतःपदिविश्वश्रुतिवाक्यादिसर्थः ।

<sup>#</sup> एतेनेत्यादि \* | \* अभिमतिमिति \* | तात्पर्यगोचरम् | \* तदिरुद्धवादिनामिति \* | तत्तात्पर्यविरुद्धवादिनाम् | \* अप्रामाणिकत्वमिति \* | प्रमाणतात्पर्योनभिन्नत्वम् | बादरायणपदोक्तितात्पर्यमाद्धः | \* अत एवेत्यादि \* | \* तत्रैवेति \* | प्रमाणमृते राव्दे |
पुरुषार्थपदतात्पर्यमाद्धः | \* अपरं चेत्यादि \* | \* अन्यैः साधनैरिति \* | मर्योदामार्गीयैः कमंन्नानविहितमक्तिरूपैः साधनैः | एतेन
भास्कराचार्याद्यक्तिकृतो ज्ञानकर्मसमुरुव्ययः पूर्वकन्नाविधान्त इति
बोधितम् | पुरुषार्थपदेन सूचितमर्थान्तरमाद्धः \* एवं सतीत्यादि \*
अस्यां श्रुतौ तमसः परस्तादित्यनेनानुपाधित्ववोधनात् स्रतो विरुद्धधमाधारत्वं बोध्यते | परात् परमित्यनेनान्नरादुत्तमत्वम् | तथाव्यक्षरात् परो यः स एव परमपुरुषार्थं इति सिद्धाते | एवं स्था-

तैक्तिरीयोषनिषत्मु पञ्चते । अतः परं नान्यदणीयसः हि परातः परं यन्महतो महान्तं, यदेकमञ्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तादिति ॥ १ ॥

अथात्र मसवतिष्ठते ।

शेषत्वात् पुरुषार्थवादो यथाऽन्येष्विति जैमिनिः ॥ २ ॥

विष्णोरिज्यत्वेन कर्मशेषत्वात् तत्स्वरूपज्ञानपूर्वको यागः फलातिशयहेतुरिति तन्माहात्म्यमुच्यत इसर्थवादरूपं तत् । अत्र दृष्टान्तमाह । यथान्येष्विति अन्येषु द्रव्यसंस्कारकमसु, यस्य पर्ण-मयी जुहूर्भवति न पाप अलोक शृणोति यदाङ्के चक्षुरेव भ्रा-तृव्यस्य दृङ्के यत्प्रयाजानुयाजा इज्यन्ते वर्म वा एतद् यज्ञस्य-क्रियते वर्म यजमानस्य भ्रातृव्याभिभूसा इसेवजातीयिका फल-श्रुतिर्थवादस्तद्रदिसर्थः ॥ २ ॥

ख्यानद्वयेन केवलविद्याया एव पुरुषार्थपर्यवसायित्वम् । पुरुषोत्तम-स्यैव च परमपुरुषार्थत्वं बोधितम् ॥ १॥

शेषत्वात् पुरुषार्थवादे। यथान्येष्वाति जैमिनिः ॥ सूत्रमवन्तारयन्ति । अथरयादि ॥ सिद्धान्तसूत्रे सर्वात्मभावस्य स्वतन्त्रतया पुरुषार्थपर्यवसायित्वे परब्रह्मण एव च परमपुरुषार्थत्वे द्रश्चितेऽपि हेतुव्यपदेशविषयश्चतौ फलदित्सया कार्ययत्वस्योक्तत्वान्त् क्रिययेव फलम् । छान्देग्यं कर्माङ्गोपासनानामेव पूर्वमुपकान्त-त्वादन्यासामपि कर्मशेषत्वेन फलत्वम् । ईश्वरस्य च तच्छंपतयेव फलदत्विमत्याशयेन पूर्वमीमांसक उक्तेथे प्रतिकृलतयाऽविषयो भवतित्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । अविष्णोरित्यादि अ । अयमर्थः । पूर्वपादं कर्माङ्गोपासनानां निर्णये तुन पूर्वकाण्डविरोधः। यत्पुनरात्म- इतावंदः सर्वात्मभावस्य च स्वातन्त्रयेण पुरुषार्थपर्यवसायित्वं पर- ब्रह्मणः परमपुरुषार्थत्वं चेत्युक्तम् । तस्र युक्तम् । कुतः । शेषत्वात् । शेषलक्षणे पुरुषः कर्मार्थत्वादिति पुरुषस्य कर्मार्थत्वमुक्तम् । तस्र चोदनाविचारे कर्मृतया सिद्ध्यतित्यात्महापकानि वाक्यानि कर्तृन

ननु तमेव विदित्वा मुनिर्भवसेतमेव प्रक्राजिने। लोकपीप्स-न्तः प्रव्रजान्त । एतद्रमे च ते ह स्म पुत्रेषणायाश्च वित्तेषणाया-श्च लोकेषणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्तीति श्रुतिर्भगवज्ज्ञान-वतः सर्वसागं वदतीति न त्वदुक्तं साधीय इस्रत उत्तरं पठति ॥

# आचारदर्शनात् ॥ ३ ॥

ब्रह्मविदामिष् विश्वष्टातामिष्नहोत्रादिकरणं जैमिनिः प-इयतीति तदाचारं प्रामाणिकमिति च मनुत इति तन्मतमनुबद-स्निममप्यनुक्तवान् व्यासः । ब्रह्मविदां सागावश्यकत्वे गाईम्थ्य-मेतेषां न स्यादिति भावः । उक्तश्चतिस्तु कर्मण्यशक्तानां तेषां

स्वक्रपबोधकानि । एवं ब्रह्मवाक्यानि ब्रह्मणोऽनन्तक्रपैरिज्यत्वात् यो देवानां नामधा एक एवेत्यादिमन्त्रवर्णेन तत्तन्नामकत्वाच कर्मशेष-त्वं तस्मात् । तत्स्वक्रपज्ञानेत्यादिवश्यमाणभाष्योक्तरीत्या तत्ताइश-मतस्तत्र पुरुषार्थत्ववाद इत्यर्थः । विष्णोरिज्यत्वं ब्रह्मत्वं च शतद्-षणीकारोपन्यस्तात् संकर्षणकाण्डसमाप्तिस्थात्, स विष्णुराह हि, तद् ब्रह्मत्याचक्षते इति सूत्रद्वयात् सिद्ध्यतीति मुख्यतया तस्यैव शेषत्वमत्र व्याख्यातम् । अन्येषां च शेषत्वात् तत्फलस्यार्थवादत्वं जैमिनिना चतुर्थस्य तृतीयपादं उक्तम् । द्रव्यसंस्कारकर्मसु परार्थ-त्वात् फलश्चातर्थवादः स्यादिति । तदुदाहरणं च, यस्य पणम-यीत्त्यादिनांक्तम् ॥ २॥

आचारद्रशंनात् ॥ सूत्रचतुष्टयमत्रतारयन्ति ॥ नतु तमित्या-दि ॥ । अ उत्तरं पठतीति ॥ उक्ताराङ्कायां विद्यायाः पुरुषार्थत्वं वारियतुमग्रिमसूत्राणि वक्तीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्तः प्रथमत आ चारमेव कुतो वद्तीत्यत आहुः । ॥ ब्रह्मावदामित्यादि ॥ । ॥ प्रा-माणिकं च मनुत इति ॥ । यदेव विद्ययेतिश्रुत्युपोद्धलकत्वेन तथा मनुतं । तर्हि तमेव विदिश्वेत्यादिश्चतेः का गतिरित्यत आह । ॥ उक्ते-त्यादि ॥ । नतु प्रवाजश्चतेरशक्ताधिकारकत्ववद् कर्मकरणश्चते- सागमनुवदति। लोकैषणायाधः च्युथायेति श्रुतेलींकसंप्रहार्थं त-त्करणीमति न वस्तुं शक्यम् ॥ ३॥

### तच्छ्रतेः ॥ ४ ॥

ब्रह्मविदः कर्माचारनिरूपकश्चतेरिसर्थः । सा च, जनको ह वैदेहो बहुदक्षिणेन यज्ञेनेज इसादिरूपा । तथाच ज्ञानेनैवार्थिस-द्धिश्चेत स्यात्तदा तद्दत आयाससाध्ये कर्मणि प्रदत्तिने स्यादिति भावः ॥ ४॥

#### समन्वारम्भणात् ॥ ५ ॥

तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते इति श्रुतिः फलारम्भे विद्याक-र्मणोः साहिसं दर्शयतीति न स्वातन्त्र्यं विद्यायाम् ॥ ५ ॥

#### तद्वतो विधानात् ॥ ६ ॥

ब्रह्मिष्ठो ब्रह्मा दर्शपूर्णमासयोस्तं दृणीत इति कल्पश्रुसा ब्र-ह्मिवदो ब्रह्मत्वेन वरणं विधीयत इतिब्रह्मज्ञानस्यात्विज्याधिकार-सम्पादकत्वात् कर्मश्रेषत्वमेवेसर्थः ॥ ६ ॥

ननु यदहरेव विरजेत तदहरेव पत्रजेत्, ग्रहाद्वा पत्रजेद्रनाद्वे-

लोंकसंग्रहाथेत्वस्यापि शक्यवचनत्वान्नेदं साधीय इत्यत आह को केत्यादि \* तथाच आचारदर्शनान्यथानुपपत्या तथा कल्प्यत इत्य-र्थः । अन्ये त्वाचारदर्शनसूत्रे जनको ह वा इति श्रुति, ब्रितीये च यदेव विद्ययेत्युदाहरन्ति । तिष्चन्त्यम् । ब्रितीयसुत्रवैयर्थ्यापत्तेः॥३॥ तच्छुक्तेः ॥ ४॥

समन्वारम्भणात् ॥ ५ ॥ तद्वतों विधानात् ॥ एतद्गाष्यं सुगमम् ॥ ६ ॥ सादिश्रुतिभ्यो विहितत्वाविशेषात कर्मतत्त्यागयोरैच्छिको विक-स्पोऽङ्गीकार्योऽतो न शेषिशेषभाव इसत उत्तरं पठति ॥

#### नियमाच ॥ ७ ॥

आदिवनं घूम्रललाममालभेत यो दुर्वाह्मणः सोमं पिपासेत पेन्द्राग्नंपुनरुत्सष्टमालभेत य आतृतीयात पुरुषात सोमं न पिवेद् विच्छिनो वा एतस्य सोमपीथो यो ब्राह्मणः सन्नाऽऽतृतीयात पुरुषात सोमं निपवति। यावज्जीवमिष्ठद्दोत्रं जहुयादिखादिश्चितिभ्यो यथा कर्मकरणे नियमः श्रूयते, न तथा तत्त्याग इति नोक्कपक्षः साधुरिखर्थः । चकाराद् "नियतस्य तु संन्यासः कर्मणो नोपप-धते । मोहात तस्य परिखागस्ताममः परिकीर्त्तित" इखादिष्ट-पा स्मृतिः समुच्चीयते । खागविधिरशक्तिवपय इत्युक्तमिति शाप्ते ॥ ७ ॥

मतिवदीत ॥

नियमाच ॥ सूत्रमवतारयन्ति । % नन्वित्यादि % । व्याकु-वेन्ति । % आश्विनमित्यादि % । अत्र तुर्वाद्यण इति विच्छिन्त इति पदाक्ष्यामकरणे निन्दा बोध्यते । तेन च नियमेन नित्यत्वं कर्मणो व्यक्तीभवति । तथाग्रं यावज्ञीवाधिकरणं सूत्रपञ्चकोक्तं निगमय-न्ति । % त्यागेत्यादि % । % इति प्राप्तं इति % । एवं प्रकारेण ब्र-द्याणस्तद्विद्यायाः कर्मुतिकेन जीवविद्यायाश्च कर्मशेषत्वे प्राप्ते ।

अन्य तु, तच्छ्रहतेरित्यत्र विद्यायाः कर्मशेषत्वाय, यदेव वि-द्यवेति श्रुतिसुदाहर्रान्त । तद्वतो विधानादित्यत्र, आचार्यकुलाद्वेदम-धीत्येति छान्दोग्यसमाप्तिस्थश्रुत्या वेदार्थज्ञानवतः कर्माधिकारं व्या-कुर्वन्ति । नियमाच्चत्यत्र, कुर्वन्नेत्र हि कर्माणि जिजीविषेच्छतं समाः एवं त्विप नान्यथेतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नर इतीशावास्यश्रु-तिं, जरामयसत्रश्रुति चोदाहर्रान्त । तन्मते विद्यायाः कर्मशेषत्व-मिति पूर्वपक्षः॥ ७॥

### अधिकोपदेशात्तु बादरायणस्यैवं तद्दर्शनात् ॥ ८॥

तुशब्दः पूर्वपक्षं व्यवच्छिनति । यदुक्तं शेपत्यात पुरुषार्थ-वाद इति तन्नोपपद्यते । कुतः । अधिकोपदेशात । कर्मसाम्यमपि न वक्तुं शक्यं यत्र तत्र तच्छेपत्वं दूरापास्तम् । यत ईश्वरः कर्म-णः सकाशादिषक उपदिश्यते । तथाहि । स वा अयमात्मा सर्व-स्य वशी सर्वस्येशानः सर्वस्याथिपतिः सर्वमिदं मशास्ति यदिदं किञ्च। स न साधुना कर्मणा भूयान्नो एवासाधुना कनीयानित्युप-क्रम्यू। ऽग्रे पटचते, तमेतं वेदानुवचनेन विविदिपन्ति ब्रह्मचर्येण तपसा श्रद्ध्या यज्ञेनानाशकेन चेतमेव विदित्वा मुनिर्भवयेतमेव मत्राजिनो लोकमभीष्यन्तः पत्रजनतीयादि। एवं सित्यञ्ज्ञानसाध-नत्वं यज्ञे तस्य यज्ञशेपत्वं कयं स्यात। किन्तु यज्ञस्य तद्वेदनशेपत्वम। एतेनेज्यत्वेन तच्छेपत्वं प्रत्युक्तं विदित्वयम् । तज्ज्ञानस्य यागपूर्वाञ्च-

अधिकोपदेशान्तु वादरायणस्येवं तद्दर्शनात् ॥ परिहारं व्याकुर्वन्ति \* तुशब्द इत्यादि \* । \* पूर्वपक्षमिति \* । इंश्वर इज्यत्वात् कमेशेष इति पक्षम् । % कमसाम्यमिति \* । कमणो ब्रह्यसाम्यम् । स वा अयम् इति श्रुतिस्तु वृहद्दारण्यके शारीरब्राह्मणे
% एवं सतीत्यादि % । उक्तश्रुतो वदानुवचनेनेत्यादिभिस्तृतीयाश्रुतिभिभगवज्ज्ञानशेषत्वे कमणामुकं सति । % तस्येति \* ।यज्ञशेविभूतस्य । अधिकापदेशेन हेतुना यत् सिद्धं तदाहुः । % एतेनत्यादि % । उक्तहेतुना तत्प्रयुक्तामत्यर्थः । तद् व्युत्पादयन्ति । % तज्ञानस्यत्यादि % । इज्यत्वेन ज्ञानस्य यागपूर्वाङ्गत्वात पूर्वे सत्वेऽपि ताहश्ज्ञानपूर्वकं यागकरणे ताहश्ज्ञानविशिष्टस्य यागस्य ब्रह्मज्ञानसाधनत्वात् तत्फलस्य ज्ञानस्य यः शेषी तस्यैकदेशज्ञानशेषत्वापादने यस्य ज्ञानं यागपूर्वाङ्गं स यागशेष इति नियमो हेतुत्वेन
वक्तव्यः । स तु स्वर्गादौ व्यभिचरित । स्वर्गादैः फलस्वज्ञानं विना
तद्र्थके योग प्रवृत्यमावेन तज्ज्ञानस्य यागपूर्वाङ्गत्वेशि स्वर्गादैः

त्वाद तद्विशिष्टस्य तस्य ब्रह्माद्वाद्वाद्वाद् । नच पूर्व सामान्यत इज्यज्ञानमासीद यज्ञेन विशेषतो ज्ञाने सित पुनर्यज्ञकरणे पूर्ण कर्मफलं भवतीति न तद्शेषत्विमिति वाच्यम् । तमेव विदित्वा मुनिर्भवसेतमेव प्रवाजिनो लोकमभीष्मन्तः प्रव्रजन्तीति श्रुतेस्तद्वेदन्तस्य गाईस्थ्यविरोधित्वेन तदसम्भवाद् । यश्च साध्वसाधुकम्फल-सम्बन्धरिहतस्तस्य कर्तृत्वेन तथात्वमनुपपन्नमतो जीवात्मन एव तथात्वं न तु परस्य । नचैतयोर्वास्तवाऽभेदान्नविमिति वाच्यम् । वास्तवाभेदाज्जीवेऽप्युक्तश्रुतिभ्यस्तथात्वस्य सुवचत्वात् । वास्तवा-ऽभेदस्य पूर्वमेव निरस्तत्वात्तमादाय ये पूर्वपक्षास्ते पूर्वपक्षा एवेस-

फलत्वेन यागशेषत्वानङ्गीकारात् । अतस्तद्रप्रयोजकमित्यर्थः । पुनः शेपत्वमाशङ्का निषेधन्ति अनेचत्यादि अ। पूर्वे गुरुमुखादध्ययने ततस्तरावर्त्तनेन स्वाध्यायत्वसम्पादने ब्रह्मण इज्यत्वेन सामान्यतो शानमासीत्ततस्ततुदेश्यकस्य ब्रह्मयश्रस्य द्रव्ययश्रस्य च करणे वि-द्रोषतो ज्ञाने सति पुनर्यज्ञकरणे यदेव विद्ययेति श्रुत्या यागस्य वी-र्यवत्तायां पूर्ण फलं भवतीति तात्पर्यात्, तमेतं वेदानुवचनेनेति श्चत्या न ब्रह्मणो यागरोपत्विनवृत्तिरित्येवं न वाच्यम् । एतमेवेत्या-दितदग्रिमश्रुतेस्तादग्रह्मशानस्य गार्हस्थ्यविरोधित्वन यश्वासम्भवा-त् । तदसम्भवे तथा फलोत्पत्यापादानस्यापि कर्त्तुमशक्यत्वाद् ब्रह्मणः कर्मशेषत्वं नापादयितुं शक्यमित्यर्थः । नन्वीश्वरस्य कर्त्तु-त्वाद्विश्वसृड्न्यायेन यश्वकर्तृत्वे सुखेन तच्छेपत्वसम्भव इत्याशङ्खा परिद्वरन्ति । 🛪 यश्चेत्यादि 🛪 । 🤻 तथात्वमिति 🛠 । कर्मशोषत्व-म् । एकदेशिप्रतिपन्नम् । जीवब्रह्मैक्यमादाय पुनः शेषत्वाशङ्खायां तदुपगम्य परिहरन्ति । 🔆 नचैतयोरित्यादि 🛠 । 🐇 तथात्वस्ये-ति #। ईश्वरवत् कर्मशोषित्वस्य । ननु यदि जीवेश्वरयोर्वास्तवासे-द उपगतस्तर्धेकतरपक्षपातस्य कर्त्तुमयुक्तत्वादुभयमप्यस्त्वित श-द्भायां सिद्धान्ते तद्वुपगमेनाहुः। \* वास्तवाभेदस्यत्यादि \*। जीव-ब्रह्मणोर्हि घटाकाशमहाकाशयोरिवोपाधितो भेदो,वस्तुतस्त्वभेदः।

लमुक्तवा। न कर्मणा न प्रजया धनेन सांगंनेके अमृतत्वमानशः।
परेण नाकं निहितं गुहायां विभ्राजते यद् यतयो विश्वन्तीति श्रुसा
कर्मप्रजाधनैमीं साप्राप्तिमुक्त्वा सागेन तत्पाप्तिरूच्यते। सागविषयस्यान्यस्यानुक्त्या सान्निध्यात् कर्मादीनामेव सागोऽभिनेतः। तथाच मुक्तोपस्य्यत्वाद्भगवत उक्तसाधनेन मुक्ताः सन्तो नाकं परेण विद्यमानमपि भक्त्या गुहायां विभ्राजते, यद्, यस्मात् परं नापरमस्तीसादिनोपकान्तत्वात् पुरुषोत्तमस्यरूपं यतयो विरहभावेन
तदिना स्थातुमशक्तास्तत्थाप्तथं यतमाना विश्वन्तिति भक्तिमार्गीयाणीं फलमुक्तम्। अग्रे वेदान्तिवज्ञानेत्यृचा ज्ञानमार्गीयाणां फलमुक्तम्। अन्यथा पौनरुक्तयं स्यात् । एवं कर्मज्ञानाभ्यामधिको
भक्तिमार्गस्तत्प्राप्यः पुरुषोत्तमश्च श्रुताञ्चपदिञ्यत इति तदेकप्रमाणवादिनो वादरायणस्य मतमप्येवं जामिनिमताद्धिकमिसर्थः।
एवं श्रुसा परमतं निरस्य शिष्यविश्वासार्थं स्वानुभवमापे प्रमाणयति। तद्दर्शनादिति। उक्ताधिक्यवक्वेनेव भगवतो भक्तिमार्गस्य

पतादशाभेदस्य द्वितीयाध्यायतृतीयपादे, अंशो नानेत्यत्रांशत्वव्यवखापनेन निरस्तत्वात् । तमादाय ये पूर्वपक्षास्ते जीवस्व अपाज्ञानात्पूवेपक्षा पव न भवन्तीति तथेत्यर्थः । श्रुत्यन्तरेणापि कर्मशेषत्वं परिहरन्ति । \* न कर्मणेत्यादि \* । श्रुतिस्तु बृहन्नारायणे अणोरणीयानित्यनुवाकस्था । अत्रानुवाकारम्भमन्त्रे महिमानमीश इत्यनेनेशपदवाच्यस्य शिवस्य विभूतित्वकथनाद्, यस्मात् परिमिति मन्त्रस्य इवेताऽश्वतरेऽपि श्रवणाच्छिवपरत्वभ्रमो भा भूदित्येतद्र्थं भाष्ये पुरुषोत्तमस्व अपपदमुक्तम् । एतस्यानुवाकस्य यथा पुरुषोत्तमपरस्वं तथा
प्रहस्ताक्ये वादे मया सम्यगुपपादितिमिति विशेषतो नोच्यते । अत्रैतन्मन्त्रद्वयोक्तयोः प्रवेशपरिमोक्तयोर्भक्तिज्ञानफलयोरनावृत्तिअपत्वाद् दुःखसाहंचर्याभावेन कर्मफलादाधिक्यं बोधितमिति तौ कर्ममा-

चानुभवादिसर्थः । श्रुतयोऽधिकमात्मानन्दर्शयन्तीति न व्याख्यानम् । उपदेशपदेन पौनरुक्तयापत्तेः । तन्मतमनिरस्य तस्माद स्वन्मत आधिक्यमात्रोक्सा निष्कामकर्मणश्चित्तशुद्धिहेतुत्वेन परम्पराश्चानमार्गोपयोगाङ्गीकारोऽत्र सूच्यते । पुष्टिभक्तिमार्गे तु सोऽपि न । यन्न योगेनेति वाक्याद । एवं सित क्व कर्मशेषत्वगन्धोऽपि ब्रह्मणीति भावः ॥ ८॥

# तुल्यं दर्शनम् ॥ ९ ॥

यदुक्तमाचारदर्शनाव कर्मशेपत्वं ब्रह्मण इति तदिप न्रसा-धीयः । तुल्यं यतो दर्शनम् । ब्रह्मविदां शुकतृतीयजनमवदार्प-भादीनां सागदर्शनाव । एतेन यद्विदां कर्मसागस्तस्य कर्मशेपत्वं कथं शिक्कितुमपि शक्यिमिति भावः सूच्यते । एतेन कर्मण्यशक्तान् प्रति सागविधिरिति निरस्तम् । शुकादीनामतथात्वाव ॥ ९ ॥

गांदुत्कृष्टाविति सिद्धम् । दर्शनव्याख्याने, भक्तिमार्गस्य चेति च-कारो ज्ञानमार्गसमुच्चायकः । श्रुतिसूत्रशेषयोव्यांख्यानं तृत्ताना-थम् । मतान्तरीये पतद्व्याख्याने अयुक्तत्वं बोधयन्ति । \* श्रुतय इत्यादि \* शारीरादिधकं परमात्मानं दर्शयतीति यद् व्याख्यानं त-त्पौनक्क्त्यापाद्कत्वादयुक्तामत्यर्थः । एवं स्वोक्तं व्याख्यानं समर्थ-यित्वा बादरायणपदेन स्वमतबोधनस्य तात्पर्यमाद्यः । \* तन्मतिम-त्यादि \* । \* तन्मतिमिति \* जैमिनीयं मतम् । अर्थस्तु स्फुटः । एवमेतेन सूत्रेण जैमिन्युक्तस्य शेपत्वस्य हेतोर्बाधितत्वं स्फुटी-कृतम् ॥ ८ ॥

पवं ब्रह्मणः कर्मशेषत्वं निराकृत्य विद्यायाः कर्मशेषत्वं वा-रयतीत्याशयेनाहुः॥

तुल्यन्दर्शनम् ॥ भाष्यमत्र प्रकटार्थम् । तथाच य आचारद्-र्शन इति हेतुर्विद्यायाः कर्माङ्गत्व उक्तः सोऽपि साधारणत्वाद्धेत्वा- ननु जनको ह वैदेह इति श्रुतिसाहाय्यादाचारदर्शनं साग-दर्शनाद्धिकवछिमसत उत्तरं पठित ।

### असार्वत्रिकी ॥ १० ॥

ब्रह्मविदां सर्वेपामेतदाचारं चेनिक्पयेच्छ्रातिस्तदा त्वदुक्तं स्यान्न त्वेचम् । यत एतादशी श्रुतिर्ब्रह्मवित्सु सर्वेषु न श्रूयते । तथाहि । एतद्ध स्म वे तिद्वद्वांस आहुर्ऋपयः कावपेयाः । किमर्था वयमध्येष्यामहे किमर्था वयं यक्ष्यामहे । एतद्ध स्म वे तत्पूर्वे विब्रांस्पेऽिनहोत्रं न जुहुवाञ्चक्रिर एतं वे तमात्मानं विदित्वा ब्राह्मणाः पुत्रेपणायाश्च लोकैपणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्ति । एतावदरे खल्वऽमृतत्विमित होक्त्वा याज्ञवल्क्यः प्वब्राजेसादिश्रुतयो बह्वचस्तद्विदां कर्मसागमेवानुवदनसतस्सागपक्ष एव वल्रवान् ॥ १० ॥

ननु ब्रह्मविच्वाविशेषेऽष्येकेषां कर्मकृतिरेकेषां तत्त्याग इति विभागः कुत इसाशङ्क्य तत्र हेतुमाह ।

भास इति बोध्यते । ब्रह्मणः कर्माङ्गत्वं च कैमुतिकान्निरस्यते । जै-मिनीयकृता त्यागव्यवस्था च निरस्यत इति तत्र बोधितम् ॥ ९ ॥

असार्वित्रकी ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \* सदा-चारस्य तुल्यत्वेऽपि केवलस्य परमुखनिरीक्षकत्वेन अत्युपष्टव्यसेव बलवत्त्वमतस्तुल्यत्वं न हेतोः साधारणत्वापादकमित्याशङ्कायां अन्तेरपि साधारण्यं बोधयितुं सूत्रान्तरं पठतीत्यर्थः। सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \*ब्रह्मविद्यामित्यादि \* अत्र प्रथमा श्रुतिर्वृहद्रारण्यके शारीरब्राह्मणे । द्वितीया मैत्नेयीब्राह्मणे । तथाच श्रुतेरपि साधारणत्वात् तद्बहुत्वा-चुगृहीतस्त्यागपक्ष एव बलवान्न तु तत्करणपक्ष इत्यर्थः। अन्ये तु यदेव विद्ययेति श्रुतिरुद्गीयविद्यापठितेतितस्या एव कर्माञ्चतां बोधयतीति विद्यायाः कर्माङ्गता असार्वित्रकीत्यर्थमाहुः॥१०॥

### विभागः शतवत्॥ ११॥

एतस्येवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्तीति श्रुतेर्मानुषानन्दमारभ्य ब्रह्मानन्दपर्यन्तं ये गणिता आनन्दास्ते सर्वे पुरुषोत्तमानन्दात्मका एव । एवं सित येषु यावानानन्दो दत्तोऽस्ति
तावन्तं तं निक्ष्पयन्यधिकारतारतम्यन तद्दानिर्मिति ज्ञापनाय शतोत्तरमानन्दं श्रुतिर्न्यक्षपयद । अत एव पुरुषायुःसंख्यासमानसंख्ययैवोत्कर्ष उक्तस्तेन पुरुषधर्मस्याधिकारस्यवोत्कर्षः सूच्यते ।
एवं पक्ततेऽप्यन्यभावराहित्यतारतम्येन भगवद्भावतारतम्यमत्र त्वनुग्रह एवाधिकारक्ष इति तदुत्कर्षे सागस्तदनुत्कर्षे नेसर्थः॥११॥
यच्चोक्तं तद्दतो विधानादिति तत्राह ।

विभागः शतवत् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*।
यदि वहुप्रमाणप्रमितत्वात् कर्मत्यागपक्ष एव ज्यायाँस्तदोक्तरूपो
विभागः किंहेतुक इति वक्तव्यम् । तद्वचने तु ब्रह्मवित्स्विप ये कमेण्यधिकारश्चन्यासेषामेव कर्मत्यक्तृत्वं सेत्स्यतीति न विद्याया
वेद्यस्य वा आधिक्यसिद्धिरित्याशङ्कायां कर्मत्यागात्यागविभागे हेतुमाहेत्यर्थः । \* एतस्येत्यादि \*।निरूपयन्तीति सुव्विभक्तिवोध्या ।
\* अत एवेति \* । अधिकाराभिप्रायादेव । \* प्रकृत इति । कर्मत्यागात्यागविभागे ब्रह्मविदाचारविभागे वा। \* अत्र त्विति \*। भगवद्वावतारतम्ये तु , तथाच कर्मत्यागात्यागविभागे एवमुत्कर्षस्तदभावश्च बीजं, न तु त्वदुक्तमित्यर्थः ॥

अन्ये तु इदं सूत्रं समन्वारम्भणसूत्रोत्तरत्वेनाङ्गीकृत्येवं व्याकुर्वन्ति।
यथा शतमाभ्यां दीयतामित्युक्तेऽद्धमेकस्मा अर्द्धमन्यसमे दीयते तथा।
विद्यान्यमारभते कर्मान्यमिति विभागो द्रष्टव्य इति । तिच्चन्त्यम् ।
तत्र उपसंहारे इति तु कामयमान इति कथनातः कर्माङ्गभूतविद्याया एव विवक्षितत्वावगमेन समन्वारम्भणस्य हेतुत्वाशङ्काया भ्रानितमुल्तवंन तदुपेक्षाया एव युक्तत्वादिति ॥ ११ ॥

अध्ययनमात्रवतः ॥ १२ ॥

यदुक्तं ब्रह्मिष्ठो ब्रह्मेसादि तत्र ब्रह्मशब्देन वेद एवोच्यते, न तु परस्तथाच तं ब्रह्मत्वेनाविक्ठतशब्दरूपत्वं ज्ञात्वा सततं तद-ध्ययनमात्रं यः करोति, न तु तेन किञ्चित कामयते तस्याधि-कारो ब्रह्मत्वात्विंज्य इत्युच्यत इति न ब्रह्मज्ञानस्य कर्मशेषत्वम् । मस्ययस्यातिशायनार्थकत्वाद्तिशयेन ब्रह्मरूपस्तदैव भवतीति युक्तं तस्य तदार्तिवज्यमेवं सति ब्रह्मपदं ब्राह्मण्यपरमपि सङ्गच्छते ॥

अथवा वेदाध्ययनमात्रवतः कर्मण्यधिकारो, न तु ब्रह्मविदो-ऽपीसर्थः। नच तदन्तः पातित्वेन वेदान्तानामप्यध्ययनस्यावश्यकत्वे तत्पतिपाद्यब्रह्मज्ञानस्याप्यवर्ज्जनीयत्वात्तद्वत एव तत्राधिकार इति वाच्यम्। शाब्दपरोक्षज्ञानस्य ब्रह्मज्ञानत्वाभावातः। न हि, सिता मधुरेतिशाब्दज्ञानमात्रवांस्तन्माधुर्यज्ञो भवति। तथा सति पित्तो-

अध्ययनमात्रवतः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* यश्चेत्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* यदुक्तमित्यादि \* । इप्रन्पत्ययमुचितमर्थमादुः । 
\* प्रत्ययस्येत्यादि \* । पतादशस्य दुर्लभत्वाद्दर्शपूर्णमासयोश्च प्रतिपक्षान्तं कर्त्तव्यत्वात् तादशाभावं तत्छोपप्रसङ्ग इत्यरुप्य पक्षान्तरमादुः । \* अथवेत्यादि \* । आचार्यकुलाद्धदमधीत्य यथाविधानं
गुरोः कर्मातिशेषेणाभिसमावृत्य शुचौ देशे स्वाध्यायमधीयान इति
श्रुतावध्ययनमात्रश्रवणात्तावन्मात्रवत एवति तथत्यर्थः । नन्वध्ययनस्याक्षरग्रहणकपत्वेऽविद्वत्वात् कर्मानधिकारप्रसक्तिरथार्थज्ञानस्याप्यपेक्षितत्वं तदा तु वेदान्तेश्यो ब्रह्मज्ञानस्यापि सम्भवाद् ब्रह्मिप्रस्यापि कर्मशेषत्वर्मानवार्यमित्याशङ्कामन्य परिहर्यन्त । \* नचेत्यादि \* । \* ब्रह्मज्ञानत्वाभावादिति \*। अत्र शाद्यज्ञानस्य तथात्वेन
विवक्षितत्वाभावात् । तदुपपादयन्ति । \* न हीत्यादि \* । \* तथा
सतीत्यादि \* । तावतेव तन्माधुर्यक्षत्वे सति तस्यापरोक्षज्ञानस्य
रासनकपत्वात् तत्कार्यं स्यात् तत्तु न दश्यते । एवं प्रकृतेऽपि यदि

पश्चमादिकं तत्कार्यमापे स्यान्न त्वेवम् । अत एव छान्दोग्ये सनत्कुमारेण, यद्रेत्थ तेन मोपसीदेत्युक्तो नारद ऋग्वेदमारभ्य सर्पदेवजनविद्यापर्यन्तं स्वाधीतमुक्त्वाह, सोऽहं मन्त्रविदेवास्मि नात्मविदिसतोऽपरोक्षत्रह्मज्ञानमेव ब्रह्मज्ञानमुच्यते । अत एव तैतिरीयोपनिपत्सु वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्था इति पठ्यते । विज्ञानमनुभव
एव, न तु ज्ञानमात्रमतो दृरापास्तं कर्मशेपत्वं ब्रह्मणः । तं
विद्याकर्मणी इसादिस्तु संसार्यात्मनः पूर्वदेहसागसामियकं दृतान्तं
निद्यपयित, न तु ब्रह्मविद इति, समन्वारम्भणादिति सूत्रमुपेक्षितमाचार्येण ॥ १२ ॥

यच्चोक्तं नियमाचेति तत्राह।

तत् तथा स्यात्तदा शुकादिवदेव चरेन्न त्वार्त्विज्यं कुर्योदतस्तदि-बैतद्रिप नापरोक्षमित्यर्थः । अत्र श्रुतिसम्मतिमादुः । 🛪 अत पवे-र्त्यादः \*। लिङ्गेन तस्यापरोक्षज्ञानत्वं निवार्य श्रुत्यापि वारणायाहः । \* तैत्तिरीयेत्यादि \*। ननु भवत्ववं तथापि समन्वारम्भणस्यापरि-इतत्वाद विद्यायाः कर्मसाहित्येनेव फलजनकताङ्गीकार्येति विद्या-याः कर्मशेषत्वं त्वनिवार्यमित्याशङ्गयामाहः । \* तं विद्येखादि \*। यतः सा संसारिवृत्तान्तं शारीरब्रह्मणं निरूपयत्यतस्तत्र विद्यापदेन विद्वहाक्योक्ता कर्माङ्गभूतेव विद्यार्शभप्रेयते । अत एव तत्र विद्या-कर्म क्यां देवं वा, पिट्यं वा, गान्धर्व वेति तादशशरीरमेव फल-त्वन वक्ति, न माक्षमतस्तिसम् वाक्ये ब्रह्मवित्सर्गस्याप्यभावातः तद्पेक्षितमतो न वेदान्तोदिर्तावद्याया अपि कर्मशेषत्विमत्यर्थः । पतेन यदन्येरेव व्याख्यातम् । औपनिषद्मात्मञ्जानं स्वातन्त्रयेणेव प्रयोजनवत प्रतीयमानं न कर्माधिकारकारणतां प्रतिपद्यत इति प्र-तिपादयाम इति । तत्र बीजमिद्मेव वक्तव्यं, न तु क्रत्वन्तरक्कानं क्र-त्वन्तराधिकारणापेक्ष्यत इति दृष्टान्तवोधितमिति सुचितम् । तथा सत्यपि ब्रह्मिष्ठपदबोधितशेषताया अनपायादिति ॥ १२ ॥

### नाविशेषात् ॥ १३ ॥

आदिवनिमसादिश्चितिभ्यः कर्मकृतो यथा नियमः श्रूयते, न तथा साग इति यदुक्तं, तन्न । कुतः । अविशेषातः । न कर्मणा न प्रजया धनेन सागेनैके अमृतत्वमानशिरिति श्चितिः कर्मादिना अमृतत्वापाप्तिमुक्तवा तत्त्यागेन तां वदन्ती कर्मसागस्यावक्य-कत्वं वदतीति तस्मान्न विशेषो यत इसर्थः । तथाचाऽमृतत्वमान-श्चिति पदान्मुमुक्षोः कर्मसागनियमोऽमुमुक्षोस्तत्कृतिनियम इति-व्यवस्थेति भावः ॥

ेअथवा, ननु क्रमपाप्ते तुरीयाश्रमे हि कर्मसागो, द्वितीये तस्मिन् कर्मकरणनियमस्तत्र च कर्त्तुरङ्गत्वेन तत्स्वक्रपज्ञानमाव-

नाविशेषात् ॥ अवतारयन्ति । \* यच्चोक्तमित्यादि \* । सौतं हेतुं ब्याकुर्वन्ति । \* न कर्मणत्यादि' \* । तथाचः यथा कर्मश्रुताव-करणनिन्दादिना तदावश्यकतया कर्मकरणनियमोऽवगम्यते तथा त्यागश्रुतावपि कर्मादिभिर्मोक्षाप्राप्तिकथनपूर्वकं त्यागेन तत्प्राप्त्यु-क्त्या तदावदयकतया त्यागस्यापि नियमोऽवगम्यत इति तथत्यर्थः। तेन सिद्धमाहः । \* तथांचत्यादि \* । एवं ब्रह्मज्ञानस्य कर्माङ्गत्वा-ऽभावेऽपि जीवस्वरूपक्षानस्य कर्माङ्गत्वं न वारायतुं शक्यामित्याशङ्का-ऽष्यनेनैव निरस्ता भवतीत्याशयेन पक्षान्तरमाहः 💥 अथवेत्यादि 🗰 \* तत्र चेति \*। कर्मणि च अविशेषपदस्य व्याख्यानम्। आश्रम-विशेषे विशेषाभावादिति । अयमर्थः । भाट्टा हि अध्ययनर्वाधग्र-हीतानां वेदान्तानां वेद्रशेषत्वायैवमुपवर्णयन्ति । तथाहि । यत्तावद अविनाशी वा अरे अयमात्मेत्यादिना जायमानं शरीराद्यतिरिक्तनि-त्यात्मस्वरूपसद्भावज्ञानं तत् पारलौकिकफलकर्मानुष्ठानौप्यिक-त्वातः कर्मशानवदेव सामर्थ्यतः कत्सयोगातः कत्वर्थम् । यथाः ज्योतिष्टोमादिवाक्याध्ययनं दृष्टेनैव द्वारेणानुष्टानीपियकं ज्ञानं जन-यतीति तदर्थतयैवाध्ययनं विधीयते । तथा अविनाशीत्यादिवाक्या-नामप्यध्ययनविधिरेव कर्मानुष्ठानोपयोग्यात्मज्ञानार्थतां विधसे । त-धिह प्रमाणान्तरेणात्मनः शरीरादिविवेको नैकान्ततः सिद्धाति ।

ततो इदविवेकप्रतिपादकानामुपनिषद्वाक्यानां विस्पष्टहानमेव फल-म्। तदुक्तम्। "इत्याह् नास्तिक्यनिराकारष्णुरात्मास्तितां भाष्यक्र-दत्र युक्त्या। इढत्वमेव तद्विषयः प्रबोधः प्रयाति वेदान्तनिषेवणेन" इति। यदि च शरीरादिव्यतिरिक्तात्मशानमन्यतोऽपि सिद्धाति ततो यथैवान्यतः क्रतुश्चानसम्भवेऽव्यध्ययनोपात्तवेदवाक्यावगतकर्मरूपा-णामेव पुंसां कर्मस्वधिकारस्तथैवाध्ययनोपात्तोपनिषद्वाक्यावगतारम-तत्त्वानामेवाधिकार इत्यध्ययनविधिबलादेव फल्प्यते । यत्त्वात्मस-द्भावप्रतिपादनोपक्रमे, आत्मा वा अरे द्रष्टव्य इत्यादिकं विधिक्षपं वाक्यं तत्तु वश्यमाणार्थस्यातिगहनत्वान्महोपयोगित्वाच्चालस्यं निवार्य श्रद्धाविशेषण कृत्वा वस्यमाणार्थप्रतिपत्तिमात्रार्थम् । त-स्मादेतज्ज्ञानं इष्टोपयोगित्वात् ऋत्वर्थम् । यानि पुनरितिकर्त्तेव्य-ताविशेष उपासनात्मकानि ज्ञानानि विधीयन्ते तेषां कृती इष्टोपयो-गाभावाददृष्टफलत्वम् । अदृष्टं च फलं वाक्यशेषाद् द्विविधं अभ्युद-यरूपं निःश्रेयरूपं च । सर्वाश्च कामानाप्नोति, सोध्इनुते सर्वान् कामानित्याद्युक्तमभ्युद्यफलम् । न स पुनरावर्त्तत इत्याद्युक्तं निः-श्रयसफलमिति विवेकः।

यत्तुः विश्वानघन एवैतेभ्यो भूतेभ्य समुत्थाय तान्येवानुविन्वश्यति, न प्रेत्य संश्वास्तीति ब्राह्मणेन भूतचैतन्यमुक्तमित्याशङ्काते तन्न । स्वयमेव ब्राह्मणेन, अत्रैवमा भगवनमुमुहं न प्रेत्य संश्वासीत्य-नेन पूर्वोक्ताऽजराऽमृतत्वस्य विनाशित्वाभिधानतो वाधात् पूर्वपक्षं चोद्याख्यमुत्थाप्य, न वा अरे मोहमहं ब्रवीम्यविनाशी वा अरेऽयमान्त्माऽनुच्छित्तिधर्मेत्युक्तामात्रासंसर्गस्त्वस्य भवतीति कथनेन मात्रा-शब्दवाच्यानां भूतेन्द्रियधर्माणां विकाराणां सम्बन्धबोधनात् विश्वानध्यत्वाच्यानां भूतेन्द्रियधर्माणां विकाराणां सम्बन्धबोधनात् विश्वानधन्तः क्रात्वाच्यानां भूतेन्द्रियधर्माणां विकाराणां सम्बन्धबोधनात् विश्वानधन्तः भूत्वा तान्येवानुविनश्यति । भूतविनाशाद्विनष्ट इव भवति । भूतसंखो ह्यसौ खयं प्रत्यक्षेण गृह्यते । परेश्च शरीरचेष्टादिलिङ्कका-अन्ताने । मुक्तस्तु प्रमाणपथातिवर्त्तनाद्विनष्ट इव भवतीति प्रकारेणमात्राणां स्वाशासि नाश उच्यते, नात्मन इत्यविरोधात् । ततुक्तम् । "अविनाशा स्वरूपेण पृष्ठपे याति नाशिताम् । मात्राणां सविकाराणां भूतादीनामसंक्षिते"ति । अत्र हि मुक्तस्य श्वानाभावो बोध्यते । भूतेनिद्यादिवियोगे करणाभावेन क्षानोपायाभावात् । तत्केन कं पृश्वेन्तियादिवियोगे करणाभावेन क्षानोपायाभावात् । तत्केन कं पृश्वेन्ति स्वर्यादिवियोगे करणाभावेन क्षानोपायाभावात् । तत्केन कं पृश्वेन्ति स्वर्यादिवियोगे करणाभावेन क्षानोपायाभावात् । तत्केन कं पृश्वेन्ति स्वर्यादिवियोगे करणाभावेन क्षानोपायाभावात् । तत्केन कं पृश्वेन्ति क्षान्ति स्वर्यादिवियोगे करणाभावेन क्षानोपायाभावात् । तत्केन कं पृश्वेन्ति स्वर्यादिवयाने स्वर्याद्वयाने स्वर्यादिवयाने स्वर्यादिवयाने स्वर्यादिवयाने स्वर्यादिवयाने स्वर्याद्वयाने स्वर्याद्याच्याने स्वर्याद्वयाने स्वर्याद्वयाने स्वर्याच्याद्याने स्वर्याच

दित्यारभ्य विद्यातारमरे केन विजानीयादित्यन्तेन विद्यानामावीपपा॰ दनात् । वस्तुतस्तु प्रकरणार्थोपसंहारोऽयम् । यत एव पूर्वोक्तन्या-येन भृतचैतन्यं न सम्भवति तस्माद् भृतेन्द्रियाणामसंक्षित्वम् । अ-चैतन्यम् । अन्यस्तु तेभ्यो नित्यश्चेतनस्य स्वर्गगमनसम्भवाद्म स्वर्ग लोकं यातीत्यस्य प्रत्यक्षस्य विरोध इत्येवं भट्टकारिकाया अर्थाहि-ति पार्थसाराधिमिश्राः । तथाच यथा प्रोक्षणसंस्कृता एव बीह्यो याग उपयुज्यन्त पवमीपनिषद्ञानसंस्कृत पव कर्ता उपयुज्यत इति तत्स्वरूपनिरूपकत्वेन वेदशेषा वेदान्ता इत्याहुः । तत्र भाष्यो-क्तं दूषणं पश्चादं व्युत्पाद्यम् । पूर्वे तु तद्केऽस्यात्मवाक्यतात्पर्य प्रकाइयते । शरीरादिव्यतिरिक्तात्मसत्तामात्रसाधना-त्वासङ्कतिः याऽविनाशीत्यादिर्श्वातंरितं यदुक्तम् । तन्मदम् । शाबरभाष्यं नै-यायिकाचुक्तयुक्तिभिरेव तत्सिद्ध्या तत एव नास्तिक्यानिराकरणसि-द्धावविनाशी वा अर इत्यादिश्रुतिसन्दर्भस्य तद्र्थताया वक्तुमयुक्त-त्वात् । एतदुपक्रमे, येनाहं नामृतास्यां किमहं तेन कुर्यामिति मो-क्षार्थत्वस्य श्रावणान्निरुपधिप्रियत्वबंधिनस्याप्यन्यत्र वैराग्योत्पादना-र्थत्वेन संसारिलिङ्गत्वाभावात् । ब्रह्म तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनो ब्र-ह्य वेदेत्यादिनिन्दाश्रुत्या आत्मज्ञानेन सर्वज्ञानश्रावणस्यापि स्तृत्यर्थ-ताया वक्तुमशक्यत्वात् । अध्ययनवाक्ये तु न विधिः, किन्त्वावइय-कार्ये तब्य इति जिज्ञासासूत्र एवोपपादितम् । अर्थक्वानं तु सामा-न्यतो गुरुकृताज्ज्ञापनात् । विशेषस्तु तपआदिभयः साधनेभ्या मी-मांसाद्वयसहरूतेभ्य इत्यपि । अर्थज्ञानं च न द्रव्ययज्ञमात्रानुष्ठानो-पयोगि । चातुराश्रम्यधर्मार्थत्वातु । अन्यथा तद्वाक्यवैयर्थ्यापत्तः । धर्मोऽपि न धर्मत्वन रूपेण वेदार्थः, किन्तु ब्रह्मात्मकत्वेन । यज्ञां वै विष्णुरिति, धर्मो यस्यां मदात्मक इति श्रुतिस्मृतिभ्यां, सर्वे वेदा य-त्पदमामनन्तीति वंदैश्च सर्वैरहमेव वेद्य इत्यादिश्रुतिस्मृतिभ्यश्च । एवञ्च विधिपक्षेऽपि आत्मावारे द्रष्टव्य इति दर्शनविधानं ब्राह्मणो-पक्रममारभ्यान्तं प्रोक्तस्यार्थस्यातिगहनत्वात् तद्रथे न तुक्रत्वर्थम्। सोऽइनुते सर्वानित्यस्य यद्भ्युद्यक्रपत्वमुक्तम् । तद्प्यबुद्ध्वा । पर-प्राप्तिविवरणरूपत्वेन तस्य निःश्रेयसरूपत्वात् । इदं च प्रागुप-पाँदितम् । यदपि, न प्रेत्य संक्षास्तीत्यनेन माक्षदशायामात्मनः करणाभावांज्ञानश्चन्यत्वमुच्यत इत्युक्तम् । तदपि तथा

इयकम् । तच्च वेदान्तैरेवेति कथं न कर्मशेषत्वमित्युतसूत्र-माशङ्का निषेधति । नेति । यदहरेव विरजेदिति श्रुतेस्तावत क-माणि कुर्वीत न निर्विद्येत यावतेति भगवाद्वाक्याच्च सागे वैरा-ग्यस्य च प्रयोजकत्वादाश्रमविशेषे विशेषाभावादप्रयोजकत्वादिस-र्थः । यत्रापि क्वचित्क्रमप्राप्तिस्तत्रापि न तज्ज्ञानं ब्रह्मझानमिति

अनुच्छित्तियमेंत्यनेन तत्रैव धर्मानुच्छित्ति श्रावियत्वा यद्वैतन्न प-इयति पश्यन् वै तद् द्रष्टव्यं न पश्यतीत्यादिना करणाभा-वेऽपि स्वत एव दर्शनस्य विभक्ताभावेनान्यादर्शनस्य चोक्त्या स्व-तोऽविभक्तद्रशनस्येव व्युत्पादनादिति । वस्तुतस्तिवद्रमपि ब्रह्मप्रकर-णमिति वाक्यान्चयाधिकरणे व्युत्पादितमिति न तत्र जीवात्मस-त्तासाधनार्थत्वगन्धोऽपि । तस्मान्न कर्त्तृशेषा वेदान्ताः। अतः परं भाष्यं विवियते । \* यदहरेवेत्यादि \* यदुक्तं फर्ज्स्वरूपनिरूपक-त्वात् कर्मशेषत्वं वेदान्तानामिति । तन्न युक्तम् । कर्नुः कर्मशेषत्वा-भावात् । यदहरेवेत्यादिश्रतंस्तावत् कर्माणीति भगवद्वाक्याच्च त्यागे वैराग्यस्येव प्रयोजकत्वाद्वैराग्योत्पत्तिपर्यन्तमेव कर्मकरणप्रा-प्तेराश्रमविशेषस्याप्रयोजकत्वाद्वेदानां पूर्वोक्तरीत्या कर्ममोक्षाय क-र्माणि विधत्ते ह्यगदं यथेति स्मृत्या च कर्मत्याग एव तात्पर्याद्वेदानां वेदान्तरोपत्वाज्जीवनिरूपकवेदान्तभागस्यापि त्यागकर्त्तनिरूपकत्व-मेव मुख्यम् । कर्मकर्त्तृनिरूपणं तु प्रासङ्गिकम् । अत एव तद्वाक्येषु, इति तु कामयमान इति, अथाकामयमान इत्युभयविधं तत्स्वरूपं नि-रूप्यते । अत आश्रमविशेषमादाय वेदान्तानां कर्मशेषत्वस्थापनमः युक्तमेवेत्यर्थः । ननु त्यागस्य फलार्थत्वेऽपि ज्ञानाङ्गत्वाज्ज्ञानस्य च वेदान्तसिद्धस्य कर्माङ्गतायाः प्रागेवोक्तत्वात् प्रवाजेऽपि चातुराश्र-म्यपक्षकथनेनाध्ययनोपात्तवेदान्तभागजन्यस्य ज्ञानस्य कर्मशेषत्वम-निवार्यमेवेत्याराङ्कायां तस्याः पूर्वमेवोत्तरं दत्तमित्याहुः । \* यत्रा-पीत्यादि \* यत्रापि कर्सिमश्चित् पुरुषविशेषे क्रमेण त्यागप्राप्तिस्त-त्रापि शाब्दज्ञानस्य मुक्तिसाधकत्वाभावात्र विवक्षितब्रह्मज्ञानत्वमि-ति पूर्वस्मित्रध्ययनमात्रवत इति सूत्र एव व्युत्पादितमतो न ब्रह्म- पूर्वसूत्र एवोक्तमिति भावः । एतेन वेदाध्ययनादिकमप्यप्रयो-जकमिति झापितम्।अत एव शुक्तस्य वैराग्यातिशयादुपनयनादेरप्य-नपेक्षोच्यते । एवं सूत्रद्वयेन कर्माधिकारसम्पादकत्वेन ब्रह्मझानस्य तच्छेषत्वं निरस्तम् ॥ १३ ॥

# स्तुतयेऽनुमतिर्वा ॥ १४ ॥

अथ प्राहिलतया ब्रह्मिष्ठ इसत्र ब्रह्मपदेन पर एवोच्यत इति वदासि तत्रापि वदामः । दर्शपूर्णमासावेतादृशौ यत्रब्रह्मविदार्ति-ज्याधिकारीति तत्स्तुसर्थं ब्रह्मिष्ठो ब्रह्मेसनेन ब्रह्मविदोऽप्या-र्तिवज्येऽनुमितिः क्रियते, न तु तस्याधिकारित्वमभिषेतम् ।

क्षाने कर्मरोषत्वगन्धोऽपीत्यर्थः । नतु तथापि, ब्राह्मणेन निष्कारणः पडङ्गां वेदोऽध्येयो क्षेयश्चेत्यादिश्वतिभिर्वेदाध्ययनादिकं त्वावदयक-म् । तद्दिष कर्मेवेति तद्द्भत्वं त्वात्मक्षानस्य भविष्यत्येवेति कथं न कर्माङ्गत्वमित्यत आहुः । \* एतेनत्यादि \* । \* अप्रयोजकमिति \* क्षानस्य कर्माङ्गत्वाप्रयाजकम् । अत्र निद्शेनमाहुः । \* अत एवेत्यादि \* । सिद्धमाहुः \* एवमित्यादि \* एवमधिकोपदेशसूत्रेण स्वो-क्तमुपष्टभ्य शेषैः पञ्चभिः सूत्रेर्जिमिन्युक्ता हेतव आमासीकृताः॥

अन्ये, तु कुर्वन्नव हीत्यत्र न विदुष इति विशेषेण नियमविन्धानिमेखेवं सूत्रार्थमाहुः । तथाचाविद्वविषयत्वेऽपि वाक्यसामञ्जन्स्यान्न तेन विद्यायाः कर्माङ्गत्वीसिद्धारित तदाशयः ।

रामानुजास्तु, उक्तवाक्यं कर्मणां करणनियमेऽपि कर्मसु वि-रोषो नोच्यते । यशाद्येव कार्यं नान्यांद्ति । अतो यथा अविदुषां स्व-तन्त्रफलसाधकं नियतमेवं विदुषां विद्याङ्गभूतमत एवमपि वा-क्यसामञ्जस्याक्षानेन विद्यायाः कर्माङ्गत्वप्राप्तिरित्याहुः । तद्प्यवि-रुद्धम् ॥ १३ ॥

स्तुतयेऽनुमितवो ॥ एवं पड्मिः स्त्रेजैंमिनीयोक्तं निराक्तत्य पुनक्तसूत्रं किञ्चिदाशङ्क्य निराकरोतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* अथत्यादि \* व्याकुर्वन्ति । \* दर्शेत्यादि \* । \* तस्यति \* ब्रह्म-

# उक्तानुपपितिभिरिसर्थः ॥१४॥ कामकारेण चैके ॥ १५॥

नन्वेष निस्रो महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्द्धते नो कनी-यानिति श्रुसा ब्रह्मविदः कर्मकृतगुणदोपौ निषिद्धयेते । स च मा-प्तिपूर्वेक इति ब्रह्मविदः कर्मकरणमावश्यकिमति पाप्ते, उच्यते ।

क्षानस्य । तथाचोक्तवाक्ये ब्रह्मिष्ठपद्मितशयेन ब्रह्मवानित्यर्थेदःम् । अतिशयश्च श्रद्धया साक्षात्कारेण विति, यो यच्छ्द्धः स पव सः, क्षानी त्वात्मैव मे मतिमिति गीतास्मृत्याऽवसीयते । तादशश्चेद् ब्रह्मा कृताकृतावेश्वकतया यागे तिष्ठति तदा परमकाष्ठाप्रापकौ दशेपूणे-मासौ साङ्गौ भवतः । यत्तत्कमसु वेपम्यं ब्रह्मदृष्टं समं भवेदित्यष्टम-स्कन्धे शुक्राचार्य प्रति भगवद्वाक्यात् । अतो ब्रह्मिष्ठो ब्रह्मेति पद्-समित्याहारक्रपस्यानुप्रह्मवीजस्य वाक्ये विद्यमानत्वाच्छुकाद्या-चारकावयेयश्रुतिविरोधत्यागितयमक्रपाणामार्त्विज्यवाधकानामनुप-पत्तीनां सत्त्वाच तस्या अनुज्ञायाः यागस्तुत्यर्थत्वमेवेत्यर्थः । सूत्रे, वाशब्दोऽनादरे । तेन ब्रह्मणि श्रद्धावतः सर्वत्र ब्रह्मदृष्ट्श्च तदार्त्वि-ज्यं प्रासङ्गिकामिति बोधितम् । स्तुतिप्रयोजनं त्वविद्वत्प्ररोचनम् । अधिकाराभावेऽपि त्यागकरणेऽनिष्टं स्यादिति तिन्ववृत्त्यर्थमिति बोध्यम् ।

अन्ये तु, कुर्विश्विति श्रुती प्रकरणसामर्थ्याद्विद्वानेव संवोध्यत इत्युच्यते। तदापि विद्यास्तुतये कर्मानुक्षानं द्रष्टव्यम् । न कर्म लि-प्यते नर इति वाक्यशेषात्।यावज्ञीवं कर्म कुर्वत्यपि विदुषि विद्या-सामर्थ्यात् कर्म न लेपाय भवतीति तत्रार्थादित्याद्वः। तद्प्यवि-रुद्धम्॥ १४॥

कामकारेण चैके ॥ नन्यनुक्रयाण्यार्त्विज्यकरणे विध्यधीनत्वं तु निर्काधमतो भवतु कर्माङ्गत्वं विद्यायास्तदृद्वारेत्याशयेन सूत्रमव-तारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । स चेति \* । निषेधः । सूत्रं ब्याकु- कामकारेणेति । करणं कारः । कामेनेच्छया करणं कामकारस्तथाच परानुग्रहार्थमिच्छामात्रेण, न तु विधित्रशाद् यत करणं तत् कामकार इत्युच्यते। तथाचैत्रं छते कर्माण तत्छतगुणदोपमसक्तौ तत्नितिषेथमेक शाखिन, एप निस्न इसादि पटन्ति॥ न होतावता कर्मछस्यिकारमाप्तिरिति भावः । अथवा । कामेन कारो यस्य स तथा । तादशेन कर्मणा नाप्तदिद्धहासयोः सम्बन्धाभावं ब्र-ह्मविदि एके पटन्तीसर्थः । चकारेणेश्वराज्ञया लोकसंग्रहार्थ छतं कर्म समुचीयते । सर्वस्य वशी सर्वस्यशान इति श्रुते-स्तथान। १५॥

र्चन्ति। \* करणमित्यादि \*। \*इच्छामात्रेणति \*। स्वेच्छामात्रेण। एतस्यैव विवरणं, न तु विधिवशादिति । तेन"शौचमाचमनं स्नानं न तु चोदनया चरेत् । अन्याँश्च नियमान् ज्ञानी यथाहं लीलयेश्वर" इत्येकादशीयभगवद्वाक्यानुरूपया स्वेच्छयेति फलितं बोध्यम् । भ प्तावतेति \*। गुणदोपनिषधमात्रेण । एवं व्याख्याने स्वकृत्या दोषाद्यप्रसक्तिरायाति, न तु तद्मिव्यङ्ग्यकर्मकृतगुणदोपाप्रसक्ति-रपीत्यतः प्रकारान्तरमाद्यः \* अथवेत्यादि \*। \* स इति \*। ब्रह्म-वित् । तथाच श्रुतावेष इत्यनेन कृताकृतजन्यतापाभावरूपं पूर्वोक्त-महिमान परःमृश्य तस्य नित्यत्वोक्तिःसस्यकरसत्वोक्तिश्च काम-कारिळङ्गम् । तेन तादशपुरुपस्यापि चेत्कर्मशेषत्वनिवृत्तिस्तदा वि-द्यायाः कर्मशेषत्वं शङ्किनुमप्यशक्यमित्यर्थः । ईश्वरेच्छायां गमक-माहः। \* सर्वस्येत्यादि \*। तथाच सर्ववशकरणार्थे कर्मणामाव-इयकत्वाद् भगवतः सर्वेशनशीलत्वेन ज्ञानिनामपि भगवदीशितत्य-तया तानाज्ञापयति लोकसंग्रहार्थमित्ययमथींऽनया श्रुत्येव ज्ञायत इत्यर्थः । यद्यपि पूर्वपादे तिम्नद्भीरणानियमसूत्रेऽयमर्थस्तत्फलार्थ-मुक्तस्तथाप्यत्र स एव वादिनिराकरणार्थमुच्यत इति न पुनरुक्ति-दोषः । एवं ब्रह्मविदः कामकारबोधनादार्त्विज्यमपि तस्य न विधि-नियतीमति च समर्थितम् ॥

### उपमर्दञ्च ॥ १६॥

अनेन कर्माधिकाराभावे हेत्वन्तरमुच्यते ॥ द्वैतभाने हि य-थाकथि अत कर्मकृतिसम्भावनापि।यस्य त्वखण्डब्रह्माद्वैतभानं ब्रह्मे-सेव, न त्विदं ब्रह्मित सखण्डम् । अत्रोद्देश्यत्वेन प्रपञ्चस्यापि भा-नात सखण्डत्वन् । तथाचाखण्डतद्भाने कर्मतद्धिकारादेरुपमर्दी चेके शाखिनः पठन्तीति न ब्रह्मज्ञानस्य कर्मशेपत्वसम्भावनापी-सर्थः।श्रुतिस्तु, यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत तत्र केनकंपश्येदिसा-दिक्ष्पा ॥ १६ ॥

# **ऊद्ध्वरितस्सु च शब्दे हि ॥ १७ ॥**

अन्ये तु, कामकार इच्छेति व्याख्याय, तद्ध सम वै तत्पूर्वे विद्वांसः प्रजां न कामयन्ते कि प्रजया करिण्यामा येषां नो प्यायमात्मा नायं लोक इति वाजसनियिश्रुतो कर्मत्याग इच्छयेव बोध्यत इति प्रत्यक्षीकृतविद्याफलानां तद्वप्रमेन प्रजादिषु कामाभावकथनात्। अतो विद्याफलस्य प्रत्यक्षतया तत्फलश्रुतेरयथार्थताया वन्वतुमशक्यत्वान्न विद्यायाः कर्मशेषत्वमाश्रियतु शक्यमित्यवं व्याकुर्वन्ति। तत्र कामपदस्येच्छावाचकत्वेश्रि कामकारपदस्य तद्वाच-कत्वं चिन्त्यम् ॥ १५॥

उपमर्दे च ॥ उक्तोपप्टम्भायसूत्रान्तरं पठतीत्याशयेन सूत्रम-वतारयन्ति । \* अनेनेत्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* द्वैतेत्यादि \* । अनेनापि पूर्वोक्तं समर्थितं क्षेयम् । शाङ्करव्रन्थेऽप्येवम् ।

रामानुजास्तु, भिद्यते हृदयप्रनिर्थारित श्रुतिमुपन्यस्यात्र वि-द्यया कमक्षयकथनाद्विद्यया तदुपमदं इति न तस्याः कमोङ्गत्वाम-त्यादः॥ १६॥

उध्वरेतस्सु च शब्दे हि ॥ ननु पूर्वसूत्रीर्विद्यायाः कर्मशेषत्वं बहुधा निराकृतम् । फलं स्वातन्त्रयं च स्थापितमिति किमनेन सूत्रेणे-त्याशङ्कायां तत्प्रयोजनं वदन्तः पूर्वे त्रिभिः सूत्रेप्रीहलवाद एकस्मि- अत्रदं विचार्यते । ब्रह्मचर्यानन्तरं गाईस्थ्यमापे श्रुसा बोध्यते । ब्रह्मचर्यादेव प्रव्रजेदिसादिश्चितिभिर्वह्मचारिण एव च प्रव्रजनमापि बोध्यते । एवं सस्यविरोधाय यदहरेवेति श्रुतेश्च रागितद्रहितभे-देन विषयभेदो बाच्यः । तत्र ब्रह्मचार्याविशेषेऽपि भगवदनुग्रहः विशेषजिचत्रशृद्धिविशेषजवेदान्तार्थपरिज्ञानमेव हेतुर्वाच्यः। वेदान्तिवज्ञानसुनिश्चितार्थाः सन्न्यासयोगाद् यतयः शुद्धसत्त्वा इति श्रुतिरिममेवार्थमाह । तथाचैताद्दशा एवोद्ध्वरतस इत्युच्यन्ते । एवं सत्युद्ध्वरेतस्सु कर्माभाव उक्तरीसा त्वयाऽप्युरीकार्य इति श्रानरहितानां कर्मण्यधिकारस्तद्रतां सन्न्यास इति त्वदुक्ताद्

न्निराकृतेऽपि श्रुतौ ब्रह्मचर्यगार्हस्थ्यावेवामिष्रेतौ चातुराश्रम्यपक्षस्तु स्मार्त्तत्वान्निर्वेळ इति तमादाय कमेत्यागादरी न युक्त इति म्राहिळ-वादान्तरं निराकरोतीत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* अन्नेत्यादि \* । अयमर्थः । जाबालश्रुतौ हि संन्यासमनुत्रृहीति जनकप्रश्ने याज्ञव-ल्क्यो ब्रह्मचर्य समाप्य गृही भवेद् गृहाद्वनी भूत्वा प्रवजेदितिकमं-ण चातुराश्रम्यपक्षं पूर्वमुक्तवान् । तत्रायुर्भागक्रमेण तथा करणे आयुस्तुरीयभागे आन्ध्यादिकमपि कचित सम्भवतीति तदा कर्मी-नधिकारे संन्यास इति शङ्का स्यादिति तदभावाय पश्चान्तरमाह। यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेद गृहा हा बनाहाऽथं पुनरवतीः वा वती वा स्नातका वाऽस्नातको वात्सन्नाग्निरनाग्निको वा यदहरे-व विरजेत्तदहरेव प्रवजेदिति । तेन कर्मानधिकारां न सन्न्यासप्रयो-जकः, किन्तु वैराग्यमेव तत्प्रयाजकम् । तथा सति यावज्जीवाग्निहो-त्रादिश्रुतीनामपि रागाधिकारकत्वान्न विरोध इति सिद्ध्यति । तथा-पि ब्रह्मचर्यस्य तद्धर्मस्य च सर्वसाधारणत्वेऽपि कथं कस्य चिहेव विरागो न सर्वस्येत्यपेक्षायां भगवद्जुब्रहजनितचित्तञुद्धिरेव हेतू-त्वेन चाच्या । भगवद्नुग्रहं च व्यापारत्वेन वेदान्तार्थविज्ञानं त-त्सह कारी सन्न्याश्च बाच्य इति वेदान्तविज्ञानेति तैतिरीयश्चत्या-ऽवसीयते । तथाचैवं भगवद्गुगृहीता उध्वेरेतस इत्युच्यन्ते । तेषु विषरीतोऽर्थः सिद्ध्यतीति क्व कर्मशेषत्वसम्भवना ज्ञाने । ननु
सन्न्यासेऽपि तदाश्रमीणं कर्मास्तीति वैराग्यसहकृतं ज्ञानमेतच्छेषभूतं, तदसहकृतं तदाग्निहोत्रादिशेषभूतिमिति न वैपरीसिमिति प्राप्त
आह । शब्दे हीति । ज्ञानस्वरूपं तत्फलं च न युक्तिसिद्धं, किन्तु
वेदमात्रसिद्धम् । तत्र तु, तमेवं विद्वानमृत इह भवति, ब्रह्मविदाप्रोति प्रम्, य एवं विदुरमृतास्ते भवन्तीसादिवाक्यैर्वह्मज्ञानस्य
मोक्ष एव फलं श्रूयते । सर्वसाधनानां साक्षात्परम्पराभेदेन तत्रेव
पर्यवसानादतो धर्मिग्राहकमानविरोधात्सन्यासाश्रमीणकर्मशेषत्वममाप न वक्तं शक्यामिसर्थः । नन्वेवं संन्यासवयर्थिमितिचेत्रं ।
ब्रह्मविद्यतिरिक्तसङ्गस्य भगवद्रिस्मारकत्वेनावश्यसाज्यत्वेन श्रुसा
कथनादत एव, वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्था इत्युक्त्वा, संन्यासयोगाद् यतयः शुद्धसत्त्वा इत्युक्तम् । अत्र पञ्चम्याऽन्तःकरणे

च कर्मभावे उक्तरीत्या हेनुभेद्कृतविषयभेदेन सन्न्यामयोगात्त्वयाऽिष श्रीतवादिनाऽङ्गीकार्यः । अन्यथा श्रुतीनां सामञ्जस्यासमभवात् ।
एवं सित, परिवाइ विवर्णवासा मुण्डोऽपरिग्रहः शुद्धिरद्रोही भैक्षाण इत्यादिक्षपं तदिश्रमवाक्यमिष सङ्गतं भवत् । तस्मान्न ज्ञानस्य ककर्मशेषत्वं शक्यवचनमिष । सूत्रशेषमवतारयन्ति । अ निवत्यादि अ । अ तदाश्रमीणिमिति अ । शौचाचमनस्नानाऽष्टशासभक्षणयोगाञ्च्यासादि । व्याकुर्वन्ति अ ज्ञानस्वक्षपित्यादि अ। अ धर्मिश्राहकमानिवरोधादिति अ धर्मि, कर्मशेषत्वेन मुख्यत्वेन च सन्दिष्टमानं
ज्ञानम् । तद्श्राहकं मानं तत्स्वक्षपज्ञापिका श्रुतिः । सा तु ज्ञानस्य
मोक्षपूर्वकाळीनत्वं प्राप्तृविशेषणतां च कर्मनैरपेक्ष्येण वदन्ती मोक्षक्ष्पं फळं प्रति साक्षादेव कारणतां वोध्यतीति कर्मशेषत्वाङ्गीकारे
तिष्ठरोधात् । तथाच ज्ञानस्य सन्न्यासाश्रमीणकर्मशेषत्वाङ्गीकारे
तिष्ठरोधात् । तथाच ज्ञानस्य सन्न्यासाश्रमीणकर्मशेषत्विनवारणाय
मर्यादामार्गे सन्न्यासस्यावश्यकत्ववोधनाय चेदं सूत्रिमत्यथः । अत्रव किश्चिद्वश्चु परिहरन्ति । अ नन्वविमित्यादि ॥ एविमित ॥ ।

संस्कारिवशेषाधायकत्वं च प्रतीयते संन्यासस्य । स च संस्कारः फलोपकार्यङ्गमिस्रावश्यकः संन्यासो मर्यादामार्गे। पुष्टिमार्गे त्वन्येव व्यवस्था । न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहेति वा क्यादा।। १७॥

परामईं। जैमिनिरचोदना चापवदति हि॥ १८॥

श्चानस्य केवलस्य कारणत्वे । तथाच मर्यादामार्गे प्रतिबन्धनिवृत्ते-रावद्यकतया श्रुतौ सन्त्यासस्य सत्त्वशोधकत्वकथनेन श्चानस्वरू-पोपैकारकत्वेऽपि फलानुभवप्रतिबन्धनिवारकत्वात् तत्राप्यपेक्षास-त्त्वेन न वैयर्थ्यमित्यर्थः । क्वचिद् व्यभिचारदर्शनेनावद्यकत्वशङ्का-स्यादिति तन्त्रिवृत्त्यर्थमाद्यः । \* पुष्टीत्यादि \* । तथाच मार्गभेदान्न दोष इत्यर्थः । एवमेतेश्चतुर्भिः सुत्रेराग्रहवादनिराकरणन विद्यायाः स्वातन्त्रयेण मोक्षसाधकत्वं दढीकृतम् ॥

अन्ये तु, त्रयो धर्मस्कन्धा यक्षोऽध्ययनं दानमिति, प्रथमस्तप् एव, द्वितीयो ब्रह्मचर्याचार्यकुळवासी, तृतीयो योऽत्यन्तमात्मानमा-चार्यकुळेऽवसादयन्, सर्व एते पुण्यळोका भवन्ति ब्रह्मसंस्थोऽमृत-त्वमेतीति छान्दोग्यश्रुति, ये चेमेऽरण्ये श्रद्धातप इत्युपासत इति प-श्चामिविद्याश्रुतिम् । एतमेव प्रवाजिनो ळोकमिच्छन्तः प्रवजन्ती-ति काण्वश्रुति चोपन्यस्य एतेषु शब्देपूर्ध्वरेतसामाश्रमाणां कथना-त्तेषां चामिहोत्रादिकर्मासम्भवात्र विद्यायाः कर्माङ्गत्विमित व्या-कुर्वन्ति ॥ १७॥

परामरी जैंमिनिरचोदना चापवदति हि॥ अत्रान्ये पूर्वोक्ता एव श्रुतीरुपन्यस्य एतेषु शळेष्वाश्रमान्तराणां परामर्शम् अनुवादं जैंमिनिराचार्यो मन्यते, न विधिम् । अत्र लिङ्गाद्यन्यतमस्य चोदना-शळ्स्याभावाद्, अर्थान्तरपरत्वस्यतेषु शळेषु प्रत्येकमुपलम्भाद्य । त्रयो धर्मस्कन्धा इत्यत्र त्रयाणां परामर्शपूर्वकपुण्यलोकप्राप्तिकपम-नात्यन्तिकं फलं सङ्कीत्यं ब्रह्मसंस्थस्याऽमृतफलतायाः कथनेन, प-श्रामिविद्यास्थाद्वितीयश्रुतौ च देवयानोपदेशप्रत्ययेनाश्रमान्तरस्य सन्दिग्धतया तृतीयस्यां काण्वश्रुतौ च लोकपदतो लोकसंस्तवप्र- उद्ध्वरेतस्सु च ज्ञानोक्तेस्तस्य मुक्तिफलकत्वोक्तेः, कि प्रजया करिष्यामो येषां नोऽयमात्मायं लोक इत्यादिश्रुतेश्च ब्रह्मप्राप्तावेव सर्वस्याः श्रुतेस्तात्पर्यमिति सिद्ध्यति । तस्या एव सर्वक्षेत्रापायपूर्वकपरमानन्दकपत्वात्र तु कर्मणि दुःखात्मकसंसारहेतुत्वात्तस्य जीवश्रेयोनिमित्तमेव श्रुतिप्राकट्यात्। अन्यथा निषेधविधिन स्यात् । तथाच कर्मविधिनाऽपि परम्परामोक्ष एव फलत्वेन परामृश्यत इति सिद्धम् । तं परामर्शे कर्मस्वातन्त्र्यवादी जैमिनिरपवदति बाधत इसर्थः । मोहकशास्त्रप्रवर्त्तकः स इतीश्वर-

तीत्या च तथाऽवसायात् । अपिचापवदति । वीरहा वा एष देवा-नामिति, आचार्याय प्रयं धनमाहृत्य प्रजातन्तं मा व्यवच्छेत्सीरि-ति, नापुत्रस्य लोकोऽस्तीति प्रत्यक्षा श्रुतिरेवाश्रमान्तरमपवदतीति व्याख्याय ब्रह्मचर्यादेव प्रवजिदाति जावालश्रुतिमनपेक्ष्याऽयं विचार इत्याहुः। तत्र जाबालश्रुत्यनपेक्षायां बीजं नोपलभ्यते । परामर्शश-ब्दश्च ग्रहणे प्रसिद्धो, न त्वनुवाद इत्यतो न सूत्रे तदुक्तोऽथोंऽभिष्ठे-तः किन्तु पूर्वोक्तमेव सिद्धान्तं स्थूणाखननवद् दढीकर्त्तुं पुनर्जीमिनि-मतमुत्थापयतीत्यांशयेन पूर्वासिद्धमनुवदन्तः सूत्रं ब्याकुर्वन्ति । \* ऊर्ध्वेत्यादि \*। \* तस्येति \*। ज्ञानस्य । \* इत्यादिश्रुतेश्चेति \*। नापुत्रस्य लोकोऽस्तीत्यादिश्रुतिविरुद्धायाः, किंप्रजया करिष्यामो,न कर्मणा न प्रजयेत्यादिश्रतेश्चा शतस्या इति श्रद्धाप्राप्तेः। अन तु कर्म-णीति \* कर्मकरणं तुन तात्पर्यम् \* तस्यति \* कर्मणः।तथाच कर्मवि-धिनाऽपि, तमेवं वेदानुवचनेनेति श्रुत्यादिभिक्कानजननद्वारा कर्मणां फलत्वेन मोक्ष एव तात्पर्यगोचरीकियते इति श्रुतिसन्दर्भविचारात सिद्धम्।तमेतं परामर्शे निश्चयं कर्मस्वातन्त्र्यवादी जैमिनिबांघत इः ति सुत्रभागस्यार्थो युक्त इत्यर्थः । पुनर्जिभिनिपदकथनतात्पर्यमाहुः । \* मोहकेत्यादि \* तदुक्तं पाद्मोत्तरखण्डे मोहकशास्त्रकथनप्रसावे । "द्विजन्मना जैमिनिना पूर्व वेदमपार्थतः। निरीइवरेण वादेन छतं शास्त्रं महत्तरमि"ति । पराशरोपपुराणेऽपि "अक्षपादप्रणीते च का-

मेन न मनुते यतोऽतस्तत्माप्तिस्तस्य मते दूरापास्ता । कर्माऽनिधकारिणामन्थादीनां संन्यासिनिधिनिपयत्वम्।अन्यथा, वीरहा ना एप
देवानां योऽग्निमुद्रासयत इति श्रुतिर्न स्यादतो ब्रह्मचर्यं समाप्य ग्रही भनेद् ग्रहाद्रनीभूत्वा प्रव्रजेद् यदि नेतरथा ब्रह्मचर्यादेव
प्रव्रजेद् ग्रहाद्रनाद्रातश्रुतेरप्यङ्गहीन एव सिनंपयो,यत आयुर्भागविभागेनाश्रमाणां निधानम् । तुरीये तिस्मन् देहेन्द्रियादिनैकल्यं
नियतमतः कर्मण्येव श्रुतेस्तात्पर्यम्।अपिच, ज्ञानकर्मणोरस्गैकिकफलसाधकत्वेन निहितत्वमेव प्रयोजकम् । अपरोक्षब्रह्मज्ञानं च
न निवधियम् । साक्षात्स्वकृत्यसाध्यत्वाच्चोदनावोधकस्त्रिङ्गद्यभावाच्च ज्ञानस्य न मुक्तिसाधकत्वं वक्तुं शक्यम् । य एनं निदुरिसादिस्तु यागेष्विज्यविष्णुस्तुतिपरेसाशयेनाह् । अचोदनाचिति ।
जैमिनिवत्तत्सहायभूतेयमचोदना च परामर्शमपवदतीति सम्बन्धः।
तथाच निधियम्बन्धात् कर्मेवानुष्ठेयं, न तु मुक्तिसाधनमप्यतथात्वादिति स्थितम् ॥ १८ ॥

अनुष्ठेयं बादरायणः साम्यश्रुतेः ॥ १९ ॥ बादरायण आचार्यो जैमिनेरापे गुरुस्तदेव कर्त्तव्यमिति

अनुष्ठेयं बादरायणः साम्यश्रुतेः ॥ पूर्वसूते जैमिनिमतमनूचे-दानीं तत्पारहरतीत्याद्ययेन सूत्रं व्याकुर्वान्त । \* बादरायण इत्या-दि \* । असुर्या इति मन्त्रे अविद्वांस इत्यनेनकर्माङ्गभूतविद्वद्वाक्यो-

णादे सांख्ययोगयोः। त्याज्यः श्रुतिविरुद्धोऽशः श्रुत्येकशरणेर्नृभिः। जीमनीयच त्युक्तम्। तन्मतेन सन्त्यासर्विधितात्पर्यमाहुः। \* कर्मे-त्यादि \*। \* अङ्गृहीन एव स इति \* अङ्गृहीनः पुरुषः। अत्र गमकं \* यत इत्यादिनोच्यते। तद्रुपपादनम् \* तुरीय इत्यादिना \*। एतेन सिद्धमाहुः \* अत इत्यादि \*। अचोदनेत्याद्यशमवतारयन्ति । \* अपिचत्यादि \*। शेषं स्फुटम्॥ १८॥

किष्यसंमतपनुष्ठेयं कर्मापवदवतीति पूर्वेण सम्बन्धः । तत्र हेतुः । साम्यश्रतेः । यथा, वीरहा वा एप देवानामिति श्रुसा कर्मसाग-कर्न्तान्दा श्रुयत एवमेव भगवज्ज्ञानरहितस्यापि सा श्रुयते यतः। तथाहि । असुर्या नाम ते छोका अन्धन तमसा दृताः । तांस्ते-प्रेसाभिगच्छन्सविद्वांसोऽबुधा जनाः । एतद्ग्रे च, ये तद्विदुरमृता-स्ते भवन्सयेतरे दुःखमेवोपयन्तीसादिष्द्वा । एतच्च निन्दामात्रेण साम्यमुक्तमापाततः । वस्तुतस्तु, तमेतं वेदानुवचनेन विविदिष-नित ब्रह्मचर्येण तपसा श्रद्धया यज्ञेनानाशकेन चैतमेव विदित्वा मुनिभवसेतमेव प्रवाजिनो छोकमीप्तन्तः प्रवृत्तन्तित श्रुसा ज्ञान-साधनत्वेनैवाश्रमकर्मकरणोक्तेश्च न स्वातन्त्र्यं कर्मणो वक्तुं शक्य-म् । अत एव श्रुकस्य न ब्रह्मचर्यादिकमिपि। फलस्य जातत्वेन तन्ताधनानपेक्षणात् । नच स्वर्गकामपदश्वणान्त्रेवीमिति वाच्यम् । त्वदिभमतलोकात्मकस्वर्गे, यन्न दुःखन सम्भिन्नमिति वाक्यशेपो-क्रस्वर्गपद्मद्विन्तिमित्त्वर्याभावादात्मस्रुवस्येव तादशत्वात्तस्यैव तत्रोक्तेः । एवं सित तमेतं वेदानुवचनेनेतिश्रुसेकवाक्यतापि स-

क्त ज्ञानश्रन्या एव निन्दान्त इति राङ्कानिरासायाहुः । \* एतद्य इ-त्यादि \* श्रुती तु बृहदारण्यके रारीरत्राह्मणस्ये । तथाच यथा क-मांकरणनिन्द्या कर्मनित्यत्वं तथा अविद्वज्ञिन्द्या ब्रह्मज्ञानित्यत्वं प्राप्यतेऽतो निन्दामात्रेण कृत्वा कर्मकरणे श्रुतितात्पर्यसाधनमयुक्त-मित्यर्थः । नतु साम्यश्रुत्या ज्ञानस्याप्यावश्यकत्वं प्राप्यते, न तु क-मांपवादस्तथा सति विद्वद्वाक्योक्तज्ञानबहेदान्तोक्तब्रह्मज्ञानस्यापिक-मांज्ञत्वमवर्जनीयामित्याराङ्कच तिन्ववारणायाहुः । \* एतिद्त्यादि \* उक्तमापातत इति \* भगवता व्यासेन तथोक्तमः । तथोक्तो गम-कमाहुः \* वस्तुत इत्यादि \* । \* न ब्रह्मचर्यादिकमिति \*उपनयना-भावादाश्रमहृष् तन्न । तथाच श्रुत्यर्थसन्देहवारणायाचार्यस्य प्र- म्पद्यते । अन्यथा तु विरोध एव । ननु दृष्टफलका अपि कारीरी-चित्रादियागाः श्रूयन्त इति नैवं निर्णय इति चेत्र।उच्यते । निस-कर्मणो हि ज्ञानसाधनत्वमुच्यते । व्रीहिपक्ष्वादीनां तिसर्वाहकत्वा-

वृत्तत्वादुक्तश्रुतिदर्शनेऽपि यदेवं निन्दामात्रेण साम्यकथनं तदापात-त एव । नचोक्तश्रुतिदर्शनेऽपि साम्यकथनात् कर्मणां मुख्यत्वमेवा-भिव्रतमिति शङ्क्यम् । शुकादिषु तथा दर्शनस्य विरोधप्रसङ्गात् । नच तत्तद्वाक्येषु स्वर्गकामादिपदश्रवणाज्ज्ञानसाधनत्वोक्तेश्च भिन्न-बाक्यगांचरत्वेन दुर्वेळत्वान्नोक्तं साधीय इति शङ्कचम् । स्वर्गकामः पदावयवभूतस्वगंपदस्यात्मसुखे लोके च शक्तेः किमत्राभिष्रेत-मिति सन्देहे प्रसिद्ध्यपेक्षया वाक्यशेषस्य वालिष्ठत्वात त्वदाभम-तस्य वाक्यशेषेऽनुपपत्तावात्मसुखस्यैव वाक्यशेषे सिद्धेस्तद्भिप्रा-येणैव तेषु वाक्येषु स्वर्गकामपदस्योक्तेः। नचात्र किं गमकिमिति दाङ्क्यम् । एवमात्मसुखस्य तत्रोक्तत्वे सति तस्यात्मज्ञानसापेक्षतया-क्तश्रुत्येकवाक्यता सिद्धचेदन्यथा तु विरोध एव । स च सम्भवत्ये-कवाक्यत्वेऽयुक्त इति सर्वसामञ्जस्यस्येव गमकत्वात्। अतो वाक्यशे-षोक्तमेवाङ्गीकार्यमित्यर्थः। अत्र किश्चिदाशङ्कृते \* र्नान्वत्यादि \*। तथाच श्रुत्यन्तरे तथादर्शनात् स्वर्गपदस्य प्रसिद्धाऽर्थाङ्गीकार एव युक्तो, न तु वाक्यशेषोक्तार्थाङ्गीकारः । तथा स्ति सुवर्गाय वा ए-तानि लोकाय ह्रयन्त इत्यादिकं युज्येत । अन्यथा तिद्वरोधापत्तिरि-त्यर्थः ।

अन्नाभिद्धते । \* नित्येत्यादि \* । उक्तश्रुती हि नित्यस्य कर्मणस्त्यात्वमुच्यते । नित्यं च कर्म तदेव साङ्गं भवति यदा शुद्धै- द्वेव्यादिभिरुपसम्पद्यते । अन्यथा, चाण्डालां जायते यज्ञकरणा- च्छूद्रभिक्षितादित्यादिनिन्दावाक्यानि न स्युः । अतस्तादशद्वव्या- द्यं चित्रादियागानां नित्यशेषतया विधानम् । पवमकप्रलेखु नानायागेष्विप कश्चिद्मिप्रायोऽस्तीत्यवगन्तव्यम् । अन्यथा तद्वैय- ध्यापत्तेः । एवमतिविमुखस्य सन्मागेश्रद्धाजननार्थे दृष्टप्तलाः कारिर्याद्यो विधीयन्ते । इद्मप्यद्वमृत्रणादिनिद्देनाद्वगम्यते । एवं सिति काम्येस्तत्तद्यागैः समीचीनादृष्ट उत्पन्ने तिन्नप्रभेष्ठपकरणेर्यदा

त्र छेपत्वेन तेषां विधानम् । एवं सितं वीरहेति श्रुतिः सारिनकस्य गृहिण आलस्यादिदोषेण तदुद्राप्तने दोषमाह, न त्वाश्रमानतरपरिग्रह इति मन्तन्यम्। अन्यथा तदु छेदस्तिद्विधिवयर्थ्यं च स्याद ।
नचानिधिक्ततमादाय तत्समाहितिरिति वाच्यम्। अत्र पृच्छामो ऽन्धपङ्ग्वादिभिः मत्रूजनं कार्यीमीत विधिरस्त्याहोस्विद् यावज्जीवम अभिहोत्रविधायकवाक्यप्रव्रजनविधायकवाक्ययोविरोधाभावाय
विषयो भिन्नः कल्पते । नाद्यः। अश्रुतेः। न द्वितीयः। यदहरेव विरजेदिति श्रुसा वैराग्यवतः प्रव्रजनविधानात्तेनैव विषयभेदसिद्धौ
तत्कल्पनानवकाकात् । तेन, नापुत्रस्य लोकोऽस्तीति श्रुतिरप्यविद्विद्विपयिणीति न विरोधः। विद्वांमः प्रजां न कामयन्त इति
श्रुतेः । एतेनर्णत्रयापाकरणयपि पत्युक्तं वेदितन्यम् । अविद्विद्व-

साङ्गनित्यकर्मासिद्धिस्तदा श्रानं भवति । तेन चात्मसुखम् । लोक-स्वङ्गवाक्येषु फलतयांच्यते । यदि प्राचीनदुरदृष्टवशाद् यपूर्लीक-कामना भर्वात तदा साङ्गात् कर्मणस्तद्भवतीति । अतो न तत्र ता-त्पर्ये, किन्तु वाक्यशेषोक्त एवति कर्मणां क्षान एव तात्पर्यमित्यर्थः । नन् यात् ज्ञानमेव मुख्यं तदा त्यागावइयकत्वे, वीरहेत्यादिनिन्दावा-क्यांवरोधो दुर्वार इत्यत आहुः। \* एवं सतीत्यादि \* । ननु नि-न्दावचनद्वयाञ्चस्यार्थमधिकारिभेदकल्पनमावश्यकम् । तत्र वीर-हेत्यादिविषयमङ्कोचांपेक्षया. असूर्येत्यादिविषय**सङ्कोच एव युक्तः ।** आज्यमवेक्षते, विष्णुकमात् कामतीत्यादिस्वारस्यात् । तत्रानधिकारे त कर्मार्नाधकारात्तत्र त्यागादिविधिसार्थक्ये सर्वमामञ्जस्यादिखाः शक्त विकल्पपूर्वकं तत् परिहर्रान्त । \* नचानधिकतेत्यादि \* तत्समाहितिरिति \*। सन्यासोच्छेदतद्विधिवैयर्थ्ययोः समाधान-म् । तथाच यदि प्रवाजवाक्ये, विरजेदित्यधिकारबोधकं पदं न भ-वेत्तदा तथा कल्पयितुं शक्येतापि । न तु तत्सद्भाव इति तदप्रयोज-कमित्यर्थः । श्रुत्यन्तर्राचरांघर्पारहारायाहुः । \* तंनेत्यादि \* । \* ए-बेर्नात \* अविद्वांस इति कथनेन।

षयत्वात । यद्प्युक्तमचोदना चेति स्नावयवेन चोदनाबोधकलिङाद्यभावो वाधक इति । तदि न साधीयः । श्रुतिसाम्यादेव । श्रूयते हि तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त उपरतिस्तितिश्चः श्रद्धाविच्तो भृत्वात्मन्येवात्मानं पश्येदिति । नच प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वान्न ज्ञानस्य विधेयतेति वाच्यम् । इतरज्ञानस्य तथात्वेऽिप जीवात्मलक्षणेऽिधष्ठाने परमात्मनो भगवतो दर्शनस्याऽन्यतोऽप्राप्तत्वाच्छ्रद्धान्तसाधनैस्तदर्शने स्वरूपयोग्यतासम्पत्तावात्मन्यिषष्ठाने
परमात्मदर्शनानुकूलपयत्नविधानसम्भवाच्छ्रवर्णाविधना श्रुतिचाक्यजशाब्दज्ञानानुकूलपयत्नविधानवत् । एवमेव हि यागविधिनापि क्रियारूपयागस्य स्वानुकूलपयत्नाधीनत्वेन स प्रयत्न एव विधीयते । अन्यापाप्तत्वात् । न तु क्रिया । तत्प्रयत्ने सितं तस्याः

नतु साम्यश्रुतिरूपेण हेतुना भवत्कदोपपरिहारस्तथापि ज्ञानस्य प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वेन चोद्नाविषयत्वाऽभावादचादना-कृतापवादस्य कथं परिहार इत्यत आहु:। \* यदपीत्यादि \*। त-थाच चोदनाश्रुतिसाम्यात् तस्यापि परिहार इत्यर्थः । अत्र पद्यं-दित्यस्य प्रमाणान्तरजन्यदर्शनार्तुवादत्वमाशङ्का निषर्धान्त 🛊 नचे-त्यादि \*। तथाचात्र पवं विदित्यादिभिर्निविचिकित्सशाद्धश्चानव-त्त्वशमदमवैराम्यदुःखसहिष्णुत्वश्रद्धावित्तत्वपूर्वकं जीवात्माधिकर-णकपरमात्मद्दीनप्रयत्नस्य प्रमाणान्तरेणाऽप्राप्तत्वात् तद्विधानस्य सुखेन सम्भवान्नानुवादत्वंमित्यर्थः। ननु तथापि कर्मचोदनासु क-र्मण एव विधेयतेति तस्य फलवत्त्वमुचितम् । इह तु झानानुकूल-प्रयत्नस्येति ज्ञानस्याविधेयत्वं दुर्वारमित्याशङ्कायां कर्मचोदनास्न-प्येतत्त्वस्यत्वं बोधयन्ति । \* एवमेवेत्यादि \* । \* स इति \* । यागाभिब्यञ्जकः । \* न तु क्रियेति \* । यह्नो वै विष्णुः सुप्तं कर्मप्र-बोधयंत्रित्यादिश्रुतिस्र्यृतिभरलौकिकस्य कर्मणो नित्यत्वात् सा न विधेया । इदं यथा तथा समन्वयसूत्र एव व्युत्पादितं कारिका-भिः। भावार्थपादभाष्ये चाऽऽचार्यैः। तथाचोभयत्रापि तत्तद्भिब्य-

स्वत एव सम्भवात्। अथवा। ननु यथा, वीरहेति श्रुत्या कर्मसागो निन्द्यते तथैव, असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तगसा हताः । तांस्ते प्रेयाभिगच्छन्सविद्वांसोऽबुधा जनाः । ये तद्विदुरमृतास्ते भ-वन्सर्थतरे दुःखमेवोपयन्तीसादिश्रुसा भगवज्ज्ञानाभावो निन्चते । एवं सति कर्मज्ञानानुकुलपयत्नयोविधयत्वे मिथोविरोधादधिका-रिभेदेन विधेयत्वं वाच्यम् । नच, तावत कर्माणि कुर्वीत न नि-र्विद्येत यावतेति भगवद्वाक्याद्रागिणः कर्म विधीयते । तद्रहितस्य क्वानिमिति वाच्यम् । जनको ह वैदेहो बहुदक्षिणेन **यक्नेनेज इति** श्रुतेनीरागत्वेन प्रसिद्धस्यापि तस्य कर्मणि प्रवृत्तिर्या सा न स्या-दिधकाराभावात् । अथ जनकदृष्टान्तेन कर्मणोऽङ्गित्वं ज्ञानस्य त-दङ्गत्वं वाच्यम् । तथाच ज्ञानवता कर्मानुष्टेयमिति पाप्ते प्रतिवद-ति ॥ अनुष्टेयं वादरायणः साम्यश्रुतेः ॥ ज्ञानमङ्गं तदङ्गिलेनानु-प्रेयं कर्मेति मतं वादरायणोऽपवदतीति पूर्वेण सम्बन्धस्तत्र हेत-माह । साम्यश्रुतेरिति । स्वतोऽपुरुपार्थं कर्म फलाधिनैवानुष्टेय-म् । तथाचैप निस्रो महिमेति श्रुसा ज्ञानवति विहितनिपिद्धयोः कर्मणोः फलाजनकत्वेन साम्यं श्रयत इति फलाधिप्रहत्त्यसम्भवेन ज्ञानिनस्तथात्वाभावेन कर्माच्छेदप्रसत्तया न ज्ञानस्याङ्गत्वं वक्तं

अकप्रयत्नस्येव विधेयत्वात्तेनाभिव्यक्ताभ्यां सुखेनं फलसम्भवाश्व कोऽपि दोष इत्यर्थः । अस्मिन् व्याख्यानं ज्ञानाङ्गत्वेन कर्म कर्त्तव्य-मिति सिद्धम् । इदमेव च विधिर्वा धारणविद्यति सूत्रे प्रतिपादनी-यमित्येकतरवैयर्थ्यमापद्येतत्यरुच्या प्रकारान्तरेण व्याकर्तुमवतार-यन्ति \* अथवेत्यादि \* । \* मिथाविरोधादिति \* । कर्माङ्गस्य कामस्य ज्ञानाङ्गस्य शान्त्यादेश्चेतरेतरिवरोधेनं तयोविरोधात् । व्याकुर्वन्तो हेतुं विशदीकुर्वन्ति । \* स्वत इत्यादि \* । \* तथात्वा-भावेनेति \* कर्मकर्तृत्वाभावेन। ननु ज्ञानिप्रवृत्यभावेऽपि न कर्मोच्चे-

शक्यम् । कृषीवलस्य ब्रीहीणां वपने भर्ज्ञनस्येव । तथाच श्वानिनः महत्त्यसम्भवेनान्येषां च, अथतरे दुःखमेवोपयन्तीति निन्दाश्रवणेन तथात्वात सर्वार्थतत्त्वश्चा श्रुतिर्श्ञानबहिर्भूतं कर्म कथं विद्ध्यादि-ति श्वानस्य पुरुषार्थाऽसाधकत्वोक्तिमसहमानेनाचार्येण मौद्या नि-कृषितम् ॥ १९ ॥

# एवं सित पूर्वकाण्डवैयर्ध्यमापततीति तत्तात्पर्यमाह ॥ विधिर्वा धारणवत् ॥ २०॥

यथा योगशास्त्रे मनःसमाधरेव साध्यत्वात तत्साधनत्वेनैव मानस्याः मूर्त्तेद्धारणं विधीयते, न तु स्वतन्त्रतया फलसाधकत्वेन मनःसमाधौ तत्त्यागात् । ततः किञ्चन न स्मरेत, तचापि चित्तव-डिशं शनकैर्वियुङ्क्त इसादिवाक्येभ्यस्तथा । तथा सति भक्तिसा-

दः । फलार्थिनां प्रवृत्तेः सम्भवात् । नचासुर्यवाक्यानिवृत्तिः । तत्राविद्वांस इत्यनेन विद्वद्वाक्योक्तज्ञानश्च्यिनिन्दाया अपि शक्यव-चनत्वादित्याशङ्कायां स्वोक्तं विभंजन्ते । \* तथाचेत्यादि \* । \* अन्येषामिति \* । द्वह्मज्ञानश्च्यानाम् । \* तथात्वादिति \* । कर्म-फरणासम्भवात् । \* ज्ञानवर्हिभृतमिति \* । तत्सम्बन्धश्च्यम् । एवं निरूपणस्य तात्पर्यमाहुः । \* ज्ञानस्येत्यादि \* । अन्ये तु, अनुष्टेयमाश्रमान्तरम् । कृतः । साम्यश्चतेः । त्रयो धर्मस्कन्धा इत्या-दौ गार्हस्थ्येन सममवाश्रमान्तरपरामश्चित्रत्वे नादित्याद्याहुः। तत्तु जाबालश्चितिचादितत्वादेवाश्चमान्तराणां तिद्वहायेवं व्याख्यानं न समञ्जसमिति प्रागेव दत्तोरामित्यवधेयम् ॥ १९॥

विधिर्वा धारणवत् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । क्ष्रपवं सतीत्या-दि । \* एवं सतीति \* । उक्तश्रुतिवेत्तुः कर्माकरणे प्राप्ते सति । व्याकुर्वन्ति । क्ष्रतथेत्यादि क्षः । अत्र, ततः किञ्चनंति वाक्यमेका-दशस्कन्धीयम् । द्वितीयं तृतीयस्कन्धीयम् । क्ष्रतथेति क्षः । त्या- धनत्वेनैवानुष्ठेयभिति तात्पर्येण कर्मविधिरुच्यते । न तु स्वतन्त्रत-या फलसाधकत्वेन । ननु तत्र समाधिमधिकृत्य यमादीन्युक्तानी-ति तन्मध्यपातित्वेन धारणस्य तथात्वमुच्यते । प्रकृते झानं भक्तिं वाऽधिकृत्य न कर्म विद्वितिमिति दृष्टान्तवैषम्यमिति चेत्। न । उ-कानुपपत्त्या स्वानिन्द्यमेव कर्मश्रुतिर्विद्धातीत्ववस्यं वाच्यम् । निन्दायां चेतरपदाज्झानमध्यपातिन एव तद्विपयस्य प्राप्तेरावस्य-कत्वात् । तथाच भगवज्झानस्येतरनिरपेक्षत्वेन स्वद्भपोपकारित्वम-

ज्यत्वम् । तथा भक्तीत्यत्र भक्तिपदं ज्ञानस्याप्युपलक्षकम् । अत्र द्रष्टान्तबलेन कर्मणोऽस्वातन्त्र्यसाधनसहमानो द्रष्टान्तवेषस्यमादा-दुःते । अः निन्वित्यादि अः । वैषम्यं समाद्धते । अ नेत्यादि अः । एष नित्य इति श्रुती क्वानिनि कर्मणां फलाजनकत्वकथनासेषां कर्मण्य-प्रवृत्त्या ज्ञाने कर्माङ्गतायामप्युक्तदोषतील्येन उक्तश्रुती ब्रह्मज्ञानश्र-न्यानां दुःखप्राप्तिकथनेन चान्येषामपि प्रवृत्यसम्भवे पूर्वकाण्डवै-यर्थ्यत्रसाक्तिरूपयाऽनुपपत्या स्वानिन्द्यमेव कर्म पूर्वकाण्डीयश्चातिर्वि-दधातीत्यवद्यं वाच्यम् । अथेतर इत्यविद्वन्निन्दावाक्य इतरपदा-ज्ञानशुन्येषु निन्दितेषु ज्ञानवान् वा तद्याग्यो वाज्ञानमार्गमध्यपात्यव कर्माधिकारी वाच्यः । तत्र जातज्ञानस्यापि न कर्मणेत्युक्तश्रत्या निवृत्तौ तद्याग्यस्येव विषयत्वेन प्राप्तरावश्यकत्वात् । तथाच का-म्यानां कर्मणां मृढविश्वासजनकतया परम्परातः सार्थक्यम् । नित्यानां त्वात्मसुखफलकानां विद्यासाहाय्यमन्तरेण ताइराफलो पधायकत्वस्याद्दष्टत्वाज्जनकादिष्वपि विद्यासाहाय्यस्यैव दर्शनात् केवलभगवज्ञानस्य च शुकारुणिभरतादिषु फलोपधायकत्वदर्श-नात्त्रस्यतरानरपेक्षकत्वेन नित्यकर्माविधिवयर्थ्यपरिहाराय, तमतं व-दानुवचनेनेत्यादितृतीयाश्रुत्या शानभक्ती प्रति स्वरूपोपकारित्वं नि-त्यस्य कर्मणो वाच्यमिति तात्पर्येण नित्यविधीनां, तदुपयोगित्वेन का-म्यविधीनां च सामञ्जसाम्न पूर्वकाण्डवैयर्ध्यमित्यर्थः । ननु भवत्वेवं कर्मणां ज्ञानाङ्गत्वं तथापि भक्त्यङ्गत्वे कि मानमतं आहुः ।

स्य कर्मणो वाच्यम् । तथाचोक्तम् । "दानव्रततपोहोमजपस्वाध्यायसंयमैः । श्रेणोभिर्विविधेश्चान्यैः कृष्णे भक्तिर्हि साध्यते" इति ।
एप निसो पहिमेति श्रुतिरिप यज्ज्ञाने सित विहितनिषिद्धकर्मफलासम्बन्धसद्वित् स्यादिसनुक्त्वा तस्यैत्र पद्वित् स्यादिति यदुकाती तेन पद्योभिक्तिमार्गष्पत्वात् तत्र च पद्योरेत्र सेन्यत्वेन
मुख्यत्वात्तज्ज्ञानानुक्लप्रयत्नमेत्र पूर्वे विद्धते । तेन "श्रुण्वन्ति
गायन्ति ग्रुणन्सभीक्षणद्याः स्मरन्ति नन्दन्ति तवेहितं जनाः।त एव
पत्र्यन्सचिरेण तावकं भवपवाहोपरमं पदाऽम्बुजिमि"ति वाक्याच्च
वर्णाक्षप्रधर्मा आत्मधर्माश्च पद्ज्ञानसाधनत्वेन कर्त्तन्या इति सिद्धम् । तस्यैत्, तच्छन्दस्य प्रसिद्धार्थकत्वाङ्घोकवेदप्रसिद्धस्य पुरुषोत्तमस्यैत्, तत्रापि, पद्विदेव, दीनभावेन भक्तिमार्गीयज्ञानवानेव
स्यादेवेसेवकारः सर्वत्रानुपज्ज्यते । तथा सित भक्तौ जातायां स्वत
एत्र भगत्रज्ज्ञानं भवतीति ज्ञापियतुं, तं विदित्वेति पश्चादुक्तवतीति
तदाश्यो ज्ञायते । अत एत्र पूर्वं कर्मनिष्किपतम् । साधनत्वात् ।

स्यादेतत् । भक्तिसाधनत्त्रमेव चेत् कर्मणः श्रुतेराभिनेतं तदा भगवद्विदि तत्फलासम्बन्ध इसनुपृष्ठामिति चेत् । मैत्रम् । कर्मणां

<sup>\*</sup>तथाचोक्तमित्यादि \*। ननु तथापि द्वयन्तरितत्वाद् भक्त्यङ्गत्वापेक्ष-या ह्वानाङ्गत्वमेव साधीय इति राङ्कायां भक्त्यङ्गत्वस्य श्रीतत्वं वि-राद्यन्ति । \* एप इत्यादि \* । सिद्धमाहुः । \* तेनेत्यादि \* । उक्तेन खन्योपपादनेनापरितुष्यन्तो विशेषतः श्रुत्यर्थे वदन्ति । \* तत्येवेत्यादि \* । \* सर्वत्रेति \* । पदंविच्छन्देऽपि । \* पूर्व-मिति \* । पूर्वार्द्धे । तथाच पूर्वोक्तं युक्तमित्यर्थः । वस्तुतस्तु, तेनेत्या-दिसिद्धार्थकथनात् पूर्वस्तस्येवेत्यादिग्रन्थो लेखकभ्रमात् पश्चात् पतित इति प्रतिभाति ॥

अत्र.प्नश्चोद्यति । \* स्यादित्यादि \* । \* अनुपपन्नमिति \*

हि भक्त्युत्पत्ती स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वमेव । नायमात्मेति श्रुतेः । कर्मज्ञानाभ्यामलभ्यत्वाद्धगवतः स्वरूपयोग्यतापेक्षाऽपि मायादिकस्य, न तु पौष्टिकस्यात एव, वाशब्द उक्तोऽनियमवाची । तथा सित भगवदनुग्रहश्चेत्तदा भक्तिस्तया पुरुषोत्तमज्ञानं
तदा कर्मतत्फलसम्बन्धगन्धोऽपि नेति किमनुपपन्नम् । एतेन, तमेव
विदित्वा मुनिर्भवति । अग्राह्यो न हि गृह्यते इसादिश्रुतीनां मिथोविरोधः परिहृतः । भक्सा ग्राह्यत्वात् तदित्रसाधनाग्राह्यत्वात् । अत एव विविदिषन्ति, न तु विदन्सपीसाशयवती तमेतं
वेदानुवचननेति श्रुतिः पठ्यते ।

नचानुपद्मेव, तमेव विदित्वा मुनिर्भवतीत्युक्तेः सान्धि-ध्यादुक्तसाधनेरेव वेदनमभिषेतिमिति वाच्यम् । वेदानुवचनादीनां सर्वेषां वेदनसाधनत्वे सर्वेषां तत्कर्तॄणां वेदनसम्भवेन, मुनिर्भव-

साङ्गाद्वैदिककर्मणः फलावश्यम्भावनियमेन ततो भक्त्युत्पत्तिसम्भवादनुपपन्नमित्यर्थः। तत् समाद्धते। \* मैवमित्यादि \*। \*उक्त

हित \*। शानस्य कर्मसापेक्षत्वात् पूर्वकाण्डे नित्यविधिर्ज्ञानमार्गीयस्येति कर्मणस्तदङ्गत्वबोधनाय सूत्रे उक्त इत्यर्थः। उक्तार्थोपप्टमार्थमेवन्तात्पर्याङ्गीकारे गुणान्तरमाडुः। \* पतेनेत्यादि \*। अत

पवेति \*। साधनबलेनात्राद्यत्वादेव । \* इत्याशयवतीति \*।

यद्यपि रथेन जिगमिषतीत्यादाविच्छामात्रस्यापुरुपार्थत्वात् फलपर्यन्तत्वमिष्यत हित प्रकृतेऽप्येवं चक्तुं शक्यम्। तथापि लोके फलपर्यन्ततायाः प्रायो दर्शनेन प्रतिबन्धाभावे तथा कल्पयितुं शक्यम्।

प्रकृते तु नायमारमेति भुत्या चरणाभावे ज्ञानाभावस्य निश्चितत्वात्

केवलेन वेदानुवचनादिना ज्ञानक्षं फलं न वक्तुं शक्यते। अत

हच्छायास्तद्र्यक्यत्नकारणत्वेनच्छाकरणानां यज्ञादीनां ज्ञानं प्रति स्वक्रपयोग्यतासम्पादकत्वमेवत्याशयवतीत्यर्थः। अग्निमवाक्यविरोधमाशङ्ख्य परिहरन्ति। \* नचानुपदेत्यादि \*। \* उक्तसाधनैरिति \*। वेदानुवचनादिभिः। तथाच मुनिरित्येकयचनश्रुत्या-

तीसेकत्वं तद्विदि न वदेदतो ज्ञानं कस्यचिदेकस्य भवतीति ज्ञानस्य दुर्ल्भत्वं ज्ञाप्यते । "मनुष्याणां सहस्रेष्ठ कश्चिद् यतित सिद्वये । यततामि सिद्धानां कश्चिन्मां वेत्ति तस्वत" इति भगबद्वाक्याच । ताई वेदानुवचनादिषु निःशङ्का प्रदित्तः कथम् ?
इत्थम्।स वा अयमात्मेसादिकया पूर्वश्चिसा भगवन्माहात्म्यं भृत्वा
यथाकथित्र तद्वेदनौत्सुक्ये सित सत्सङ्गाभावेन भक्तिमार्गाऽपरिचयात । कर्ममार्गमात्रमाश्रमधर्मत्वेनालौकिकाथसाधकत्वेनापि पूर्व
ज्ञातमस्तीति तदेव भगवद्वेदनेऽपि साधनमिति मन्यमानास्तदेव
कुर्वन्ति । ननु वैदिकसाधनानां वैयध्यं कथिमितचेत । न । श्रमकृतत्वेऽपि जन्मान्तरीयाक्षरज्ञानोपयोगिसंस्काराधायकत्वेनावैयध्यात ॥ २० ॥

**ऽननोपि तद्यपोदवलनमेव कियत इति न तद्विरोध इत्यर्थः । श्रानं** कस्य चिदेवेति यदुक्तं तत्राशङ्कते । \* तहींत्यादि \* । \* नित्यक-मेणाम \*। वेदानुबचनादीनां झान उत्कटेच्छाजननेन वा सत्त्वशो-धनेन वा स्वरूपयोग्यतासम्पादनं एव पर्यवसानं तदा झानमूल-कारणस्य वरणस्य स्वविषयतानिश्चयस्याभावेन वेदानुवचनादिषु नि:श्रङ्का प्रवृत्तिया दश्यते सा कथमित्यर्थः।तत्परिहाराय प्रवृत्तिमुप-पादयनित \* इत्थमित्यादि \*। स वा अयमात्मा सर्वस्य वशी स-र्वस्येशानः सर्वस्याधिपतिः सर्विमिदं प्रशास्ति यदिदं किश्च । स न साधना कर्मणा भूयान्नो पवासाधुना कर्नीयानेष भूताधिपतिरेष लो-के श्वर एप लोकपालः स सेतुर्विधरण एषां लोकानामसम्भेदायेति माहात्म्यश्रवणेन घेदनीत्सुक्ये सति तेन तेषु तत्साधनत्वभ्रमातः प्रवृत्तिरित्यर्थः । नुतु भ्रमातः करणे पापभ्रमेण कृतस्य प्रायश्चित्तस्येव तेषां वैयर्थ्य स्यादित्याशयेनाशङ्कृते । \* निवत्यादि \*। तत्र समा-द्घते । \* नेत्यादि \*। तथाच तत्र कर्मफलनिषेधस्य, नान्तरिक्षे न दिवीत्यादिवन्नित्यानुवाद्रपत्वादेते पदश्रानसाधनत्वेन कर्त्तव्या इति चिदित्वां ते कुर्वन्ति । तत्र भक्तिमागीत्मकपद्शानाभावेऽप्यक्ष-

# स्तु।तिमात्रमुपादानादितिचेन्नाऽपूर्वत्वात् ॥ २१ ॥

नतु साम्यश्रेतहेंतोः कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य यदपास्तं तन्नोपपद्य-ते । साम्योक्तेर्ज्ञानस्तुतिक्षपत्वात । अपिच । तथा ज्ञानिनोऽपि कर्मोपादानात कर्मकृतिस्वीकारादिति यावत । अन्यथा ज्ञानिनां कर्मकृत्यभावेन तत्कृतगुणदोपापसक्या तिन्नपेथानुपपित्तः स्यात् तेषामपि तत्कृतगुणदोपसम्बन्धोऽस्येवेति ज्ञापनाय मात्रपदम् । निपेथेनेतरसाधारण्यं परिद्यात्वे । तथाच ज्ञानिनोऽपि कर्मकर-णात् कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य निष्यत्युहमितिचेन्नैवं वक्तुं युक्तम् । पद्ज्ञानस्य कर्मकलासम्बन्धफलकत्वस्यापूर्वत्वाद्विथेयत्वमेव ।

रात्मकपद्वानस्य जन्मान्तरे भवनार्थं मनिसं तत्संस्कारमाश्रमधर्मा आद्यत इति पूर्वोक्तमश्रुण्णमित्यर्थः । न च पापभ्रमप्रायश्चित्तस्यवान्स्य वैयर्थ्ये ऽपि दोपाभावात् सार्थकत्वसाधनमप्रयोजकमिति शङ्कान्मः । न हि कल्याणकृत् कश्चिदिति न्यायेन पापभ्रमप्रायश्चित्तस्यापि जन्मान्तरे तादशपापविषयकमनः प्रवृत्त्या भावस्य फल्लेन वक्तुं शक्यत्या किश्चिदंशेन तत्रापि सार्थक्यस्येव युक्तत्वात्। तेन पूर्वोन्तरकाण्डयोरकशास्त्र्यानुरोधादेवं श्रुतितात्पर्यनिश्चयेनकवाक्यतायां पूर्वस्योत्तरशेषत्वामिति सिद्धम् ॥ २०॥

स्तृतिमात्रमुपादानादिति चेन्नापूर्वत्वात् ॥ अत्रैव किञ्चिदाशङ्का परिहरतीत्याशयेन सूत्रं विवृण्वन्तः पूर्वपक्षमागं व्याकुर्वन्ति ।

\* निवत्यादि \* । नतु यदि साम्यश्रुत्या कर्मोपादानमापाद्यते तदा
निषेधश्रवणं बावितमेव स्यादित्यत आह । \* निषेधेनत्यादि \* ।

\* इतरसाधारण्यमिति \* । अज्ञानिनां यथा कर्मजगुणदोषस्तथा
ज्ञानिनो नेति तथेत्यर्थः । \* कर्मशेषत्वमिति \* । सन्न्यासाश्रमीणकर्मशेषत्वम् । परिहारभागं व्याकुर्वन्ति । \* नैविमत्यादि \* ।

\* अपूर्वत्वाद्विधेयत्वमिति \* यथा प्रतितिष्ठन्ति ह वे य एता रात्रीरुपयन्तीत्यत्र रात्रिसत्रीयप्रतिष्ठाफठकत्वस्याऽपूर्वत्वाद्, विधेयत्व-

न हि यस्य कर्मणो ज्ञानस्य वा यत्फलं तदुक्तिरिप स्तुतिरेवेति युक्तम् । तयोरुच्छेदापत्तेः । विधिहं प्रवर्त्तकः । तस्य पुरुषपदृष्युपयोग्यर्थकथनेनेव चारितार्थ्यादन्यार्थकथनस्य स्तुतित्वमस्तु नाम।
न ह्रेवं प्रकृते । मुमुक्षोः कर्मबन्धाभावपेप्सोस्तत्साधनत्वज्ञान एव
प्रदक्तिसम्भवात । यच्च कर्मफलसम्बन्धिनिषेधानुपपत्त्या कर्मसम्बन्ध इत्युक्तम् । तन्न साधीयः । न हि तरणौ तमःकार्याभाव
इत्युक्ते तत्वाप्तिरिप सम्भवति । अथवा पुरुपोत्तमज्ञानमुख्यफलस्यातिमहत्त्वेन साक्षाद्वक्तुमशक्यत्वं ज्ञापयन्ती केमुतिकन्यायेन परम्परया तदाहानयर्चा तं विदित्वा ब्राह्मणो भवतीति श्रुतेर्बाह्मणपदेन ब्रह्मियदुच्यते । तथाचाद्यपदेन बुद्धिस्थबाह्मणमाहातम्योदेशे कृते, स क इस्राकाङ्कात्यामाह, तं ब्राह्मणं विदित्वा
विहितनिपिद्धफलासम्बन्धी भवतीतिं लक्षण इसर्थः । साक्षाद्धगवद्विदः किमु वाच्यामिति भावः । अतस्तस्यव तच्छब्दस्य पूर्वपरामिश्तत्वाद ब्राह्मणस्येव भगवद्विदो भक्तस्येव पद्वित स्यातः

मेव न तु स्तुतिमात्रत्वं तथेत्यर्थः । तदेतदुपपादयन्ति । \* न हीत्यादि \*। यस्येति पदं यत् फर्लामत्यनेन सम्बध्यते । हिहेतो । विधिहीत्यत्रापि तथा। \* पर्वामिति \*। अन्यार्थकथनम् । पूर्वोक्तमाद्याद्वान्तरमन् य परिहरन्ति । \* यस्तेत्यादि \*। यतो वास्रो निवर्तन्त
इत्यत्नाऽकुताभयस्य भगवज्ञानफलत्वश्रवणात् ततो न्यूनं कर्मफलसम्बन्धाभावमात्रस्य फलत्वकथनमप्रयोजकमित्यरुख्या एष नित्य
इति ऋगुत्तराई प्रकारान्तरेणाहुः । \* अथवेत्यादि \* । \* तदाहेति \*। महत्त्वमाह । तद्विशद्यन्ति । \* तमित्यादि \* । ते विदित्वेति व्याख्येयप्रतीकम् । \* श्रुतेरिति \*। विपापादिपदोक्तरं पठितान्निरपेक्षाच्छद्यात् । \* आद्यपदेनित \*। एष इति पदेन । \* स्त
क इति \*। ब्राह्मणः कः । विहित्निषद्धफलासबन्धीति । पापकपदे पापं कं सुखं यस्मादित्यस्याप्यर्थस्य संग्रहीतं शक्यत्वात् तथेल-

तज्ज्ञानानुकूलप्रयत्नवान् स्यात् तद्भजेतेति यावतः । तथाच यत्र भक्तविद्विषयकज्ञानस्याऽप्युक्तरीसा न कर्मशेषत्वं वक्तुं शक्यं तत्र भगवज्ज्ञानस्य तथात्वं दूरदूरतरमिति सर्वं सुस्थम् ॥ २१ ॥

#### पारिप्लवार्था इति चेन्न विशेषितत्वात् ॥ २२ ॥

र्थः । \* तद्भजेतेति \* । पदं भजेत । \* सुष्यमिति \* । कर्मफलासम्बन्धस्य विधेयत्वेन स्तुतिक्रपताया आदर्जुमशक्यत्वाज्ञानस्य न
सन्न्यासाश्रमीणकर्मशेपत्वमिति यदुक्तं तद्धुण्णमित्यर्थः । पतद्ग्रे
भावशब्दाचेति सूत्रं पठ्यते । तत्र च भावशब्दादित्यस्य विधिशब्दादित्यर्थः । तथाचापूर्वत्वादेव न पद्ञानस्य विधेयत्वकल्पनं,
किन्तु पद्वित् स्यादिति विधिशब्दाद्पीत्यर्थो वक्तव्यः। "कुर्यात् कियेत कर्त्तव्यं भवेत् स्यादिति पञ्चकम। एतत् स्यात् सर्व वेदेषु नियतं
विधिलक्षणम्" इति वाचस्पतिलिखितान्त्यायविदां स्मरणात् । तद्य विधिवां धारणविद्यत्रेतस्यैव स्यात् पद्विदिति श्रुतिव्याख्यानेनैव
व्युत्पादितमतः प्रयोजनाभावादुपेक्षितिमिति प्रतिभाति । लेखकदोपात् बुटितं वेति श्रेयम् ॥

अन्येतु, स्तुतिमात्रमित्यादि द्विसूत्रमधिकरणान्तरमङ्गीकृत्य स एष रसानां रसतमः परमः पराद्धों ऽष्टमोऽयम् । उद्गीथ इत्याद्याः श्रुतयः किमुद्गीधादिस्तुत्यर्था उतोपासनिवध्यर्था इति संशये, उद्गी-धादिकर्माङ्गान्युपादाय श्रावणात् स्तुत्यर्था इति शङ्कायामं, अपूर्व-त्वाद्विध्यर्थाः । उद्गीयमुपासीतेति विधिश्चद्याञ्च तथेत्याद्यः । ततः पारिष्ठवादिसूत्रत्रयमप्यधिकरणान्तरत्वेनोक्त्वा अग्नीन्धनस्त्रं, पुरुषार्थाऽतःशब्दादित्याद्याधिकरणस्य फलोपसंहारार्थमिति चाद्यः । तश्चासमाकं रोचते । विद्यायाः स्वतः पुरुपार्थत्वसाधनाय संन्यासस्य तदङ्गत्वसाधनाया चाऽऽचार्यस्य प्रवृत्तत्वानमध्ये उद्गीथादिविचारे प्रसङ्गस्यादर्शनादिति दिक् ॥२१॥

पारिष्ठावार्था इतिचेन्न विशेषितत्वात् ॥ अत्राशङ्कान्तरं परि-

अथ प्रकारान्तरेण शङ्कते । भृगुर्वे वारुणिर्वरुणं पितरमुप-ससार। अधीहि भगव इति होपससाद सनत्कुमारं नारदः। प्रतर्दनो ह वै दैवे।दासिरिन्द्रस्य प्रियं धामोपजगामेसाद्युपाख्यानैहिं ब्रह्म विद्या निरूप्यते । सर्वाण्याख्यानानि पारिप्छवे शंसतीति श्रु-सा शंसनशेषत्वं तेषामवगम्यते । शंसने शब्दमात्रस्य प्राधान्येनार्थ-**क्षानस्यातथात्वादुपदेशान्ताख्यानप्रतिपाद्यं क्षानं मन्त्रार्थवदप्रयो-**जर्कामिति कर्मशेषत्वमि न वक्तुं शक्यम् । प्राधान्यं तु द्रापा-स्तम् । धर्मिण एवासिद्धिरियाह् । पारिष्ठवार्था इति । उक्तरीया सर्वा उपाख्यानश्रुतयः कर्मशेषभूता इसर्थः । अत्राचार्य एवमपि कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य न सम्भवतीसाह । नेति । कुतः । विशेषित-त्वात । कर्मणः सकाशाज्ज्ञानं विशेषितमधिकधर्मविशिष्टत्वेनोक्त-मिति न ज्ञानस्य कर्मशेषत्विमसर्थः । ननु विशेषितत्वमारूयानेष्वे-वेसप्रयोजको हेतुरितिचेन्मैवम् । आचार्याशयानवगमात् । तथा-हि । पूर्व तुष्यतु दुर्ज्जन इति न्यायेनारुयानानां शंसनशेपत्वमु-पेक्षित्वोच्यते । न ह्याख्यानेष्वेव ज्ञानं निष्क्ष्यते, किन्त्वन्यत्रापि। तथाहि । तैत्तिरीयके पठचते । ब्रह्मविदाम्रोति परं,तदेषाऽभ्युक्ता, ससं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्युपक्रम्य माहात्म्यविशेषज्ञानार्थमाकाशादि-कर्तृत्वमुक्त्वाऽऽनन्दमयत्वं रसरूपत्वमुक्त्वा,भीषाऽस्मादिसाना स-र्वनियामकत्वं चोक्त्वाभगवानेव पूर्णानन्द इतिज्ञापनायानन्दगणनां कृत्वा आनन्दमयं पुरुषोत्तमं प्राप्तेनानुभूयमानानन्दस्वरूपं, यतो

हर्नुमेषा त्रिसूत्रीत्याशयेनैतस्य पूर्वपक्षांशमवतारयन्ति । \* अथे-त्यादि \*। \* तेपामिति \*। उपाख्यानानाम्। % धर्मिण एवासि-द्धेरिति %। धर्मिणो ज्ञानस्यैव अप्रयोजकत्वादसिद्धेः । परिहारां-शमवतारयन्तो व्याकुर्वन्ति । % अत्रेत्यादि % । % विशेषितमि-ति % । विशेषेः सञ्जातोऽस्येति विशेषितम् । अधिकधर्मविशिष्टत्वं

वाचो निवर्तन्ते अमाप्य मनसा सहेसादिनोक्त्वा तद्विदो माहातम्यमुच्यते । एतः ह वा व न तपित किमहं साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमित । अत्र ज्ञानवान् सिच्चद्रुपदेशकालापरिच्छिन्नं
सर्वकर्तारं निरवध्यानन्दात्मकं सर्वनियामकं मनोवागगोचरं पुरुषोत्तमं माम्रोति । कर्म तु स्वयं क्षेत्रात्मकं तद्वांश्चास्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्तीति श्रुतः श्चुद्रतराऽऽनन्दजनकस्वर्गपव्यादिफलमाम्रोतीति विहितनिषिद्धकर्मणोश्चामयोजकत्वं तस्मिन्तुच्यत इति कर्मणः सकाशाज्ज्ञानस्य निरवधिरेव विशेष उच्यत इति न धर्म्यसिद्धिनं वा कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य सिद्धचित ॥२२
तथाप्याच्यानमितपादितिवद्यानामसिद्धिरेवेतिचेत्तत्राह ।

#### तथाचैकवाक्यतोपबन्धात् ॥ २३ ॥

यथा केवलश्रुतिर्विद्याप्राधान्यं तथैवोपारूयानश्रुतीनामिसर्थः।
चकारेण प्रश्लोत्तर्रार्निर्णीतार्थप्रतिपादनम् । महतामेवात्र प्रदक्तिः।
सापि वह्नायासपृर्विकेति विद्यामाहात्म्यज्ञापनं प्ररोचनञ्चाधिकमुपारूयानानामुपारूयानं विनेव विद्यानिकृपिकायाः श्रुतेः सकाज्ञा दित्युच्यते । तत्र हेतुरेकवाक्यतोपवन्धादिति । आचार्यवान् पुरुषो

च परमानन्दरूपफलजनकत्वं क्षेयम् । तदेवाग्रे च्युत्पाद्यम् । देापं स्फुटम् ॥ २२ ॥

तथाचैकवाक्यतोपवन्धात्॥ सूत्रप्रयोजनमाहुः । ॥ तथाऽपीत्यादि ॥ । ॥ असिद्धिरिति ॥ । कर्मशेषत्वाभावस्यासिद्धिः ।
तथाचाशङ्कान्तरस्य निवृत्तत्वेऽप्युक्ताशङ्काया अनिवृत्तत्वादेकदेश देषपरिहारायदं सूत्रमित्यर्थः । व्याकुर्वन्ति ॥ यथेत्यादि ॥ ॥॥ । रोचनं चाधिकमिति ॥ इदमवान्तरफलमधिकम् । कथमेकवाक्यतो-प्रवन्ध इत्याकाङ्कायां तामुपपाद्याहुः । ॥ आचार्यत्यादि ॥ । सर्वा-

वेदेति श्रुसैकवाक्यताज्ञानमाख्यानं विना न भवतीति तद्र्यमु-पबन्धाद् गुरुशिष्यकथोपवन्धादिस्यर्थः । अथवोपाख्यानरहितायां श्रुतौ यथाज्ञानं निद्ध्यते तथेवाधीहि भगव इति होपससाद सन-त्कुमारं नारद इसाद्याख्यानेष्विप निद्ध्यत इसनाख्यानश्रुसैक-वाक्यतयैवाख्याने ज्ञानम्बद्धपोपवन्धाद प्रतिपादनादिस्यर्थः । नै-कट्यवाचिनोपपदेन वस्तुसती या तत्तद्गुरुतत्तिच्छप्यकथा त-त्सामीष्यमत्रोच्यते । अन्यथा सामीष्यासम्भवादतः किल्पतत्वश-द्धानिरामः । नन्वेवमपि पारिष्ठवार्थत्वे न वाधकं पश्याम इतिचेद्, उच्यते । अक्वमेधप्रकरणे, मनुर्वेवस्वतो राजेसादीन्याख्यानानि

सां परिवद्यानां परब्रह्मैवार्थस्तत्याप्तिरेव च प्रयोजनम् । आचार्य-वान् पुरुषां वेदेति श्रुतिद्छान्देग्यं श्वेतकेतूपाख्याने, यथा सीम्य पुरुषं गन्धारेभ्योऽभिनिवद्धाक्षमित्युपकम्य पठिता । तत्र तद्दृष्टा-न्तेन आचार्याच्छिष्यस्य ब्रह्मज्ञानादिकं श्राव्यते । अतः सर्वा एव विद्या गुरुशिष्यसाकाङ्काः । तद्त्वच्छ्यत्युक्तमेकवाक्यताज्ञानम् आ-ख्यानं न भवतीति तद्र्थं तदुषवन्धात् ।

तथाच केवलानां यथा न शंसनशेपत्वं तथा आख्यान्तेक्तानामिप नेत्यथः। अन्य तु सूत्रं एकवाक्ये।पवन्धादिति पाठम-क्रीकृत्य एकवाक्यत्यापवन्धं व्याकुर्वन्त एकवाक्यपदं मावप्रधानं वाध्यन्तीति न कश्चिद्विशेषः। नन्वेवमाख्यानरिहतानामप्याख्यानोक्तार्थाकाङ्कृत्वाक्तासामवेतच्छेपत्वं, न त्वाख्यानवतीनां तच्छेपत्व-मिति नोक्तदोषनिवृक्तिरित्यंपश्चायां पश्चान्तरमादुः। \* अथवेत्यादि \* तथाच यदि तत्रान्यदेवोच्येत तत्परत्वमेव स्याघ झानपरत्वम्। निक्षिते तुं झानम्बक्ष्प एतासामिप केवलविद्याशेषत्वमतो न दोष इत्यर्थः। सूत्र उपोपसर्गकथनस्य तात्पर्यमादुः। \* नेकट्यत्यादि \* अत्र पुनराशङ्कृते। \* निव्यत्यादि \* एवं पूर्वव्याख्याने तासामुपा-ख्यानाकाङ्का,द्वितीयं चोपाख्यानानां नदाकाङ्केति परस्पराकाङ्क्येक-वाक्यत्वं उभयविध-वाक्यानां पारिष्ठवशेषता अद्ण्डवारितेति तथे-स्थः। अत्र समाद्धते । \* उच्यत इस्यादि \* तथाच प्रकर्णन

यत्र पठितानि तत्र सामान्यतस्तेषां विनियोगः, सर्वाण्याख्याना-नि पारिष्ठवे शंसतीसनेनोक्त इति सर्वशब्दस्तदाख्यानपर एव, न त्वाख्यानान्तरपरोऽपि । प्रकरणस्य नियामकत्वातः । एवं स-ति, यदा पारिष्ठवाख्यकर्मपस्तावस्तदाः विशेषविनियोग उक्तः। पारिष्ठवमाचक्षीतेति । तत्र प्रथमेऽहनि मनुर्वेवस्वतो राजिति । द्वितीयेऽहनीन्द्रो वैवस्वत इति । तृतीयेऽहनि यमो वैवस्वतो रा-जेसाद्याख्यानविशेषा वाक्यशेषे विनियुज्यन्ते । आख्यानसामा-न्यपरत्वे त्वहोविशेष उपाख्यानविशेषविधानं न स्यातः । अत एव पारिष्ठविमसेकवचनमतो नाख्यान।न्तरगन्धसम्बन्धोऽपि । प्रापकाभावातः ॥ २३ ॥

अत एव चाग्नीन्धनाद्यनपेक्षा ॥ २४ ॥

एवं पुरुषार्थोऽतःशब्दादित्युपक्रम्य ज्ञानस्य फलसाधने कर्मा-ऽनपेक्षत्वमुपपाद्य तत्रैवोपपत्त्यन्तरमाह । यतो ज्ञानी ज्ञानेन स्वय-मेव यज्ञात्मको जातोऽत एव जरामर्याग्निहीत्रेऽग्निस्तदिन्धनं समिदा-

अत एव चाग्नीन्धनाद्यनपंक्षा ॥ सूत्रप्रयोजनमादुः । एवमि-त्यादि । व्याकुर्वन्ति । \* य त इत्यादि \* ।

सर्वशब्दार्थसङ्कोचावगमाद्देन वाक्येन विद्यानां न कर्मशेषस्वसिद्विरित्यर्थः । उक्तेऽथे लिङ्गमण्युपोद्धलकमाहुः । ॥ एवं सतीत्यादि ॥ एवं सतीति ॥ प्रकरणमंनिधिभ्यां सर्वशब्दार्थसङ्कोचे
सात । तथाचेदं लिङ्गमिप सङ्कोचे मानिमत्यर्थः । ननु, मनुवैवस्वत
हत्यादीनि तत्तदहनि पूर्वमाख्यातव्यानीत्यभिप्रायेण विशेषविधानमित्याशङ्कावारणाय गमकान्तरमाहुः । ॥ अत एवेत्यादि ॥ तथाच
र्याद तथाभिप्रायः स्यात तदा बहुवचनमादिपदं वा प्रयुक्तं स्यादतसत्दभावान्न तथेत्यर्थः । पत्रश्च पारिष्लवसूत्रे यो विशेषितत्वक्रपो हेतुरुक्तः स एव प्रकृतेतराण्याख्यानानि व्यावत्त्यम् सर्वशब्दार्थसद्वाचं बोध्यतीति न काऽपि शङ्कोति तात्पर्यम् ॥ २३॥

दि, तदादय आज्यादयस्तेषामनपेक्षोक्ता । श्रुतौ तैक्तिरीयके पठयते । तस्यैवं विदुषो यज्ञस्यात्मा यजमानः श्रद्धा पत्नी शारीर-मिध्ममुरो वेदिलोमानि विह्वेदः शिखा हृदयं यूपः काम आज्यं मन्युः पश्चस्तपोऽग्निरिसादि । एतेन यदन्यस्य यज्ञतासम्पादकं तस्य स्वकार्यसाधने कथं यज्ञापेक्षा भवेदिति भावः सूच्यते॥२४॥

# सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरस्ववत् ॥ २५ ॥

उक्तन्यायेन ज्ञानं प्रति कर्मणः फलोपकारित्वाभावेऽपि स्वरूपोपकारित्वमस्ति न वेति चिन्सते । तत्र नेति पूर्वः पक्षः । गुरूपसित्ततदुपदेशैरेव तत्सम्भवादाचार्यवान पुरुषो वेदेति श्रुतेः। अत्र सिद्धान्तमाह । सर्वापेक्षेति । सर्वेषां कर्मज्ञानभक्तीनां पुरुषो-त्तमज्ञानोत्पत्तावस्यपेक्षा । अत्र प्रमाणमाह । यज्ञादिश्रुतेरिति यज्ञादिनिरूपिका श्रुतिरेव प्रमाणं यत इसर्थः । इदमत्राकृतम् । पुरुषोत्तम एव स्वतन्त्रपुरुषार्थरूपस्तत्माप्तिरेव फलम् । तत्र प्रेम-भक्तिजं तज्ज्ञानमेवं साधनमिति बद्मविदाम्रोति परामिसादिना एतद्विदुरमृतास्ते भवन्तीसादिश्रुतिसहस्रेश्च प्रतिपाद्यते।अथेतरे दुः-

शेषं स्फ्रटम् ॥ २४॥

सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरश्ववत् ॥ अधिकरणमवतारयन्ति ।

\* उक्तन्यायेनेत्यादि \* । पूर्वाधिकरणे पुरुषोत्तम एव पुरुषार्थस्तत्प्राप्तिश्च केवलाज्ञ्ञानादेविति प्रतिज्ञाय शब्दाद्धेतास्तत् साधियत्वा
शब्दस्य तत्साधकत्वं व्युत्पादितम् । अत उक्तेन न्यायेन शब्देन ज्ञानं
प्रति कर्मणः फलापकारित्वाभावेऽपि कर्मणां सार्थक्याय स्वक्षपेपकारित्वं यदुक्तं तद्युक्तत्वादस्ति, उतायुक्तत्वान्नास्तीत्येतदस्मिन्नधिकरणे विचार्यत इत्यर्थः । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* सर्वेषामित्यादि \*। तथाच मार्गत्रयापेक्षाकथनात्तत्तन्मार्गोक्तानां कर्मणां
स्तीत्यर्थो बोधितः । यज्ञादिपदे आदिशब्देन शमदमादीनां कर्मणां
भगवद्धर्मक्रपाणां शरणगमनादिकर्मणां च संग्रहः । यज्ञादिकर्मणां

खमेत्रोपयन्तीति श्रुया ज्ञानरहितानां दःखमात्रप्राप्तिरुच्यते । एवं सति स्रतोऽपुरुपार्थरूपं यज्ञादिकं सर्वार्थतत्त्वप्रतिपादिका श्रुतिर्य-चिद्धपयति तत्सर्वथा पुरुषार्थसाधनत्वेनैवेति मन्तव्यम् । तच्च निष्कामतयैव क्वतं तथा । अत एव वासजनेयिशाखायां यथा-कारी यथाचारी तथा भवति साधकारी साधुर्भवति पापकारी पापो भवतित्युपक्रम्य पड्यते । तस्त्राल्लोकात् पुनरेसस्य लोका य कर्मण इति तु कामयनानोऽधाऽकामयमानो योऽकामो निष्काम अत्सकाय आप्तकामो भवति न तस्त्रातः प्राणा उत्क्रामन्स्रत्रैव समयनीयन्ते ब्रह्मत्र तन् ब्रह्माऽप्येतीयादि। अत्र, अथाकामयमानः कत्ती निरूप्यत इति शेपः । यः पुमान् कर्मकृतावकायन्त्रतो नि-ष्कामः सन्तात्वकामो निरुपत्रिस्तहवान् प्रभौ ततो भगवत्प्राप्या SSRकामो भवतीसर्थः । अत्र ययाकारीसादिना कर्मकर्त्तरेवोप-क्रमादथाकावयमान इसनेनाधि तथाभूतः स एवोच्यते । एवं सति सत्क्रमीण प्रवत्त्यर्थ विविधकल्यांन स्वयंप्रवीक्ता जनान आमि-तवानिति स्वोक्तकरणाच्चिरेण द्यया निष्कामं करोति सकाम-तयाऽपि क्रियमाणेन वैदिककर्षणाऽनेकजन्यभिः संस्कारविशेष-प्रचयेनापि तथा । कपाये पक्वे ततो ज्ञानं प्रवर्त्तते इसादिस्मृति-

विद्यास्त्ररूपोपकारकत्वे कथं यज्ञादिश्रुतः प्रमाणत्विमित्याकाङ्क्षायां तदुपपाद्यन्ति । \* इदमत्रेत्यादि \* । \* एवं सर्ताति \* । अनेन प्रकारेण ज्ञानश्च्यकर्मणां दुःग्वपापकत्वे स्रातः । \* मन्तव्यमिति \* । निरूपणान्यथानुपपत्त्या मन्तव्यम् । \* तथिति \* । पुरुपोत्तमज्ञानसाधकम् । अथाकामयमान इति श्रुतिभागं व्याकुर्वेन्ति । \* अथेत्यादि \* । \* तथा भूतः स इति \* । एतान्यपि तु कर्माणि सङ्गं स्यन्त्र्वा फलं तथित गीतावाक्यादकामः कर्मस्त्रतौ निष्कामः फलं। एवं द्विविवकर्त्तृतिरूपणन यत् सिद्ध्यति तदाहः । \* एवं सित सिद्त्यादि \* । उक्तमर्थं स्मृत्योपष्टक्ष्तन्ति । \* कपाय इत्यादि \* । एवं

भ्यश्च ज्ञानोत्पत्तौ कर्मापेक्षाऽम्तीति । चकारेण पुष्टावङ्गीकृतस्य सर्वानपेक्षेति सा समुच्चीयते । अत एव, नाययात्मेयादिश्चितिन्नि विरुद्ध्यते । नतु ज्ञानद्वारा कर्मादीनामेव फलसाधकत्वमस्त्वित शङ्कानिरासाय दृष्टान्तमाह । अश्ववदिति । यथा स्वेष्टफलसाधक-देशच्यवधानात्मकदेशातिक्रमेऽश्वस्य साधनत्वं, न तु तत्तत्फलसि-द्वाविषि तथाधिभौतिकाध्यात्मिकाधिदैविकमतिवन्धनिदृत्तावेव तेषां

मर्यादामार्गे कर्मापक्षेत्र यद्यपि भगवत्माक्षात्कारे ब्युत्पादिता, तथा-पि हेतुबोधके यज्ञादिश्रुतिपदं आदिशद्धेन तैत्तिरीयायुक्तानामानन्द-मयाद्यपासनानामन्यत्रोक्तानां शमादीनां बानोपकारिणाम, तथा भ-क्त्युपर्यागिनां गोपालतापतीयायुक्तानां शरणगमनध्यानरसनभजना-दीनां च संग्रहात्तद्पेक्षापि बोध्या । साष्यित्रसमृत्रेषु व्युत्पाद्यि-प्यते। चकारार्थमाहुः। \* चकारेणेत्यादि \*। \* सेति \*। अन्ना-ऽनुक्तापि । सीत्रस्य चकारस्यार्थे श्रीतार्थापरक्षापरक्षान्त । \* अत एवंत्यादि \*। \* अत एवंति \* मार्गभेदादेव। तथाच साधनदशा-यामेव कमीपेक्षा, न तु सिद्धदशायाभिति भावः । अत्रदं वीध्यम् । पुरुषोत्तमज्ञानं हि मार्गभेदेन सामान्यतश्चतृर्धियं वा । तत्र कर्ममा-गं यदाविर्मवति तत्मत्त्वगुणमाधारीकृत्य तत्रान्तर्यामन्यायेन प्रवि-इय सत्त्वं स्वान्तर्भूतं कृत्वा तेन तेन रूपेणार्विभवतीति नामि-दक्षा-दियज्ञेषु तत्तद्रपेणाविर्भावाद्वगम्यते । ज्ञानमार्गे त्वक्षरक्षेपेणैवावि-भेवतीति, ये त्वक्षरमनिर्देश्यमिति गीतावाक्यसन्दर्भाद्वगम्यते । ब्रानभक्तिसाहित्ये तु यद् वलिष्टं तदनुमारेणाविर्भवति। एवं केवले-ऽपि विहितभक्तिमार्गेऽपि तत्तद्पासनावाक्येस्तत्कतुन्यायादवसीय-ते । अविहितमक्तिमार्गे तु वरणानुसारेणाविर्भवनीति वरणश्रुत्या-दिभिरवसीयते । तत्र विहितमार्गत्रये च तत्तन्मयीदामार्गीयसा-क्षात्कारे साधनापेक्षा । पुष्टिमार्गे तु वरणमात्रेकसाध्यत्वान्न तदपेक्षे-त्युभयमप्युपपन्नामिति।ननु सर्वापेक्षापदे कर्मज्ञानभक्तीनां पुरुपात्तम-ज्ञानेऽपेक्षां व्याख्याय यज्ञादिश्रुर्तारत्यस्यार्थव्युत्पाद्ने द्विविधं कर्मक-र्त्तारं व्याख्याय निष्कामकर्त्तुः कमापेक्षामात्रं व्यत्पादितम् । ततश्च

साधनत्वं, न तु भगवत्वाप्तावपीसर्थः । इदं च मुमुक्षुभक्तविषयक-मिति ज्ञेयम् । आसन्तिकभाक्तिमतां भक्तीतरानपेक्षणात् ॥ २५ ॥

> शमदमाद्यपेतः स्यात् तथाऽपि तु तद्विधे-स्तदङ्गतया तेषामवश्यानुष्ठेयत्वात् ॥ २६ ॥

ननु तस्पादेवंविच्छान्तो दान्त इसादिना शमादेरेव ज्ञानसा-

ज्ञाने कर्मापेक्षासिद्धा, न तु ज्ञानभक्त्यपेक्षेति तत्कथनस्य किं प्रयो-जनिमत्याकाङ्कायामाहुः \* इदं चेत्यादि \* । \* इदिमति \* । क-मांपेक्षणम् । \* भक्तीतरानपेक्षणादिति \*। अतीतपादे, सैव हि स-त्यादय इत्यत्र निर्णीतत्वेन तथात्वात् । तथाचैकादशस्कन्धे योगा-स्त्रयो मया प्रोक्ता इत्यत्र कर्मज्ञानभक्तीरुक्त्वा "निर्विण्णानां ज्ञानयोगः कर्मयोगस्त कामिनाम्।ननिर्विण्णोनातिसक्तो भक्तियोगोऽस्य सिद्धि-द"इति कथनेन तस्य तत एव सिद्धिरिति मुमुक्षमक्तस्य सोपाधिक-स्तेहवत्त्वात्तस्य कर्मापेक्षणं युक्तम् । अत्र वाक्यसन्दर्भे योगशब्देन पुरुषार्थप्राप्तयुपाय उच्यते । ज्ञानशब्देन, सर्वभूतेषु येनैकं, कैवल्यं सास्विकं ज्ञानिमत्यादिवाक्योक्तं ब्रह्मैव सर्वे, वासुदेवः सर्वमित्यत्र पर्यवसितं सात्त्विकं ज्ञानमुच्यते । कर्मशब्देन च पूर्वकाण्डायुक्तम-ग्रिहोत्रादिलक्षणं विहितं कर्मोच्यते। भक्तिराद्धेन च तापनीगीताश्री-भागवताद्यक्तो भगवद्विपयकः स्तेह उच्यते । अत एव त्रयः स्वस्व-वकरणोक्तसाधनसहिता मार्गशब्देन व्यवह्रियन्त इति सोपाधिभक्त-स्य तदपेक्षणं युक्तमेघेत्यर्थः । तस्मादस्ति शानस्वरूपे सर्वापेक्षेति सिखम् ॥ २५ ॥

शमदमाद्यपेतः स्यात्तथापि तु तुद्धिधेस्तदङ्गतया तेषामव-श्यानुष्ठेयत्वात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । ॥ नन्वित्यादि ॥ । तमेतं वे-बानुवचनेति श्रुतिलिङ्गाद्यभावेन विद्यास्तुत्यर्थे, यहाद्यनुवादस्य श-क्यवचनत्वात् । विद्यार्थिनः, शान्तो दान्त शति श्रुत्या शमादीनां साधनानां विशेषतो विधानाद्गक्तिमार्गेऽपि, ॐकारेणान्तरितं कृत्वा यो जपति गोविन्दस्य पञ्चपदं मनुं तस्येवासौ दर्शदात्मक्रपमित्या- धनत्वमुच्यते, न तु यज्ञादेरितिचेत्तत्राह शमदमाद्यपेतो भक्तिमा-र्गेऽपि स्यादेव यद्यपि तथापि तदङ्गतयाऽऽत्मन्येवात्मानं पश्येदिति ज्ञानमार्गीयज्ञानाङ्गतयेव शमादिविधेईतोर्ज्ञानमार्गे तेषामवश्यातु-ष्ठेयत्वात्तथा विधिरिसर्थः । भक्तिमार्गे स्वत एव शमादीनां सम्भ-वेऽप्यावश्यकत्वं न तेषामिति भावः ॥ २६ ॥

सर्वान्नानुमतिश्च प्राणात्यये तद्दर्शनात् ॥ २७ ॥ ननु सत्त्वशोधकत्वेन यज्ञशमद्गादेविधानमिति मतं नोपप-

दिश्चतीनां तापनीयेषु दर्शनाच तत्करणमेव युक्तं, न तु यक्षादिकर-णिमिति पूर्वोक्तहेतोर्बाधितत्विमित्याशङ्का तत्परिहारमाहेत्यर्थः । सुतं ब्याकुर्वेन्ति। \* रामद्मेत्यादि \*। तथाविधिरिति \*। साधन-त्वेन विधानम् । तथाचानया श्रुत्या ज्ञानमार्गीयस्य साधनान्तर-मधिकं विधीयते इति तेषामवश्यानुष्टेयत्वम् । तत्र च न यशादिकं निषिद्ध्यत इति तेषामप्यनुष्ठेयत्वम् ! यद्यपि तत्र लिङाद्यभावस्त-थापि विविद्यन्तीति फलसंयोगस्याऽपूर्वत्वात्तत्र रात्रिसत्रवद् दि-ष्टाग्निहोत्रस्थे, उपरि हि देवेभ्यो धारयन्तीति वाक्यं समिद्धारणवश्च विधिः कल्पयितं शक्यत इति तेषामपि हेतुत्वमदण्डवारितमिति न पूर्वोक्तहेतोर्बाधितत्वमित्यर्थः । एतेन भक्तिमार्गव्यवस्थाप्यर्थात् सि-द्धेत्याहुः \* भक्तीत्यादि \*।भक्तिरस्य भजनं तदिहामुत्रोपाधिनराइये• नैवामुष्मिन् मनःकल्पनमिति भक्तिलक्षणात्तादृश्यां सत्यां तन्मार्गे स्वत एव शमदमादीनां सम्भवास तेषामावश्यकतया विशेषतो विधान-म् । अत एव तत्र एतदेव च नैष्कर्म्यमिति सन्न्यासकपत्वं आवित-म् । तथाच ज्ञाने ५ नतरङ्गाणां रामादीनां बहिरङ्गाणां यज्ञादीनां चाsस्त्यपेक्षा । भक्तौ तु तेषामर्थात् सिद्धिरिति भेद इत्यर्थः ॥ २६ ॥

सर्वान्नात्रस्य प्राणात्यये तहर्रानात्॥ अत्रैष किश्चिदाशङ्का परिहरतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* तथाच य-था प्राणसंत्रादस्यश्चतिभ्याम् आहारशोधकश्चत्युक्तमपोचते, तथा ताभ्यां शमयज्ञाद्यपवादोऽपि वक्तुं शक्यते । तस्मात् सत्त्वशुद्धर्थे

द्यते । आहारश्रद्धौ सन्वश्राद्धिरिति श्रुतेस्तद्विरुद्धा सर्वात्रभक्षणा-नुमतिरपि यतः श्रूयते छन्दोगानाम । न इ वा एवं विदि कि-ञ्चनानन्नं भवति, तथा वाजसनेयिनां, न ह वा अस्यानग्नं जग्धं भवतीसादि । तस्माव सत्त्वशुद्धचर्थ यज्ञादेर्न विधानीमिति प्राप्ते विषयन्यस्थामाह । आहारदौर्रुभ्येन प्राणासय उपस्थिते प्राण-धारणस्य ज्ञानाऽन्तरङ्गतमसाधनत्वेनाहारस्य देहपोषकत्वेन ततो बहिरङ्गत्वात् तदनुमतिः क्रियत इसर्थः । अत्र प्रमाणमाह । तद-र्बानादिति । चाक्रायणः किर्लापरापद्गतः इभ्येन सामिखादितान् कुल्मापांश्चलादेसादिश्वतिदर्शनादिसर्थः । यद्यपि ज्ञानसाधनत्वेन सत्त्रशुद्धेरपेक्षितत्वाज्जाते ज्ञाने तत्माधानपेक्षणादेवंविदीति वच-नात् तादशे सार्वदिक्याप तद्नुमतिर्नानुचिता । अपि स्मर्यते इ-सनेनाविदुपोऽप्यनुभनेर्वक्ष्यमाणत्वाच्च । तथाऽप्याचार्येणावस्था-विशेषविषयकत्वमुक्तं यत् तेन ज्ञानिनोऽष्यऽनापदि विहितसा-गोऽवाहतकरणं च चित्तमालिन्यजननेन ज्ञानतिरोधायकीमित श्रुसभिमतमिति ज्ञाप्यते । अत एव श्रीभागवते द्वितीयस्कन्धे ''विशुद्धं केवछं ज्ञानं प्रस्वसम्यगर्वास्थतम् । ससं पूर्णमनाद्यन्तं निर्गुणं निसमद्वयम् । ऋषे विद्नित मुनयः प्रशान्तात्मेन्द्रियाश-

यज्ञरामदमादेने विधानं, किन्त्वेतानि वाक्यानि विद्यास्तायकान्येवेति प्राप्ते तानि न स्तावकान्याप तु विदेषविधानार्थान्येवेति हृदिकृत्य, अन्नमक्षणवाक्यव्यवस्थामाहेत्यर्थः । सृत्रं व्याकुर्वन्ति । \* आहारे-त्यादि \* । \* क्रियते इति \* प्राणधारणार्थं क्रियते । तथाच सर्वा-न्नानुमतेर्ज्ञानान्तरङ्गसाधनार्थे व्यवस्थितत्वेनासार्वदिकत्वान्न तथा सार्वदिकानां सत्त्वदेशधकसाधनानां ज्ञानमार्गे वाधः शक्यवचन इ-त्यर्थः । अत्र किश्चिदाशङ्क्य परिहर्रान्त । \* यद्यपीत्यादि \* । \* त-यापीत्यादि च \* । ननु भवत्वेवं ज्ञानमार्गे तथापि भक्तिमार्गे राम-

याः । यदा तदेवासत्तर्केस्तिरोभूयेत विष्छतम् इति ब्रह्मणोक्तम् । "ज्ञानिनामिष चेतांसि देवी भगवती हि सा । बछादाकुष्य मोन्हाय महामाया प्रयच्छतीति" इति मार्कण्डेयेनाष्युक्तम् । एषा ज्ञानमार्गीयज्ञानवता व्यवस्थेति ज्ञेयम् । भक्तिमार्गीयस्यैवमापद-सम्भवात् । "अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नियाभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम्" इति भगवद्वाक्यात् । मान्मेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतान्तरन्ति त इस्वैवकारेण पुरुषोत्तमज्ञानवत एव मायातरणोक्तेरक्षरमावज्ञानवतां तथात्वमुचितम् ॥ २७ ॥

#### अवाधाच ॥ २८॥

आपदि तथान्नभक्षणेन चित्ताशुद्ध्यसम्भवेन तज्जनितप्रतिव-न्धाभावाच्च न टोप इसर्थः ॥ २८ ॥

#### अपि स्मर्यते ॥ २९ ॥

आपद्यविदुषोऽपि दुष्टात्रभक्षणे पाषाभावो यत्र स्मर्यते तत्र विदुषि श्रुसनुमते का शङ्केसर्थः । स्मृतिस्तु "जीवितात्ययमापन्नो योऽन्नमत्ति यतस्ततः । लिप्यते न स पापेन पद्मपत्रमित्राऽम्भ-सा" इति। अथवा विदुषोदुष्टकर्मासम्बन्धो, ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्तसात् कुरुते तथेति स्मर्यतेऽपीसर्थः ॥ २९ ॥

दमादीनां सत्त्वशोधकानां स्वभावतः प्राप्तत्वेन तद्रथंकानिर्बन्धाभावा-त्तस्या अनुपिखती पूर्वोक्तानुमतर्गप तत्र वक्तुमशक्यत्वात्तस्य का ग-तिरित्यत आहुः। \* भक्तिमार्गीयस्यैवमिति \*। ननु यद्येवं तदा ज्ञान-मार्गीयस्य कथमार्पात्तरित्यत आहुः \* मामवेत्यादि \* तथाच माया-तरणाभावादापत्तिमत्त्वमित्यर्थः॥ २७॥

> अवाधा**च** ॥ २८ ॥ अपि स्मर्यते ॥ २९ ॥

#### शब्दश्चातोऽकामकारे ॥ ३०॥

यतो ज्ञानाग्निरेव सर्वकर्मदहनसमर्थ इति फलदशायां काम-कारेऽपि न दोषांऽत एव साधनदशायां तदभावेन तस्मादेवंवि-च्छान्तो दान्त उपरतस्तितिश्चरियादिक्पः शब्दः कापकारनिव-र्त्तकः श्रूयत इसर्थः ॥ ३० ॥

एवं ज्ञानस्य कर्मनाशकत्वे सिद्धे जातज्ञानस्याश्रमकर्म कर्त्त-व्यं न वेति चिन्सते । तत्र फलस्य जातत्वाद कृतस्यापि नाश्य-त्वेनाप्रयोजकत्वास कर्त्तव्यमिति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्तमाइ।

#### विहितत्वाचाश्रमकर्माऽपि ॥ ३१ ॥

यथा ज्ञानिनामप्यनापदि शिष्टानामेवानं भक्षणीयं विहित-त्वात तथाश्रमकर्मापि कर्त्तव्यमेव निसं विहितत्वादिसर्थः । यथा-ऽनापद्यशिष्टान्नभक्षणं दोषाय, निषद्धत्वाद् एतच्चोपपादितं, सर्वान्नानुमतिरिसत्र । तथा निससागोऽपि प्रसवायजनक इति तत् कर्त्तव्यमेवेति भावः ॥ ३१ ॥

यच्चोक्तं कृतस्यापि नाज्यत्वेनाप्रयोजकत्वास कर्त्तव्यमिति तत्राह ।

शब्दश्चातोऽकामकारे ॥ एतत्स्त्रत्रत्रयमाष्यमितरोहितार्थम् ॥ अन्ये तु, सर्वान्नानुमितरित्यादिस्त्रत्रचतुष्ट्यात्मकमधिकर-णान्तरमङ्गीकृत्य किमन्न विद्यावतः सर्वान्नभक्षणं विधीयत उत वि-द्यास्तुत्यर्थे कीर्स्यत इति संशये, न द्वयमि, किन्तु प्राणरक्षार्थम् अनुन्नामात्रम् । अतोऽर्थवाद् एवेति सिद्धान्तयन्ति । तद्प्यवि-रद्धम् ॥ ३०॥ २॥

विहितत्वाच्चाश्रमकर्मापि ॥ अधिकरणप्रयोजनं पूर्वपक्षादि-कं चाहुः \* पवं ज्ञानस्येत्यादि \* । सूत्रव्याख्यानं तु स्फुटम् ॥३१॥

### सहकारित्वेन च ॥ ३२ ॥

शमदमादीनामन्तरङ्गसाधनानां सहकारीण्याश्रमकर्माणीत्येत-दृहितैः शमादिभिरिष ज्ञानं न स्थिरीकर्त्तुं शक्यिमिति तानि कर्त्त-व्यान्येवेयर्थः । संसारवासनाजनकत्वस्वभावो यः कर्मणां स ज्ञानेन नाश्यत इति न सहकारित्वेऽनुपर्णात्तः काचिदिति भावः॥ ३२॥

एवं ज्ञानमार्गीयज्ञानस्थैर्यसाधनमुक्त्वा भक्तिमार्गीयसाधना-नां भगवच्छवणादीनामिन आधिक्यमावक्यकतां चाह ॥

सर्वथापि त एवोभयलिङ्गात् ॥ ३३ ॥

भगवच्छत्रणकीर्त्तनाद्यः साधनान्तरबद्विहितत्वेन कर्त्तव्या एव यद्यीप तथापि सर्वथापि अन्येषां युगपदुपस्थितौ तदनुरोध-

सहकारित्वेन च ॥ नतु गीतास्मृतौ ज्ञानस्य सर्वकर्मनाशकत्वमुक्तम । जातज्ञानस्य च ज्ञानं वर्त्तत इति तेन कर्मनाशे कथं तेयां
सहकारित्वं युज्यत इत्याशङ्कायामाद्यः । \* संसारेत्यादि \* तथाच
स्मृतावेधोऽग्निदण्यन्तस्योक्तत्वाद् यथोग्निरेधांमि दहँस्तेषां धूमादिजनकं स्वभावं नाशयति, स्वस्थितिपर्यन्तमङ्गारक्षपेण स्थापयति च ततस्वक्षपं, तद्वदत्रापि स्वान्तर्गतमेव कर्मस्वक्षपं छत्वा स्थापयतीति न
सहकारित्वेऽनुपर्यात्तरित्यर्थः ॥ ३२ ॥

सर्वथापि त प्रवाभयित झात्॥ पूर्व सर्वापेक्षासूत्रे सर्वपदेन कर्मकानमक्तीनां संगृहीतत्वात्तेषु कर्मणामङ्गाङ्गतयेव सङ्गहो मुख्य-तया तु ज्ञानभक्त्योरिति पूर्व प्रथमकक्षाविश्रान्तज्ञानमार्गीयक्षानस्थै-येप्रकारं द्र्शीयत्वाऽधुना भक्तिमार्गीयाणां तं द्र्शयतीत्याद्ययेन सूत्र-मवतारयन्ति। \* पर्वामत्यादि \*। \* आहेति \* शारीरब्राह्मणस्थ-श्रुतिविचारेण, श्रीमागवतगीतावाक्यविचारेण चाहेत्यर्थः। सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* मगवदित्यादि \*। \* अन्येपामिति \* आश्रमधर्मा-णाम्। ननु तंच्छद्धस्य पूर्वपरामितिः द्र्यानः वाम्।

मक्रत्वापित एव भगवद्धर्मा एव कर्त्तव्या इसर्थः। कुतः। श्रुतिलिङ्गात्त स्मृतिलिङ्गाच्च । श्रुतिलिङ्गं तु, तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वति ब्राह्मणः । नानुध्यायाद् बहुञ्छब्दान् वाचो विग्लापनं हि तिदिति । तमेवैकं जानधात्मानमन्या वाचो विमुञ्चधाऽमृतस्यैष सेतु-रिसपि । अत्रैवकारेण भगवदितिरक्तं प्रतिषिद्ध्य तद्विषयकज्ञानानुकूलं प्रयस्नं श्रवणात्मकं विज्ञायिति विधाय स्मरणमपि तन्मात्र-विषयकमेव प्रज्ञां कुर्वतिति वचनेन विधाय तदेकनिष्ठताहेतुभूतानामेव शब्दानामावर्त्तनमर्थानुमन्धानमपि कर्त्तव्यं, नान्येषामिति नानुध्यायाद् बहूनित्यनेनोक्तवती । अत्रान्त्रित्युपसर्गेण ध्यानस्यपश्चाद् भावित्वमुच्यते । तेन योग्यतया श्रवणकीर्त्तने एव तत्पूर्व-भाविनी प्राप्यते । स्मृतिस्तु—"शृण्वन्ति गायन्ति गृणन्त्यभीकृणद्वाः स्मरन्ति नन्दन्ति तयेहितं जनाः । त एव प्रयन्सचिरेण

दीनां चोक्तत्वात्तान् विहायात्र तच्छवेन भगवद्धमां एव कथं गृह्यनत इत्याशङ्कायां हेतुव्याख्यानेन तामि निरस्यन्ति । \* श्रुतिलिङ्कं
तु तमेव धीर इत्यादि \* तथाच पूर्वे सूत्रेषु शमादीनां यहादीनां च
शारीरब्राह्मणस्थानामेव परामृष्टत्वादत्रापि तत्रत्यमेव साधनं परामृश्यते । तत्र च पूर्वे, तमेव धीर इति वाक्यमेवोक्तम् । ततो वेदाबुवचनवाक्यम् । ततः शान्तदान्तवाक्यम् । अतः सुत्रस्थेन तच्छवेन
श्रुतिस्थं यत्पूर्वं तदेव परामृश्यते । श्रुतावेषां पूर्वमुक्तत्वेऽपि यदेषां
पश्चाद्विचारणं तदेकादशस्कन्वे भगवता, ह्यानं कर्म च भक्तिश्चोति
पश्चादुक्तत्वात्, तमेवेकमिति मुण्डकश्चतिश्चासन्दिग्धतया सम्यङ्माहात्म्यस्कारणाय पठचते। केन लिङ्गनात्र भगवद्धमंश्राप्तिरित्याकाद्वायाम् । इतरानुध्याननिषेधकवाक्यगतानूपसर्गस्य पश्चाद्वावित्वप्रकाशकत्वलिङ्गन तत्पूर्वभाविनी श्रवणकीत्तंने प्राप्येते । तेन तदननतरं तत्सारभूतशब्दार्थानुसन्धानमेव कार्ये, न त्वन्येषां तद्र्थमन्यानुवादकानामपीति बोध्यत इति न कोऽपि शङ्कालेशः । स्मृतिलिङ्गं
वक्तुमाहुः । \* स्मृतिस्त्वत्यादि \* । अत्रापि प्रथमवाक्ये फलश्चाति-

तावकं भवमवाहोपरमं पदाऽम्बुजिमिति । महात्मानस्तु मां पार्थं देवीं प्रकृतिमास्थिताः।भजन्यनन्यमनसो ज्ञात्वा भृतादिमन्ययम् । सततं कीर्चयन्तो मां यतन्तश्च दृढब्रताः। नमस्यन्तश्च मां भक्त्या नित्ययुक्ता उपासत"इति । एतेन भगवद्धर्माणामात्मधर्मत्वेनान्त-रङ्गत्वादाश्रमकर्मणो देहधर्मत्वेन वहिरङ्गत्वात्तदिवरोधनैव तद् कर्चन्यमिति स्थितम् । अत एव भगवद्धर्माऽन्यधर्मं प्रतिषिद्ध्य तेषां सर्वेभ्य आधिवयं ज्ञापियतुं, स वा अयमात्मा सर्वस्य वश्चीसादिनाः भगवन्माहात्म्यमुक्तम् ॥ ३३ ॥

#### अनिभभवं च दर्शयिति ॥ ३४ ॥

प्राधान्येन भगवद्धर्मा एव कर्त्तव्या इत्यत्रोपोद्वलकान्तरमनेन उच्यते । सर्वे पाष्मानं तरित, नेनं पाष्मा तरित, सर्वे पाष्मानं तपित, नैनं पाष्मा तपितत्यादिना भगवद्धर्मानुरोधेनाश्रमकर्माकर-णजदोषैरनिभभवं च श्रुतिईर्ज्ञयत्यऽतो भगवद्धर्मा एव सर्वेभ्य उत्तमानि साधनानीत्यर्थः ॥ ३४ ॥

# अन्तरा चापि तु तददृष्टेः ॥ ३५ ॥

छिङ्गेन तेषां करणं लक्ष्यते। एवं गीतावाक्येऽपि क्षेयम्। सिद्धमा-हुः। \* एतेनेत्यादि \* एततुपष्टम्भाय प्रद्यतश्रुतिस्थमेव लिङ्गं द्र्शय-न्ति। \* अत एवेत्यादि \*। तथाचान्ते भगवन्माहात्म्योक्तिरपि भ-गवद्धर्माणामाधिक्ये तेषामवद्यकर्त्तव्यत्वे च लिङ्गमित्यर्थः। एतेन अस्मिन् सूत्रे त एवेत्यवधारणेन त्रयाणां युगपतुपस्थितौ भगवद्ध-मीतिरिक्तान् आचार्यो निवर्त्तयतीति बोधितम्। एततुपष्टम्भायैवा-श्रिमा पश्चसूत्रीति॥ ३३॥

अनिभभवं च दर्शयति ॥ अत्र भाष्यमितरोहितार्थम् । सर्वे पाप्मानं तरतीति श्रुतिस्तु शारीरब्राह्मणस्या ॥ ३४ ॥ भगवद्धमेभ्य आश्रमधर्मा हीना इत्यप्यऽल्पमुच्यते । अपि तु
तिस्मन् पुरुषोत्तमे धर्मिण्येव दृष्टिस्तात्पर्य यस्य पुंसस्तस्याश्रमधर्मा अन्तरा च फलिसद्धो व्यवधानक्ष्पाश्चेति श्रुतिर्दर्शयतीति पूवेण सम्बन्धः । अन्तराशब्दोऽत्राव्ययात्मको व्यवधानवाचकः ।
तथाच श्रुतिः—एनद्ध स्म वै तत्पूर्वे ब्राह्मणा अनुचाना विद्वांसः
प्रजां न कामयन्ते किं प्रजया करिष्यामो येषां नोऽयमात्माऽयं
लोक इति ऋणाऽपाकरणहेतुत्वेन लौकिकोत्कपहेतुत्वेनापि प्रजाया अभीष्टत्वेऽपि तदुत्पादनव्यासङ्गेन भगवदानन्दानुभवेऽन्तरायो भविष्यतीति तदृदृष्ट्या तत्रोपेक्षां दर्शयति ॥ ३५ ॥

#### अपि समर्यते ॥ ३६॥

अपिशब्देनाश्रमधर्माणां तथात्वं किमु वाच्यं, यतो ज्ञानत-त्साधनवैराग्यादीनामप्यन्तरायक्ष्यत्वं स्मर्यते । "तस्मान्मद्धक्तियु-क्तस्य योगिनो वे मदात्मनः । न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भक्षेदिहे"ति भगवद्वाक्यम् ॥ ३६ ॥

विशेपानुग्रहश्च ॥ ३७ ॥

स्मर्थत इति पूर्वेण सम्बन्धः । ज्ञानादेः सकाशाद्धक्तिमार्गे

अन्तरा चापितु तद्दष्टः॥ \* व्यवधानवाचक इति \*। अन्तरे-ऽन्तरा, अन्तरेण च मध्ये स्युरिति कोशात् । मध्यिष्यतस्य च व्य-वधायकत्वाद् व्यवधानवाचक इत्यर्थः। आश्रमकर्मणां कथे व्यव-धायकत्विमत्याकाङ्कायां श्रुत्या तदुपपादयन्ति । \* तथाचित्या-दि \*। इयमपि श्रुतिस्तत्रत्यंव ॥ ३५॥

अपि स्मर्यते ॥ ३६ ॥

विशेषानुग्रहश्च ॥

पदद्भाष्यमर्प्यातरोहितार्थम् ॥ अनुत्रहस्तु धर्मान्तरं ऋषा-दयाद्यपरपर्यायम् । न तु फर्लादत्मा । यस्यानुत्रहमिच्छामीति फलतोऽप्युक्तर्षमाह । ज्ञानादिसाधनवत्स्वनुग्रहो मुक्तिपर्यन्त एव । भक्तिमार्गे तु, अहं भक्तपराधीनो ह्यस्वतन्त्र इव द्विजेसादिवाक्यै-विशेषक्ष्पो मुक्तादिभ्योऽपि भक्तानां व्यावर्त्तको भगवदनुग्रहः स्मर्थत इसर्थः ॥ ३७ ॥

गूढाभिसन्धिमुद्घाटयन फलितमर्थमाह ।

### अतस्त्वितरज्यायो लिङ्गाच ॥ ३८ ॥

अत इति पूर्वोक्तश्रुतिस्मृतिपरामर्शः। तथाचेतरस्या मुक्तेरिप भक्तिमार्गीयतदीयत्वेभव ज्याय इत्यर्थः । अत्र हेत्वन्तरमाह । छिङ्गाचेति । मुक्तानां तु मायाविनिर्मुक्तमात्मस्वरूपमेव, न तु दे-हेन्द्रियादिकमप्यस्ति येन भजनानन्दानुभवः स्यात् । भक्तानां तु देहेन्द्रियादिकमपि मायातत्कार्यरहितत्वेनानन्दरूपत्वेन च भगवदु-पयोग्यतोऽपि तत्त्रथेसर्थः । न हि मुक्तात्मनां कश्चन भगवदुपयो-गोऽस्तीति भावः । तदुक्तं श्रीभागवते, न यत्र माया किमुताऽपरे

वाक्यात् । अयमेव च पुष्टिशद्धेनोच्यते । पोपणं तदनुत्रहः इति वा-क्यात् । एतत् सर्वे मन्पितृचरणविरचिते पुष्टिप्रवाहमर्यादाख्यग्रन्थ-विवरणे प्रपञ्चितमिति नात्रोच्यते ॥ ३७ ॥

अर्तास्वतरज्यायां लिङ्गाच ॥ मुक्तेरिति पश्चमी । \* अत्रेति \*। मिक्तमार्गीयभगवदीयत्वस्य मुक्तितोऽिष ज्यायस्त्वे। \* स्वक्षपमेवति \* तिष्ठतीति दापः। \* अतोऽपीति \* भगवदुपयोगिलिङ्गस्थूलदार्शरद्वयात्मिकाया भजनानन्दानुभावकमामग्न्या आधिक्यादिति ।
एतेन "मर्वेन्द्रियस्तथाचान्तः करणेरात्मनाऽिष हि । ब्रह्मभावान्तु भकानां गृह एव विशिष्यत इति निवन्धोक्तं स्मारितम् । ननु भगवदुपयोगित्वस्य कथं मुक्त्वपेश्वया भक्ताधिक्यलिङ्गत्विमत्यपेक्षायां
तत्र प्रमाण्याहुः। \* तदुक्तिमत्यादि \* । एतद्वाक्यं मायासंसर्गरहिते स्थाने भगवदनुवतानां कथनाङ्गगवतो मुक्तसेव्यत्वस्य पूर्व

हरेरनुत्रता यत्र सुरासुराचिता इसादि, सुक्तोपसप्यत्वं चोच्यते । अत एव सप्तमस्कन्धे देहेन्द्रियासुहीनानां वैकुण्ठपुरवासिनामित्यु-कम् । पुरवासित्वे देहादेरावश्यकत्वान्त्रिषेधो जडात्मकानामेवेस-वगम्यते । इतरज्ज्याय इति पाठे तु पूर्वोक्ताश्रमकर्मपरामर्शोऽत इसनेन उक्तयोरेव वा । एतेन, सोऽश्नुते सर्वान् कामान सह ब्र-ह्मणा विपश्चितेत्युक्तफलवक्त्वं तस्य सुच्यते ॥ ३८ ॥

भगवता सूत्रकारेण मुक्तोपसृष्यसूत्रे उक्तत्वाश्च तदेव प्रमाणमित्य-र्थः। एतदुपोद्वलनाय निषेधमुखेनालीकिकदेहबोधकं वाक्यान्तर-मादुः। \* अत एवेत्यादि \*। एवमेकपाठं व्याख्याय पाठान्तरं व्याकुर्वन्ति। \* इतरदित्यादि \*। उक्तयोरिति \*। श्रुतिस्मृत्योः। अस्मिन् पक्षे इतरदिति पदेन भक्तिमार्गीयभगवदीयत्वं बोध्यम्। सिद्धमादुः। \* एतेनेत्यादि \*। \* तस्येति \*। तादशभगवदीय-यत्वस्य। एवं ज्ञानिधर्माणां शमादीनामाश्रमधर्माणां च विहितत्वेन तौल्यादवश्यकर्त्तव्यत्वे प्राप्तेऽप्यनिभमवादिपञ्चसूत्र्या भगवद्धर्मा-णामुत्कषप्रदर्शनेन अन्येपामेतेषां च युगपदुपिखतौ भक्तिमार्गीयेण पूर्वमेत एव कर्त्तव्या, गीणकाले त्वन्य इति निर्णीतम्॥ यद्यप्यतित-पादे,आद्रादलोप इत्यधिकरणे राजसभक्तानां कर्मासकिनिवृत्तयेऽय-मर्थ उक्तस्त्रथाप्यत्र कर्मोपसंहारप्रकारदाद्ध्यार्थं पुनर्विशेषतो युक्ति-पूर्वकं बोधित इति न पुनरुक्तिदोष इति क्षेयम्।

सर्वथाऽपीति सूत्रद्वयमाश्रमकर्माधिकरणशेषत्वेनाङ्गीकृत्य त प्वेत्यवधारणेनाश्रमधर्मातिरिक्तधर्मान्तरानिवृत्तिमङ्गीकुर्वन्ति । य-था हि, मासमग्निहोत्रं जुह्वतीति कर्मान्तरमुपदिश्यते तथा नात्र । किन्तु तान्येव वेदानुवचनादेरनूच पृथक्संयोगो विधीयते तस्मादि-ति । तत्रैवं व्याख्याने सर्वथेति पदानर्थक्यम् । आश्रमधर्मपक्षे भेद-शङ्काया प्वानुद्यादिति । अन्तिभवस्त्रवेयर्थ्यं च ॥

तथा, अन्तरा चापीति सूत्रचतुष्टयात्मकमधिकरणान्तरम-क्नीकृत्य तत्र विधुरादीनां द्रव्यादिसम्पद्रहितानां चान्यतमाश्रमप्रति-पत्तिहीनानां च विद्यायामधिकारोऽस्ति, न वेति संद्यये, रियक-

# तद्भूतस्य तु नाऽतद्भावो जैमिनिरिप निय-मातद्र्पाभावेभ्यः ॥ ३९॥

अथेदं विचार्यते । तदीयानामिष कदाचित सायुज्यमस्ति,
न वेति । तत्र भक्तिमार्गस्यापि साधनक्ष्यत्वात्तस्य च मुक्तावेव पर्यवसानात्तदीयत्वस्य साधनावस्थाक्ष्यत्वात् तेषामिष मुक्तिरावत्रयकी । तथाच फलतो न कश्चिद् विशेष इति माप्ते, उच्यते । तद्भूतस्येसादि । तुशब्देन मर्यादामार्गीयव्यवच्छेदः । अत्र विश्वासदाद्य्याद् । अन्यस्य का वार्त्ता, कर्ममात्रनिक्षकस्य जैमिनेरिष
यदि कदाचिद्रगवत्क्रपयाऽयं भावो भवंत तदा तद्भूतस्य पुष्टिमार्गीयभगवद्भावं माप्तस्य तस्यापि नातद्भाव उक्तभावतिरोधानं
न कदाचिद्पीसर्थः । अत्र हेत्नाह नियमादीत् । तैतिरीयके, ते
ते धामान्युष्मसीति मन्त्रे यत्र भूरिश्वद्भा अयासस्तदुरुगायस्य परमं पद्मित्युकत्वा तदनन्तरं तत्र कृतानि कर्माण्यिष, विष्णोः कर्माण

वाचक्नवीप्रभृतीनामपि ब्रह्मवित्त्वश्रुत्युपलब्धेः । संवर्त्तप्रभृतीनां च नग्नचर्यादियागादनपेक्षिताश्रमकर्मणामपि महायोगित्वस्मरणात् । विधुरादीनामविरुद्धेः पुरुपमात्रसम्बन्धिमिर्धर्मविरापेर्विद्यानुब्रह-स्मरणाच । तेषामण्यस्त्यधिकार इति निर्णयमाहुः । अन्तरालवर्ति-त्वापेक्षया आश्रमित्वं ज्यायो विद्यासाधनमिति चाहुः ॥ तत्रोदासीना वयम ॥ ३८ ॥ ३॥

तद्भृतस्य तु नातद्भावो जैमिनेरिप नियमातद्भपभावेष्ट्यः । अधिकरणमवतारयन्ति । \* अथेत्यादि \* । \* कदाचित् सायुज्यमस्ति, न वेति साधनभक्तिपरिपाकदशायामश्लरसायुज्यमस्ति न वेत्यर्थः। \* तस्य चेति \* । साधनस्य । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुवेन्ति । \* तुशद्धनेत्यादि \* । तेन नैकात्मतां मे स्पृहयन्तीत्यादीनां भक्तमुक्तिबोधकानां वाक्यानां न विरोध इति बोधितम् । मर्यादासहितपुष्टौ पुरुषोत्तमसायुज्य पव प्रयवसानादिति । \* यदि कदाचि-

पश्यतेशत मन्त्रेण निरूप्य पुनः पूर्वोक्तळीळास्थानं, तद्विष्णोः परमं पद्मिति पदेनानृद्य तस्य निसत्वनिरूपणायोच्यते, सदा पञ्यन्ति सूरय इति सुरयो विद्वांसः पुरुषोत्तमज्ञानवन्त इति यावत् । तच भक्तयैवेति सूरिपदेन भक्ता उच्यन्ते । तथाच भक्तानां सार्वेदिक-दुर्शनं नियम्यते, सदेति पदेन । एवं सति पुष्टिमार्गीयभगवद्भावं प्राप्तस्य मुक्तावुच्यमानायां तन्नियमो भज्येतेस्रर्थः । यचोक्तं सा-धनावस्थायामुत्तमावस्थारूपत्वं परं तदीयत्वस्य फलं मुक्तिरेवेति तत्राहाऽतदृषेति । उक्तभगवदीयत्वं न साधनक्ष्पमपि तु मुक्तेरपि फलरूपम् "मुक्तानामपि सिद्धानां नारायणपरायणः । सुदुर्छभः प्रशान्ताSSत्मा" इति वाक्यात् । "यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा ये-Sस्य हृदि श्रिताः। अथ मत्त्र्योऽमृतो भवसत्र ब्रह्म समञ्जूत" इति श्रुया अमृतस्य मुक्तस्य ब्रह्मस्वरूपभोग उच्यते । स च, यमेवैप द्यणुत इति श्रुतभगवदीयत्वसाध्य एवेति स्पष्टफळत्वमस्यातोऽतदू-पत्वम् । किञ्च । फर्ल्यं हि साधनाद्त्तमं भवति । भगवदीयत्वाद्-त्तमस्यार्थस्याभावाद्षि न मुक्तिर्वक्तुमुचिता । तदुक्तं श्रीभागवते पञ्चमस्कन्धे पूर्वे भक्तिस्वरूपं निरूष्य, तयैव परया निर्टत्त्या ह्यप-वर्गमात्यन्तिकं परमपुरुपार्थमपि स्वयमासादितं नो एवाद्रियन्ते भगवदीयत्वेनैव परिसमाप्तसर्वार्था इति ॥ ३९ ॥

दिति \*। अनेकजन्मसुविहितकमैकरणंन भगवत्तापे जाते । \* त-श्वियम इति \* सार्विद्कदर्शननियमः । पुष्टिमार्गीयभगवतीयत्वस्य मुक्तिफलक्षपत्वे श्विति दर्शयन्ति \* यदा सर्वे इत्यादि \*। इयं शारीर-ब्राह्मणस्था । तत्र अकामयमानं कर्त्तारमुपक्रम्य ताहशस्य प्राणानु-त्क्रमणं ब्रह्मीच सन् ब्रह्माप्येतीति ब्रह्मीण लयं चोक्चा लयस्वरूपं वि-वेक्तुं तदेष स्रोको भवतीति प्रतिश्वाय, यदा सर्वे इति पठचते । तत्र सर्वकामप्रमोके अस्याऽमृतत्वभवनमुक्त्वा, अत्र एत्होक एव, ब्रह्म नचाधिकारिकमपि पतनानुमानात् तदयोगात् ॥४०॥ अथेदं विचार्यते। ध्रुवायेव ब्रह्मादिलोकाधिकारं दत्वा तत्स-म्बन्यिफलं ददाति, न वेति । तत्र नेसाह । नचेति । तत्र हेतुः । पतनानुमानादिति । आब्रह्मभवनाल्लोकाः पुनरावर्तिनोऽर्ज्जुने-

समस्तुते इत्यनेन सोऽद्युते इत्यंत्रवाद्य भोजने इति धातोरेव विकरणपद्व्यत्ययाश्यां प्रयोगात्तस्येवार्थो गृह्यत इति मुक्तस्य ब्रह्मस्वरूपभोग एवात्रोच्यते । स च, यमेवेति श्रुत्यन्तरेकवाक्यतया तथाऽवधार्यते इति मुक्तिफलरूपत्वान्न तस्य मुक्तिसाधनरूपत्वमित्यर्थः । तेन, अतद्रृप इति भावप्रधानो निर्देश इति बोधितम् । न च
सुषुप्त्युत्कान्त्योभेदेनत्यत्रयं वाजसनेयिश्रुतिरकामयमानस्येत्यारश्य
ब्रह्म समद्गुत इत्यन्तं सुषुप्तिपरत्वेन भाष्य एव व्याख्यातेति कथमश्रेवमुच्यत इति शङ्क्षम् । याज्ञचल्केन शिष्टतया तत्र सुषुप्तमोक्षावस्थे बोधिते इति बोधनार्थे तत्र तथा व्याख्यानं, न तु सिद्धान्तवेाधनार्यति तत्रेव मया व्युत्पादितत्वादिति । शेषं स्फुटम् । यद्यप्यतीतपादे लिङ्गभूयस्त्वाधिकरणस्थेऽनुवन्धादिस्तृत्रेऽयमर्थो निर्णातस्तथापि सर्वात्मभाववत एव निर्णीतो, न तु पुष्टिमर्यादामार्गीयभगवद्यक्तस्यापीति न पुनरुक्तिरिति क्षेयम् ।

अन्ये तु अत्र ऊर्ध्वरेतआश्रमात् कथमपि पुनराश्रमान्तरं भवति न वेति संशयेऽनेन सूत्रेण तद्भावः साध्यत इत्याद्यः । तद्द-स्माकमपि संमतम् । यसु जेमिनिष्दमैकमत्यवाधनायत्याद्यः । तत् तद्दर्शने तद्विचारादर्शनाच्छिष्यत्वेन तत्सम्मतिप्रदर्शनप्रयोजनाभा-वाद्येति न रोचिष्णु ॥ ३९ ॥

नचाधिकारिकमपि पतनानुमानात्तद्योगात्॥ अधिकरणमव-तारयन्ति । \* अथेत्यादि \* । \* अथेदं विचार्यत इति \* । पुष्टिम-र्यादामार्गीयफलविचारोत्तरं मर्यादापुष्टम्य फलं विचार्यत इत्यर्थः । \* तत्सम्बन्धीति \* अधिकारसम्बन्धि । सिद्धान्तमादुः । \* तत्न नेत्यादि \* ईदरो सन्देहं ध्रुवायेव ददातीति पूर्वपक्षे नेत्याहेत्यर्थः । च्याकुर्वन्ति । \* आब्रह्मेत्यादि \* । सुत्रयाजना तु, आधिकारिक ति स्मृतेरिसर्थः । फलस्य सावधिकत्वादिति भावः । किञ्च ता-दशे भगवदीये यजनाऽयोगादिष न तथा । अथवा । तादशस्य सदा भक्तिरसानुभवात्तदितिरिक्तस्यानपेक्षणादन्येषां फलानां स-म्बन्याभावादिसर्थः ॥ ४० ॥

उपपूर्वमिप त्वेके भावमशनवत्तदुक्तम् ॥ ४१॥
एके भक्ता आधिकारिके फले पतनमात्रं न हेयत्वप्रयोजकमिति वदन्सऽपि त्पपूर्वं पतनमेव तदिति वदन्ति । भक्तिभावाच्च्युतेः। अधिकारसमाप्तौ भगवद्नुग्रहाशाऽपि कदाचित् सम्भवतित्युपपतनं तत्। मुक्तौ त्वपुनराष्ट्रचेभिक्तिरमाशाऽपि नेति महापतनमेव सेति भावः। तेन निषिद्धकर्मफलतुल्यत्वं ज्ञापितं भवति।
अत एव श्रीभागवते "नारायणपरा लोके न कुतश्चन विभ्यति।
स्वर्गापवर्गनरकेण्वपि तुल्यार्थदार्शन" इति गीयते । भक्तिमार्गे तु
साक्षात्यञ्चाभावेऽपि तदीयभावमात्रमण्यशनवत् साक्षाद्भगवत्स्व-

फलं चकारादाधिकारमपि न, पुष्टिमार्गीयेक्यो न ददाखेव । कुतः । पतनानुमात् । अनुमीयते श्रुतिरनेनेत्यनुमानं स्मृतिः पतनबोधकम-नुमानं पतनानुमानं तस्मात् । शेषा तु स्फुटा । तर्हि, ध्रुवाय कथं दत्तवानिति तु न शङ्काम् ।

हितीयस्कन्धे, ते वै विदन्त्यतितरान्ति च योगमायामिति भगवद्योगमायाज्ञानरूपसाधनान्तरस्य ध्रुवे उक्तत्वेन, नैच्छन्मुक्ति-पतमुक्ति पश्चात्तापमुपेयिवानिति वाक्येन च तस्य मुमुश्चतया मर्या-दामार्गीयत्वावगमात् । ये पुनः पुष्टावङ्गीकृतास्तेषां तु मुक्तावण्या-काङ्काराहित्यात्तामेव न ददातीति दूरापेतमाधिकारिकामत्यर्थः । किश्च तस्यापि तत्र मुक्तिरेव मायातरणरूपा फलत्वनोच्यते, न तु भक्तिफलमतो न दोषः । भक्तस्यरूपविचारेणार्थान्तरं तदयोगपद-स्यादु । \* अथवेत्यादि ॥ ४०॥

उपपूर्वमाप त्वके भावमशानवत्तवुक्तम् ॥ उक्तेऽर्थे हेत्वन्तर-माहत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* एके इत्यादि \* । रूपभोगवदेव मन्यते। तदुक्तं श्रीभागवते, अध ह वा व तवेसादि-ना । साक्षाद्भगवद्भोगो जीवस्यासम्भावित इति शङ्कानिरासाया-ह । तदुक्तामिति। सोऽञ्नुते सर्वाच कामाच सह ब्रह्मणा विपश्चि-तेति, अत्र ब्रह्मसमञ्जुत इसादिश्चितिषु साक्षाद्ब्रह्मस्वरूपरसाश्चन-मुक्तमिसर्थः ॥ ४१ ॥

# बहिस्तूभयथापि स्मृतेराचाराच ॥ ४२ ॥

अथेदं चिन्यते । प्रचुम्भगवद्भावमात्रवतः साक्षातः स्वरूप-भोगवतो वा गृहसागः कर्त्तव्यो न वेति फलस्य सिद्धत्वात्रेति प-क्षव्यवच्छेदाय, पद्वात्तायातयामानां न वन्थाय गृहा मता इति वा-

वथ ह वा वेति \* इदं गद्यं पष्टस्कन्धं नवमाध्यायं अथ ह वा व तव महिमाऽमृतरससमुद्रविष्ठण सकृद्वलीढ्या स्वमनसि निष्णन्द्रमाः नानवरतसुखेन विस्मृतहृष्टथुनविषयसुखलेशाभासाः परमभागवता एकान्तिनो भगवति सर्वभूतसुद्धदि सर्वात्मिनितगं निरन्तर्रानर्थृतमन्सः कथमु हवा एतं मधुमथन पुनः स्वार्थकुशलाः द्यात्मित्रयसुद्धदः साध्यवस्त्वच्चरणाऽम्युजानुसेवां विस्तुर्जान्त, न यत्र पुनरयं संसार-पर्यावक्तं इति । तथाच पूर्णानुप्रहभाजनानामेव भगवत्परायणत्वा-त् तेषामाधिकारिकं फलमधिकारं च तुच्छत्वाद्य ददाति, किन्तु भ-गवल्लोंकपु नित्यमक्षरात्मकं सेवानुक्षपं देहमन्तर्भजनानन्दानुभवं च ददातित्येताहशं मर्यादापुष्टानां फलमिति सिद्धम् । एतेन मक्तिमार्गे मध्यमजघन्याधिकारिणोरपि ज्ञानफलतः फलोत्कपोद्धिकमार्ग उत्कृ-ष्ट इत्यपि सिद्धम् ॥ ४१ ॥ ५॥

बहिस्तूभयथापि स्मृतेराचाराश्च ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः ।

\* अथेर्दामत्यादि \* । अथ भक्तिमार्गीयमध्यमज्ञवन्ययोः फलविचारोत्तरं मध्यमस्य त्यागरूपं साधनं चिन्त्यत इत्यर्थः । मध्यमत्वं
विशदयन्तः संशयादिकमाहुः । \* प्रचुरेत्यादि \* । अत्राधिकारिद्वयस्योक्तत्वाद् द्विविधपूर्वपक्षव्यवच्छेदार्थस्तु शब्द इत्याशयेनाहुः ।

\* फलस्येत्यादि \* । मद्वार्त्तेत्यादि च \* ।

क्याद् बन्धकत्वेन साज्य इति पक्षव्यवच्छेदाय च तुशब्दः। भाव-मात्रे साक्षात्मभुसम्बन्धे वोभयथापि गृहाद् बहिर्गमनं गृहसाग् इति यावत् । स आवश्यकः। तत्र प्रमाणमाह । स्मृतेरिसादि । त्वं तु सर्वं परिस्रज्य स्नेहं स्वजनवन्धुषु । मय्यावेश्य मनः स-म्यक् समद्दग्विचरस्व गामिसादिस्मृतिर्भगवद्भावतत्तत्तसङ्गविशिष्ट-स्यापि बहिर्गमनमाह।तदाचारोऽपि तथेव श्रयतेऽतस्तथा। अत्राय-माश्यः। आश्रमधर्मत्वेन गृहसागो यदहरेवेसादिश्रुतिभ्यः पूर्व-मुपपादितोऽपि यद्धुना पुनरुच्यते तेन तद्तिरिक्तोऽपिमिति ज्ञा-यते।तथाचोक्तवावयान्मुमुक्षुमुक्तिप्रतिवन्धकत्वाभावेऽपि व्यासङ्ग-स्य तत्रावश्यकत्वादुक्तोभयोरप्यनवरतं प्रभुरमास्वादे प्रतिवन्धक-त्वेत्र तस्य तत्त्यागस्य विषयोगरमानुभावकत्वेन च स कर्त्तव्यः। यद्यपि स्त्रेष्टान्तरायत्वेन स्वत एव तत्रसागो भावी तथाप्याश्रमादा-श्रमं गच्छेदिति वावयाद्त्राश्रमान्तरत्वाभावेन सागस्याऽविद्तित-त्वशङ्काभावायेयमुक्तिरिति ॥ ४२ ॥

<sup>\*</sup> अतस्तथेति \* उक्तप्रमाणप्राप्तत्वास्यागः कर्त्तव्य इत्यर्थः। उद्भवस्य मध्यमाधिकारित्वं तु, उद्भवादिमध्यमभाववेषिकाय नम इति ना-मावल्ल्यां स्फुटम्। पुनरुक्तिपरिहाराय तदाशयमाहुः \* अत्रेत्यादि \* \*पूर्वमिति \*। उद्ध्वरेतः सूत्रे। \* उक्तवाक्यादिति \*। मद्वाक्तीयातया-नार्मित वाक्यात्। \* तस्येति \*। गृहस्य। \* इयमुक्तिरिति \*। अनेन सूत्रेणानुज्ञा। तथाचाश्रमान्तरक्षपत्वाभावेन स्मृत्यन्तरोक्तन्वाभावेऽपि। पकादशस्कन्धेऽष्टादशाध्याये "यदा कर्मावपाकेषु लोक्षेपु निर्यात्मसु। विरागो जायते सम्यङ् न्यस्ताग्नः प्रवजेत्तत" इन्यादियोडशभः क्षेत्रेक्तिस्वदण्डं सन्त्यासमुक्ता, ततो, "ज्ञानिष्ठो विरक्तो वा महत्त्वो वानपेक्षकः। मलिङ्गानाश्रमांस्त्यक्ता चरदिवि-विगोचर इत्यादियोसरकादशमिक्तानिष्ठस्य भक्तस्य च तद्तिरिकः

स्वामिनः फलश्रुतेरित्यात्रेयः ॥ ४३ ॥

पुष्टिमार्गीयभक्तस्य विहितत्वादिति ज्ञानमप्रयोजकम् । तत्र हेतुः—तस्य भक्तिमार्गस्वामिनः श्रीगोकुलेशादेव फलस्य श्रुतेरतो विहर्गमनं न साधनत्वेनात्र कार्यमिति भावः । अत्र, यमेवैप दृणुत इति श्रुतिरनुसन्थेया । एतदनुपद्मेव पठ्यते । नायमात्मा वल्ही-नेन लभ्य इति । अत्र भगवदूरणानन्तरमपि जीववलं कतमद्, यद-पेक्षो भगवल्लाभ इति जिज्ञासायां सर्वात्मभाव एव बल्णिति नि-णीयते । तस्यैव मर्यादावलोपमईकत्वाद्भगवद्दशीकारहेतुत्वाच्च । व्रजसीमन्तिनीनां प्रभुवचनातिक्रममपि कृत्वा स्वरूपपिग्रहस्तद्व-लेनैव यत इसात्रेय आचार्यो मनुते । इद्मत्राभिन्नेतम् । सर्वात्म-भावस्य यद् वलं, तत्तदात्मकस्य प्रभारेव तस्य चायं स्वभावो यदन्यन्न रोचते। अत एव व्रजपरिदृहवद्वेन्द्वचनिकरणम्चारपो-

संन्यास उक्तः। तद्वोधनायदं कथनमित्यर्थः।एतस्य प्रपञ्चः संन्यास-निर्णयग्रन्थादवगन्तव्यः ॥ ४२ ॥

स्वामिनः फलश्रुतेरित्यात्रेयः ॥ ननु भक्तिमार्गीयत्यागां मध्यमस्य कर्त्तव्यत्वेनोक्त इत्याकाङ्कायामिदं सूत्रं प्रववृत इत्याशयेन
स्याकुर्वन्ति । \* पुष्टीत्यादि \* । \* विहित्तत्वादिति \* । विहित्तत्वेन
झानम् । तथात्वेन फलसाधकत्वज्ञानं च । \* साधनत्वेनेति \* फलप्राप्तिसाधनत्वेन । \* अत्रेति \* । स्वामिन एव फलमित्यस्मिन्नर्थं
नायमात्मा बल्हीनेनेति वाक्यार्थस्य गुणं।पमहारपाद् एव विचारितत्वात्तिहिचाराऽत्र न कियते। \* तस्यव मर्यादेत्यादि \* "धर्मः सत्यदयोपेतो विद्या वा तपसान्विता । मद्धक्त्वापेतमात्मानं न सम्यक्
प्रपुनाति हीति । न साध्यति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्भव । न
स्वाध्यायस्तपस्त्यागो यथा भक्तिममार्जिते"त्येकादशस्कन्धीयवाक्याश्यां तथात्वादित्यथः । \* तदात्मकस्येति \* । सर्वात्मभावात्मकस्य । \* अन्यदिति \* । भगवदितिरक्तम् । सिद्धमाद्वः । \* अत

च्छलतकेवलभावाऽम्भोधिवचनवीचयो गीयन्ते — यर्श्वम्बुजाक्ष तव पादतलमस्याक्ष्म तत्प्रभृति नान्यसमक्षं स्थातुं पारयाम इसादयः। अतस्सागस्तु पृष्ठलय इवायातीनि न तदर्थं यतनीयमिति विष्णव-वतारत्वेन पुरुषोत्तमभावस्वक्षपद्गोऽयमिति तथा ॥ ४३॥

# आर्दिज्यमित्यौडुलोमिस्तस्मै हि परिक्रीयते ॥४४॥

सर्वसागपूर्वकं यद् विहः प्रभुममीपगमनं भक्तस्य तदार्तिज्यमृत्विक्कमें रेसौडुलोमिराचार्यो मन्यते । तस्यायमभिप्तान्धः ।
यजमानो हि स्वेष्टिसिद्ध्यर्थमृत्विज आदौ दृणुते । प्रकृते च, यमेवैप दृणुत इति श्रुतेस्तस्मादकाकी न रमत इति श्रुतेश्च स्वक्रीडार्थ भगवान स्वचिकीपिततत्तल्लीलानुरूपाञ्चीवान दृणुते ।
यूनः स्थिविरान वेति विकल्पादेकरूपाणां यथा सोमादिषु वरणं
तथा सर्वात्मभाववक्त्वेनकरूपाणामेवात्र वरणम् । तत्र यथा स्वीयस्वीयतदङ्गमात्रकरणं तेषां तथेतरसम्बन्धानवर्त्तनपूर्वकं तेद्धाग्यसमर्पकत्वमत्र। तदुक्तं भगवता, यदा पुमास्यक्तसमस्तकर्मा निवेदि-

इत्यादि \* । तथाचोत्तमस्य स्वत एव गृहत्यागः सम्भवतीत्यतो नोक्त इत्यर्थः । नन्वात्रेयस्य कथमेवं भक्तिमार्गीयभावस्वरूपक्षानं येन गृहत्यागयत्नं । नपेधतीत्यत आहुः । \* विष्णवतारत्यादि \* । "अत्रे-रपत्यमभिकाङ्कत आह तुष्टे। दत्तो मयाऽहमिति यद्भगवान् स दत्त" इति द्वितीयस्कन्धवाक्यादवतारत्वेन तथेत्यर्थः ॥ ४३॥

आर्त्विज्यमित्यों डुलोमिस्तसमे हि परिकीयते ॥ औं डुलोम्या-शयमाहुः । \* तस्यार्यामत्यादि \* । यूनः स्थावरान् वेति \* । सर्वान् यूनः सर्वान् स्थावरान् वा । \* तत्रिति \* । सामादियागे । \* अत्रे-ति \* । मक्तिमार्गीयलीलायाम् । तत्र सम्मतिमाहुः । \* तदुक्तमि-त्यादि \* । यदा पुमानिति वाक्यम् । पकादशस्कन्धे ऊनित्रिशाध्या- तात्मा विचिकीर्षितो म इति । अत्र पूर्वपदेनेतरसम्बन्धनिवर्त्तनोत्त्या सर्वात्मभाव उक्तो भवति । तदनन्तरमात्मिनिवेदने सित तद्विषयकलीलाकरणेच्छाविषयः सम्भवति । अन्तरङ्गलीलामवेदानभिच्छायां विशेषः । तस्मात् सुष्ट्रक्तमार्तिवज्यमिति । एतेन, न ददाति न पचतीसादिश्रुतेर्यथा सोमादौ दीक्षितस्य तद्यागेतरधर्मनिद्यत्तः स एव परमो धर्मो यतस्तथा पुरुषोत्तमस्योक्तभक्तैः सह
रमणमेव सार्वदिकम्, एतदेव च महन्महत्त्वमिति सचितं भवति ।
मक्तते भक्तानामृत्विकत्वेन निष्ट्षणे हेतुत्वेन तात्पर्यान्तरमप्याह ।
तस्मै यजमानार्व्यकर्मसाङ्गत्वाय ऋत्विक् परिक्रीयते । वर्णन
स्वकार्यमात्रोपयोगित्वाय स्वीयः क्रियते तथा प्रकृतेऽपि ।

येऽस्ति। तद् व्याकुवंन्ति। \* अत्रेत्यादि \* । \* पूर्वपदेनंति \* । स्यक्तसमस्तकर्मेति पदेनेतरसम्बन्धिनवर्त्तनोक्त्वा भक्तिमार्गीया विगादभावैकदेशः सर्वात्मभाव उक्तो भवति। नचायं ज्ञानमार्गीय इति वक्तुं शक्यः। अत्रे निवंदितात्मपदात्। तद्गनन्तरमात्मनिवेदने सित । विविक्तीर्षितो निवेदितात्मप्रज्ञाविषयकलीलाकरणच्छाावप्यः स निवेदितात्मा जीवा भवति विविक्तिर्पितपदे व्युपसर्गेण अन्तरङ्गलीलाप्रवेशनरू गे विशेष इच्छायां वोध्यते। एतदुक्तराई तु तद्गाऽमृत्वं प्रतिपद्यमानो मयात्मभूयाय च कल्पते वै इत्यक्ति। तन्दर्धम्तु पदेवं भवति तद्ग अमृतत्वं ब्रह्मभावं बह्मचयोगोलकन्यायेन प्रातिपद्यमानः सन् मया सह कल्पते कामाशनसमर्थो भवात। च पुनः आत्मभूयाय स्वरूपेणावतारेणाति न्यायेन मदात्मत्वाय कल्पत इति। क्वित्ततु, यद्ग पुमानित्यत्र मर्त्यो यद्ति मुरु पाठस्तद्गाऽप्यर्थे न कोऽपि विशेषः।

तदेशत्सूत्रार्थत्वेन निगमयन्ति \* तस्मादित्यादि \* आर्त्विज्यपदमंबं व्याख्याय तत्मूचितमर्थमाहुः । \* एतेनेत्यादि \*। \* एतदेव च मह-त्वमिति \*। रमणे सार्विदकत्वमेव च भक्तिमार्गे उत्कर्षः । सूत्रशेषं व्याकुर्वन्ति । \* प्रकृत इत्यादि \*। \* तथा प्रकृत इति \* चिकीर्षि- नच, किच्च कल्याण्यो दक्षिणा इतिप्रश्नवचनात्तदर्थेव तत्प्रदृत्तिरत्र तु स्वतः पुरुषार्थत्वेन भगवदर्था प्रदृत्तिरतो वैपम्यमिति वाच्यम् । नीरागस्यापि वरणसमये तत्प्रश्नस्यावक्यकत्वात्तयैव दक्षिणादान-मध्यन्यथा निरङ्गत्वापत्तेः । प्रकृतेऽपि भक्तानां स्नेहादेव प्रदृत्तिर्भन् गवात् स्वानुभवार्थमेव ताननुभावयतीति न वैपम्यम् ॥ ४४ ॥

# श्रुतेश्च ॥ ४५ ॥

अथर्वणोपनिषत्सु पट्यते भक्तिरस्य भजनं तदिहासुत्रोपाधि-नैराक्येनैवासुष्मिनः मनःकल्पनमेतदेव च नैष्कर्म्यीमिति ॥

तलीलासाङ्गत्वाय तत्तद्भक्तवरणिमत्यर्थः । स्मृतिषु याजनस्य वृत्तिमध्ये गणनादार्त्विज्ये स्वार्थमय प्रवृत्तेभजनस्य च भगवद्र्थत्वेन तदभावात् तद्वेपम्यमाशङ्क्य परिहर्गन्त । अ नचेत्यादि अ । अ नीरागस्येति अ याजनेन वृत्तिमनिच्छतः । अ आवश्यकत्वादिति अ वैधत्वेनावश्यकत्वात् । अ तथेविति अ वैध्यवेन । अ अनुभावयतीति अ
लीला अनुभावयति । तथाच यथा तत्र वैध्यवेन । अ अनुभावयतीति अ
लीला अनुभावयति । तथाच यथा तत्र वैध्यवेन । तथाच समसाङ्गता
तथात्र स्वलीलानुभावनमतो न वैपम्यमित्यर्थः । तथाच भगवादिच्छायां सत्यामुक्तमस्य गृहत्यागः कर्त्तव्योऽन्यथा तु न कर्त्तव्यो यजमानाधीनिव्विग्वत्ताहशस्य केवलं प्रभवधीनत्वादिच्छा चानियताऽतो
नोक्त इत्यों दुलोमराशय इति बोध्यम् ॥ ४४ ॥

श्रुतेश्च ॥ व्याकुर्वन्ति । अ अथर्वणेत्यादि अ तथाचात्र वि-हिताया भक्तेः सन्न्यासुकपताया उक्तत्वाद् वुद्धिपूर्वकं तत्करणमा-वश्यकं, न तु त्यागस्यापि, श्रुतौ तावन्मात्रस्येच कथनादिति व्यास-मतिमत्यर्थः । तेनात्र भक्तिमागं साधनपरिपाकदशायां द्विविधः स-न्न्यासः । अत्यन्तसिद्धानां विगादभावस्वाभाव्यादेव प्राप्तो यथा वजभक्तानामतः सोऽवैधः । तत ईपन्न्यूनां तु विरहानुभवार्थं कर्त्त-व्यो यथा श्रीमदुद्धवानाम् । स वैधः । त्वं तु सर्वे परित्यज्येति, म-द्धकोवाऽनपंश्वकः, सिङङ्कानाश्रमास्त्यक्ता चरेदविधिगोचर इत्यादि- भक्तिमार्गपचारैकहृद्यो वादरायणः । मार्न भागवतं तत्र तेनेवं क्षेयमुत्तमैः ॥ ॥ ४५ ॥

चाक्यतः प्राप्तत्वात् । द्वाचण्येतौ नाश्रमरूपाविति तूपपादिमतो न कोऽपि सन्देहः ॥ नन्वत्रान्यैः परामर्शादिसूत्रेष्वाश्रमरूपं सन्यासं विचार्य, अन्तरा चाऽपीति सुत्रे विधुरादीनामपि तस्य कर्त्तव्यता विचारिता, महायोगिनां नम्नचर्यादिकं च । तद्भ्ताधिकरणे च ऊ-र्ध्वरेतोक्ष्य आश्रमेक्ष्यः प्रच्युतभावश्च विचारितः । तन्मते चाश्रमान त्मक एव संन्यासो विविदिपाविद्वद्दशाभेदेनेति तदेवात्र कुतो ना-द्वियत इत्याकाङ्कायामादुः । \* भक्तीत्यादि \* । "अनर्थोपरामं मा-क्षाद भक्तियोगमघोक्षजे। छोकस्याजानतो व्यासश्चके मात्वतसंहिता-म्"इति श्रीभागवतवाक्याद्धागवतं पुराणमेव सर्वे तत्र व्यासस्य ताइशत्वे मानं प्रमितिजनकम् । तेन हेतुना उत्तमैर्भकावविकारिभि-रेवं ज्ञेयम् । यद्यपि प्रकारान्तरेण व्याख्यातृभिरुक्तेः सूत्रवर्णकै-र्ज्ञानमार्गीयो द्विविघोऽपि संन्यासो व्याख्यातस्तथापि विविदिपायां कालदोपणापचारदोपस्य तेरेव दर्शितत्वात् । आन्तरवैराग्याभावे यहिलिङ्गमात्रस्थापने च, "गृहस्थस्य क्रियात्यागो वतत्यागो बटो-र्षि । तपस्विनो स्रामवासो भिक्षोरिन्द्रियलैल्यिता । आश्रमाऽपसदा ह्यंत खल्वाश्रमविडम्वकाः । देवमायाविमुढाँस्तानुपेक्षेतानुकम्पयं ति सतमस्कन्धीयनारद्वाक्ये "मोनानीहानिळायामा दण्डा वाग्देहचेत-साम् । यस्येते न भवन्त्यङ्ग वेणुभिने भवेद्यतिरि"त्येकाद्शीयमग-बद्धाक्यं च ताहरास्य निन्दितत्वात् । विद्वहरायां चेदानीं दुर्घट-त्वात् तदनादत्य मक्तिमार्गीय एव साधनपरिपाकदशायां कर्त्तेत्र्याः न त्वन्यथापीत्यर्थः॥

अन्ये तु, आत्रेयादिसूत्रत्रये अङ्गोपासनानां यजमानकर्मत्वं चार्त्विक्कर्मत्वं वेति संशये, आत्रेयमते यजमानकर्मत्वमौडुलोमिमते ऋत्विक्कर्मत्वं तदेव च युक्तमिति व्यवस्थापयन्ति ।

तत्रोदासीना वयम् । अप्रासङ्गिकत्वेनारुच्यत्वादाति ॥ ४५ ॥ ६ ॥

# सहकायन्तरविधिः पक्षेण तृतीयं तद्दतो विध्यादिवत् ॥ ४६॥

ननु यमेवेति श्रुतिः साधनान्तरिनिषेषपूर्वकं वरणस्येवसाधनत्वमाह । तस्मादेवावच्छान्तो दान्त उपरतिस्तितिश्चः श्रद्धावित्ते।
भूत्वाऽऽत्मन्यवात्मानं पश्योदिति श्रुतिः साधनान्तरमप्याह । एवं
विरोधे श्रुतित्वाविशेषात किमादरणीयं, कि नेति संशये साधनानतरिवाधिरेवादरणीयोऽन्यथा शास्त्रवैयध्यं स्यादिति प्राप्ते, उच्यते । सहकार्यन्तरिवधिरिति । मर्यादापृष्टिभेदेन वरणं द्विधोच्यते ।
तत्र सहकार्यन्तरिवधिरिते । मर्यादापृष्टिभेदेन वरणं द्विधोच्यते ।
तत्र सहकार्यन्तरिवधिरिते । अपरं च साधनं हि कार्यिकं वाच्चिकं
मानिसकं च विधीयते । तत्र मनभवाप्तच्यमिति श्रुतेस्तृतीयं मुच्यम् । तद्दिष तावदेव मार्यादिकस्यापि विधेयत्वेन कर्त्तव्यम् ।
यावत्स्तेहो न भवति । यनस्तद्वतः स्नहवनस्तृकं तृतीयं साधनमिष
विध्यादिवत । यथा तद्दतो विधिरर्थवादो वा प्रष्टत्ताव्यमयोजक-

सहकायम्तरिवाधिः पक्षेण तृतीयं तहतो विध्यादिवत् ॥ एवं भक्तिमार्गीयस्य गृहत्यागावश्यकत्वे साधिते तहत्साधनान्तरं श-मादिक्रपमण्यायातीति तद्व्यवस्थां बोधियतुमिद्मधिकरणमित्या-शयेन तद्वतार्यान्त —

<sup>\*</sup> ननु यमेवत्यादि \* । \* व्याकुर्वन्ति \* । \* मर्यादेत्यादि \* \* नान्यापेक्षेति \* । नाऽयमात्मा वल्हीनेन लक्ष्य इति श्रुत्युक्ता-दन्यस्याऽनेपक्षा । नन्वतानि शमादीन्यन्तरङ्गाणि मानसानि साध-नानि किर्मिति पाक्षिकाणि क्रियन्त इत्यत आहुः \* अपरं चेत्यादि \* । विधीयन्त इति । तमेतं वेदानुवचनेन, शान्तो दान्त इत्यादिवाक्ये-विधीयन्ते । \* नृतीर्यामिति \* । शान्तादिवाक्योक्तम \* । \* विध्या-दिवदिति \* । विधिश्च तदादिश्च विध्यादी तहत् । प्रथमार्थे वति । तथाच पित्रादौ सहजरनेद्वतो यथा तत्सेवाविधिस्तंत्फलवेषधको-

स्तस्य स्वत एव सम्भवात्तथा भगवत्त्राप्ताविद्मिसर्थः । कैमृतिक-न्यायेन पूर्वयोरप्रयोजकत्वमेतच्छेपत्वादेवायास्यतीति तृतीयमे-वोक्तम् ॥ ४६ ॥

# ऋत्स्नभावात्तु गृहिणोपसंहारः ॥ ४७ ॥

ननु वहिस्तूभयथेसादिना भगवदीयस्य ग्रहस्राग आवश्यक इति निक्षितम् । छान्दोग्ये त्वाचार्यकुलादित्युपक्रम्य छान्दो-ग्योपिनपदन्ते आचार्यकुलाद्देदमधीस गुरोः कर्मातिशेषेणातिस-माहत्त्य कुदुम्बेशुचौ देशे स्वाध्यायमधीयानो धार्मिकान् विद्धदा-त्मिन सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाप्य आहेश्सन् सर्वाणि भृतान्यन्यत्र तीर्थेभ्यः स खल्वेवं वर्त्तपन् यावदायुपं ब्रह्मलोकमभिसम्पद्यते । नच पुनरावर्त्तते नच पुनरावर्त्तते ।

इदं विषयवाक्यम्। ब्रह्मलोकमभिसम्पद्यत इति गृहिणोपसंहारः कृतः बाजपनेथिशाखायां च तद्ध, स्म वै तत्पूर्वे ब्राह्मणा अनुचाना विद्वां-सः प्रजां न कामयन्त इत्युपक्षम्याथ भिक्षाचर्यः चरन्तीति पठच-ते। एवं सति विकल्पे सम्भवन्युपसंहारस्य तात्पर्यश्राहकत्वाद् गृहिण एव यथोक्तकर्त्तुर्वससम्पत्तिरिति श्रुतेस्तात्पर्यम्। सागोक्ति-स्तु ब्रह्मताहशं यद्र्थं सर्वे सज्यत इति स्तुतिपरेति प्राप्ते गृहिणो-

ऽर्थवादो वा न तत्प्रवृत्तिप्रयोजकस्तस्य तत्र स्वत एव प्रवृत्तिसम्भवा-त् । तथा भगवत्प्राप्त्यर्थामदं शमादिकं स्वभावादेव सम्भवतीति न तद्थं वाक्यापक्षा । अतो भक्तिदाढर्थेच्छुं प्रत्येवदं विवेयं, न तु इ-ढर्भाक्तमन्तं प्रतीति तथेत्यर्थः । तेन पुष्टिमार्गे वरणमात्रमेव साधन-म् । मर्यादामार्गे एव त्वन्याकाङ्क्षाति सिद्धम् ॥ ४६ ॥

कृत्स्नभावात्तु गृहिणोपसंहारः ॥ पूर्वाधिकरणोक्तं दढीकर्तुं किश्चिदाक्षिण्य समाधत्ते इत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन् पसंहारे हेतुत्वेन तात्पर्यमाह । क्रत्स्नेति । सागे वाङ्मनसोरेव भ-गर्वात विनियोगो न सर्वेन्द्रियाणाम्। गृहिणस्तु सर्वैः प्रकारेर्भजनं भवतीति । परिजनश्च कृतार्थो भवतीति च भजने कृत्स्नता भव-

वहिरित्यादि \*। \* तात्पर्यमाहेति \*। उक्तश्रुतेस्तात्पर्यमाहेत्यर्थः । श्चन्यर्थस्तु-आचार्यकुलाद् गुरुगृहाद्, गुर्वभावे तत्पत्न्यां तत्पुत्रे तद्-गोत्रं वा ब्रह्मचर्यमिति ज्ञापयितुं कुलपदम् । वेदमधीत्य गुरोः कर्मा-तिशेषण गुरोः सेवारूपं यत्कर्म तत् कृत्वा ततोऽतिशेषोऽवशेषो यः कालस्तेन कालन वेदाध्ययनं साङ्गं सरहस्यार्थज्ञानपुरःसरं कृत्वा अभिसमावृत्य जिज्ञासाद्वयसमापनात्तरमाचार्यकुलान्निवृत्त्य दाराना-इत्य कुटम्बे स्थित्वा गाईस्थ्यविहिते कर्माणि तिष्ठन्, शुचौ देशे स्वाध्यायमधीयानो विविक्तं स्वाध्यायब्राह्मणोदितप्रकारं पवित्रे देशे यथावदासीन आवृत्तिमधीतस्य कुर्वन्, धार्मिकान् विद्धत् पुत्रान् शिष्यांश्च शिक्षणेन धर्मशीलान कुर्वन, आत्मनि सर्वेन्द्रयाणि स-म्प्रांतष्ठाच्य हार्देऽन्तर्याणि परे ब्रह्माण वाह्याभ्यरेन्द्रियाांग् सम्यक स्थापयित्वा, ईश्वरः सर्वभूतानां हृद्देशेऽज्ञंन तिष्ठतीति न्यायन तमव शरणत्वेन ज्ञात्वा कर्माणि तत्र सन्त्यस्यति यावत् । अहिंसन् सर्वा-णि भूतान्यन्यत्र तीर्थेभ्यः, तीर्थानि शास्त्रादिष्टा भिक्षायुपायास्तेषु परपीडापि सम्भवति । यथा याज्ञवल्क्यस्य कुरुपाञ्चलस्थब्राह्मणैः सह चर्चायां, तदादिभ्यो भिक्षाटनाद्युपायेभ्याऽतिरिक्तस्थळं हिंसां परपीडामकुर्वन्, स खल्वेवं वर्त्तयन् सोऽधिकारी उक्तेन प्रकारण वर्त्तमानः पुतादिपरिजनमप्येवं वर्त्तयन् यावदायुषं यावज्जीवं, ब्रह्म-लोकमभिसम्पद्यते देहान्तं भगवलोकं प्राप्नोति।नच पुनरावर्त्तते । प्राप्तेर्जन्यत्वेन पुनरावृत्तिः शङ्कोत । जन्यभावत्वेन नश्वरत्वेन लोके ब्याप्तेः । तदभावायात्रावृत्तिर्निषिद्भ्यते । तन लोकवैलक्षण्यं बोधित-म् । पुनः कथनं समाप्तिद्योतनायेति बोध्यः । सूत्रं ब्याकुर्वन्तः श्रुति-तात्पर्यमाद्यः । \* त्याग इत्यादि \* । \* कृत्स्नतेति \* । सर्वे-षामान्तराणां बाह्यानां च सार्थक्यम ।

तीति तेनोपसंहारः कृत इसर्थः । अत एवात्मिन सर्वेन्द्रियाणि सम्मितिष्ठाप्येत्युच्यते । अत्रात्मपदं भगवत्परिमिति क्षेयम् । कर्म-मार्गीयगृहिन्यवच्छेदाय तुशब्दः । अत्रेदमाकृतम् । भिक्तमार्गी वहुविध इति कापेछदेववाक्यात् केचन भक्ताः स्वगृहेष्वेव स्नेहेन भगवदाकारे विविधोपचारैः सेवां कुर्वन्तस्तयैव निर्हच्या मुक्तिम-पि तुच्छां मन्यन्ते । तदुक्तं,—मधुद्रिद्सेवानुरक्तमनसामभवोऽपि फलगुरिति । तेन भगवद्भजन एव तत्रापि पुष्टिमार्ग एव श्रुतेभेर इति क्षायते । पूर्वमुत्कटभगवद्भाववतां तद्धं सागं निष्ट्प गृ-हिणोपसंहारतात्पर्यं पश्चाद् यिक्ष्पितवाँस्तेन ताद्यभाववतेव सागः कार्यः । तद्रहितेन तु गृह एवोक्तरीसा प्रभुभजनं कार्यम् । तेनैव तल्लाभ इति व्यासहृद्यमिति क्षायते। उक्तभावाभावे साग-

केतेनित \* । गृहिणा । एवं नात्पर्ये गमकमाहुः \* अत एवंत्यादि \* ।
 कर्ममार्गीयेति \* । जैमिनीयतन्त्रविचारितेत्यर्थः । ननु पूर्वाधिकरणे त्यागं निरूप्य यदत्र गार्हस्थ्यं प्रशंसाति तित्किमित्याकाङ्कायामाहुः ।
 \* अत्रेदीमत्यादि \* ।

<sup>\*</sup> भाकिमार्गो बहुविध इति किपिलदेववाक्यादिति \*। "भिक्तियोगो बहुविधो मार्गेभीमिनि भाव्यते। खभावगुणभेदेन पुंगां भावो विभिन्नते" इति किपिलदेववाक्याद् भिक्तमार्गो बहुविध इत्यन्वयः। \* तबुक्तमिति \*। "यो दुस्त्यजान् क्षितिसुनखजनार्थदारान् प्रार्थो श्चियं सुरवरैः सद्यावलोकाम्। नैच्छन्नुपस्तदुचिनं महनां मधृद्विद्रस्वानुरक्तमनसामभवोऽपि फर्गुरि"ति पञ्चमस्कन्धं भवादवीस्माप्ती शुक्तेनोक्तम्। तथाच भरतस्य राजद्शायां तथाभावस्योक्तत्वाद्रस्यसापि गृहिणस्वधाविधत्वे तथात्विमत्यर्थः। \* तेनित \* गृहिणोपसंहारे आत्मिन सर्वेन्द्रियसम्प्रतिष्ठापनादिकथनेन। श्रुतितात्यर्थं निक्रप्यन्ति। \* पूर्विमत्यादि \*। \* तन्ति। \* त्यां क्षिते \* भगवत्प्राप्तिः। \* उक्तभावाभावे त्यागधर्मानिर्वाहादिनि \* विगादभावाभावे स प्वाधस्तादित्यादिनोक्तस्य सर्वत्र तद्भान-

धर्मानिर्वाहादिति। केचन भक्ता भाषणादिलीलाद्र्यनं विना स्था-तुमशक्ताः प्रचुरभावविवशाशया गृहाँस्यक्त्वा वनं गळ्णिनत। आ-त्रेयोडुलोमिभ्यां तु भगवद्वतारसामायकभक्तद्दशोक्ता । एते सर्वे फलमार्गीयाः। वाजसनेय्युक्तास्तु साधनमार्गीया इति नानुपपित्तः काचित् ॥ ४७ ॥

# मौनवदितरेषामप्युपदेशात् ॥ ४८ ॥

किञ्च संन्यासिन आवश्यका ये धर्मास्ततोऽधिकास्ते गृहिणः

कपस्य त्यागधर्मस्य मध्ये विच्छेदेन सर्वदा स्थैर्याभावात् । नुनु यद्येवं दौर्लक्ष्यं तदा तत्कथनमशक्यापदेशरूपत्वादप्रयोजनकमतो न वक्त-व्यमविति किमित्यक्तमत आहुः \* केचनेत्यादि \* तथाच दौर्ठभ्ये-र्शप तत्सत्तास्तीत्यतम्तदनृदितम् । अतसादशाधिकारे भगवत्कृपया सम्पन्ने तत्कत्तेव्यतायोधनार्थं तत्कथर्नामत्यर्थः । नन्वात्रेयौद्धलामि-श्यामेताहरादशासम्पत्ती गृहत्याग उच्यते।वाजसनेयके त कि प्रजया करिष्यामी येपां नो एवायमात्मा नायं लोक इति श्रावणादात्मलोकका-मनामात्रे बाध्यत इति ताभ्यामुक्तं श्रातिवरुद्धम् । किञ्च । ये लीला-दर्शनार्थं वनं गच्छन्ति ते भगवदागमने पुनरायान्ति, न तु वन एव स्थित्वा संन्यासिधमानातिष्ठन्तीत्यतार्शे तच्छुरुतिविरुद्धमतः कथं श्रीते विचार एवं तन्मतोपन्यास इत्यत आहुः। \* आत्रेयेत्यादि \* एते सर्वे यदीया दशा ताभ्यामुक्ता ते सर्वे भक्ताः फलमार्गीयाः,मार्गे उपायः फलमेव मार्गो यत्रासी मार्गः फलमार्गस्तत्सम्बन्धिनः। यथा गोपालतापनीयोक्ता गान्धर्वीप्रभृतयः। तथाच फलरूपो भगवानेव स्वरूपं ताननुभावयतीति भगवत्कृपाविशिष्टयैवेच्छ्या तेषां सर्वेन्द्र-यव्यापाराः । वाजसनेयिनां कहोडब्राह्मण उक्तास्तु साधनमागीयाः। साधनं रामादिविशिष्टं ज्ञानमार्गे उपायः फलप्राप्तौ यत्रासौ साधन-मार्गस्तत्सम्बन्धिन इति तत्तद्धिकारिभेदंन तथा तथा कथनान्न पु-वीका श्रातिवरोधकपा काऽप्यनुपपत्तिरित्यर्थः ॥ ४७॥

मीनवदितरेषामप्युपदेशात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* किश्चे-

सिद्ध्यन्तीखतोऽपि हेतोस्तेनोपसंहारः कृत इखाशयेनाह । मौनव-दिखादि । मौनपदमनीहानिलायामादित्रिद्धाण्डधर्मोपलक्षकम् । यथा वागिन्द्रियमात्रदेहमात्रचित्तमात्रानयामकास्ते धर्मा उक्ता न्यासिनस्तथेतरेपामपीन्द्रियनियामकानां धर्माणामात्मिन सर्वेन्द्रि-याणि सम्प्रतिष्ठाप्येति श्रुखा गृहिण उपदिश्यन्त इति युक्तो गृ-हिणोपसंहार इख्धः।तत्र नियमनमात्रम्, अत्र तु भगवति विनियो-गाद् आधिक्यमिति भावः। वस्तुतस्तु केवल्जनियमनस्याप्रयोजक-त्वात्तत्रापि भगवति विनियोग एव तात्पर्यमिति ज्ञेयम् ॥ ४८ ॥

# अनाविष्कुर्वन्नन्वयात् ॥ ४९ ॥

ननु भगति सर्वेन्द्रियितियोगाद् गृहिणोपमंहार इति न यु-ज्यते । शुचौ देशे स्वाध्यायमधीयान इसादिकर्ममार्गीयमाधनश्र-तेरिसाशङ्का तत्तात्पर्यमाह। अनाविष्कुर्वित्ति । भगवद्भावस्य र-सात्मकत्वेन ग्रुप्तस्यैवाभिटोद्धस्त्रभावकत्वादाश्रमधंर्मेरेव लोके स्वं भगवद्भावमनाविष्कुर्वन् भंजतेत्येतदाशयेन ते धर्मा उक्ताः । गो-पने मुख्यं हेतुमाहाऽन्वय।दिति। यतो भगवता सममन्वयं सम्बन्धं प्राप्य वर्त्ततेऽतो हेतोस्तथा । अत्र लयव्लोपे पञ्चमी । एतेन या-वद् अन्तःकरणे साक्षात् प्रभाः प्राकत्व्यं नाम्ति तावदेव वहिरावि-ष्करणं भवति । प्राकत्व्यं तु न तथा सम्भवतीति ज्ञापितम् ॥४९॥

त्यादि \* व्याकुर्वन्ति । \* मौनपदिमत्यादि \* यद्यपि मुनेर्भावो मौन निर्माति योगेन विचारात्मकं ज्ञानमध्यादातुं शक्यते तथापि भगवता, मौनानीहानिलायामा दण्डा वाग्देहचेतसामिति वाक्ये त्रयाणां सम-भिव्याहृतत्वाद्वाग्दण्डहृपं मौने हृदं गृहीतं ज्ञयम् । शेषं स्फुटम् ॥४८॥

अनाविष्कुर्वन्नन्वयात ॥ सूत्रमवतार्य व्याकुर्वन्ति । \* नन्वि-त्यादि \*। भाष्यमत्रार्शतराहितार्थम् ॥ ४९ ॥

# ऐहिकमप्रस्तुतप्रतिबन्धे तद्दर्शनात् ॥ ५० ॥

वैदिककर्मकरणे तात्पर्यमुक्ता लाँकिंकस्यानावश्यकत्वेऽपि तत्समयमाइ । मस्तुतं मभुभजनं तत्प्रातिवन्धासम्भव एवैहिकं कर्म कार्यम्। नन्वैहिकं कर्माऽस्तु मा वा, अतस्तत्समयोक्तिर्व्यर्थेसाशङ्क्याऽऽह मस्तुतं प्रभुभजनं, तद्दर्शनादिति । आचार्यकुलादित्युपक्रम्याऽग्ने पठयते, धार्मिकान विद्धादिति । अतो धार्मिकपुत्रविधानमैहिकं कर्म श्रुतौ दृश्यतेऽतस्तत्समयोक्तिरावश्यकी । अन्यथा श्रुताग्रुक्तमस्तीति प्रस्तुतवाधेऽपि तत्करणे फलप्रतिवन्धः स्यादितिभावः ॥ ५० ॥

पेहिकमप्रस्तुतप्रतिबन्धे तद्दर्शनात्॥

अत्रापि भाष्यं प्रकटार्थम् । एवञ्च यस्य मर्यादायां वरणं व॰ त्तेते तेन साधनापिरपाकदशायामाचार्यकुलादितिं श्रुत्युक्तरीत्या गृह एव स्थित्वा भगवद्भजनं कर्त्तव्यं स्वधर्मरहस्यं च गोपनीयमि-ति सिद्धम् ॥

शङ्कराचार्यास्तु, सहकार्यन्तराधिकरणं त्रिसूत्रमङ्गीरुत्य, तसमाद् ब्राह्मणः पण्डित्यं निर्विद्य घाल्येन तिष्ठासंद् बाल्यं च पण्डित्यं च निर्विद्याथ मुनिरमोनं च मेंति च निर्विद्याथ ब्राह्मण इति बृहदारण्यकीयकहोडब्राह्मणे कि मौनं विधीयत उत नेति संशये । मौनं
विधीयते । यद्यपत्र न विधिक्तथाष्यपूर्वत्वाद्विधिराश्रयणीयः । मौनं
च पाण्डित्यातिरिक्तं ज्ञानातिशयक्षपम् । मुनीनामप्यहं व्यास इति
प्रयोगद्शेनात् । अतो मननान्मुनिक्तद्वावो मौनम् । अतोऽथ मुनिरित्यत्र मुनिः स्यादित्येवं विधिराश्रयणीयः । यद्यपि गार्हस्थ्यमाचार्यकुलं मौनं वानप्रस्थ्यमित्यत्र मुनिशब्दस्तत्तदाश्रमेऽपि श्रुतक्तथापि, वाल्मीकिं मुनिपुङ्गवितः । उक्तश्रुतौ त्वाश्रमान्तरसिन्नधानाद्युक्तं
तद्श्रहणम् । ज्ञानप्रधानत्वादुक्तमाश्रमस्य तस्माद् बाल्यपाण्डित्याऽपंक्षया तृतीयं मौनमत्र विधीयते । निर्वेदनीयत्विनर्देशादिप मौनस्य

## बनारससंस्कृतसीरीजनान्नी वाराणसेयसंस्कृतपुस्तकावली ।

इयं पुलकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अस्यां संस्कृतभाषानिवद्धा वहवः प्राचीना दुर्लभा उत्तमोत्तमाः केचिद्रङ्कलभाषानुवादसहिताश्च प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च प्रन्थान् काशिकराजकीयसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये ऽपि विद्धांसः शोधयन्ति । यैर्पाहकमहार्ययेरियं पुलकावला नियमनाविच्छेदेन संप्राह्या तैस्तदेकेकस्य खण्डस्य ॥ मृत्यं प्रापणव्ययश्च भ देयः । अन्येर्महाशयेर्यैः कानिचित् खण्डानि संप्राह्याणि तैश्च प्रत्येकं खण्डानां
१ मृत्यं प्रापणव्ययश्च भ देय इति ॥

#### तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।

| सिद्धान्ततस्त्रविवेकः खण्डानि ५                              | 4        | 0 |
|--------------------------------------------------------------|----------|---|
| अर्थमङ्ग्रह अंग्रर्जाभाषानुवादमहितः                          | १        | 0 |
| तन्त्रवार्त्तिकम् खण्डानि १३                                 | १३       | 0 |
| कात्यायनमहार्पेत्रणीत ग्रुक्त्यज्ञःप्रातिशाख्यम सभाष्यं ख० ६ | Ę        | ٥ |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकारीकागीडपादभाष्यसहिता                   | १        | ٥ |
| वाक्यपदायम् खण्डानि ५ ( प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्डे         |          |   |
| पुण्यराजटाकामहित खण्ड ३। द्वितीयभागः तृतीयाका-               |          |   |
| ण्डम् हेलाराजदाकार्साहत खण्ड २)                              | 4        | 0 |
| रसगङ्गाधरः खण्डर्गन ९                                        | ९        | 0 |
| परिभाषावृत्तिः खण्डे २                                       | ર        | 0 |
| वैशेवि कद्रीनं किरणावळीटीकासंवळितप्रशस्त्रपादप्रणीत-         |          |   |
| भाष्यमाहतम् खण्डं २                                          | २        | 0 |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                     | 4        | 0 |
| नैष्क्रम्यासद्भिः खण्डानि ४                                  | 8        | 0 |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्रयज्ञस्सर्वातुकमसूत्रम् सभाष्यम्   | ३        | ٥ |
| ऋग्वेदीयशौनकप्रातिशाख्यं सभाष्यम् खण्डानि ४                  | 8        | 0 |
| (बृहत्) वैयाकरणभूपणम् पदार्थदीपिकामहितम् खण्डानि ४           | ક        | 0 |
| विवरणोपन्यासः सटीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                     | <b>ર</b> | 0 |
| तत्त्वदोपनम् (पञ्चपादिकाधिवरणस्य व्याख्यानम् ) स० ८          | <        | 0 |
| वेदान्तदीषः (श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३        | ş        | ٥ |
| दुप्टीका खण्डानि ४                                           | R        | 0 |

| पातञ्जलद्दानम्।श्रीरामानंस्द्यतिकृतमणिप्रभाऽऽख्यवृत्तिं म० १        | 0 |
|---------------------------------------------------------------------|---|
| व्याकरणमिताक्षरा । श्रीमदश्रं मदृप्रणीता खण्डानि १० १०              | 0 |
| रसमञ्जरी । व्यङ्गचार्थकामुद्या प्रकाशेन च सहिता स० ३ ३              | • |
| भेद्धिकारः व्याख्यासहितः श्रीमद्प्पयदीक्षितस्रुत उपक्रमप-           |   |
| राक्रमसहितः खगडे २                                                  | 0 |
| बोधसारो नरहरिकृतः तच्छिष्यदिवाकरकृतटीकया स० ख० १०                   | ٥ |
| ब्रह्मसूत्रदीपिका श्रीमच्छङ्करानन्दभगविद्वरचिता खण्डे २ २           | ٥ |
| दैवक्रकामधेतुः अर्थात् प्राचीनज्योतिषग्रन्थः खण्डानि ३ ३            | ٥ |
| श्रीमदणुभाष्यम् । श्रीश्रीवलुभाचार्यविरचितम् ।                      |   |
| गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराजीवरचितभाष्यप्रकाशाख्य-               |   |
| व्याख्या समेतम् खण्डानि १३ १३                                       | 0 |
| तत्त्वशेखरः । श्रीभगवल्लोकाचार्यप्रणीतः । तथा-तत्त्वत्रयचुलुकः      |   |
| संग्रहः । कुमारवेदान्ताचार्यश्रीमद्वरदगुरुविरचितः । १               | c |
| श्रीभाष्यवार्तिकम् । श्रीमद्रामानुजाचार्यविशिष्टाद्वैतसिद्धान्तप्र- |   |
| तिपादनपरम्। १                                                       | 0 |

व्रजभूष्रण दास श्रीर कम्पनी श्रांदनी चौक के उत्तर नई सड़क बनारस







# BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,
UNDER THE SUPERINTENDENCE OF

R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Ph. D. No. 128.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितभाष्य-प्रकाशाख्यच्याख्यासमतम् ।

श्रीमदाचार्यश्रीवल्लभाघीश्वरग्रुद्धाःद्वैतसंप्रदायविदुषा रत्त्वगापालभट्टेन संशोधितम् । ANU BHASHYA,

On Brahmasûtra by Ŝrî Vallabhâchâryā,
With the Commentary called Bháshya Prakâsa,
By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj.
Edited by Ratna Gopâl Bhatta.
Fasciculus XIV.

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co.,
AND SOLD BY H. D. GUPTA,
Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press, Benares.





# सृबीपत्रम्।

| A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٥      | B          | 0      |          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|------------|--------|----------|
| मणपाउः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٠<br>٦ | <b>€</b> . | 0      |          |
| गालप्रकाशः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ò      | ξ.         | ٥      |          |
| गमालहरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | c      | કે         | ٥      |          |
| गुरसारणी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0 8    | (२         | ٥      |          |
| जातकृतस्वम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٥      | 8          | 0      |          |
| तस्बद्धि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0      | 8          | Ę      |          |
| तकासंग्रहः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 0      | ۲,         | ٠,     |          |
| द्त्तकमीमांमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0      | २          | ξ      |          |
| धम्मरास्त्रमंबह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0      | 3          | 9      |          |
| भार्यारः (शिला 🗇 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٥      | ٦<br>٦     | c      |          |
| श्रात्रपावली                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ૪      | ò          | 5      | •        |
| नेपत्र चरित नारायग्री टीका टाइप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |            |        |          |
| र्पारमापाठः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٥      | \$         |        | 3        |
| पाणिनीर्याशस्य भाष्यसहिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 0      | ર<br>ર     |        | 3        |
| प्रथम पर्राक्षा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٥      | 8          |        | 0        |
| प्रथमपुरुतक हिन्दी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٥      | ક          |        | <b>5</b> |
| प्रथमपुरुषम् (प्रथाविचारं का बहुत उत्तम श्रन्थ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १      | 6          |        | ٥        |
| माञ्चम् (मण्या प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त के स्थाप क | ર      | ٥          |        | ٥        |
| च जोगरामा हा अपन्य माहिता ( चाहप )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0      | ક          |        | 0        |
| ्युक्तेमुदी टिप्पणीसिंहता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ષ્ટ    | 0          |        | 5        |
| लयकोस्या गापि दिन्ति।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0      | ą          |        | 3        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | ٥          |        | 0        |
| लेक्षावर्थः<br>स्रोहावती ( म॰ म॰ पं॰ सुभ्राकरक्रतीटप्पणीसदित )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0      | ę          |        | Ę        |
| बांसग्रामञ्चान्तः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0      |            | ζ.     | 3        |
| विष्णु सहस्रनाम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0      |            | į.     | Ę        |
| ज <b>ळ</b> रूपावला                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Ę      |            | \<br>_ | •        |
| श्रृङ्गार सप्तशती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ò      |            | १      | 0        |
| समासचकम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | c      |            | 8      | 0        |
| मप्राम <u>चित्र</u> का                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |        |            | ,<br>, | +        |
| सरस्वतीकण्ठाभरणम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        |            | <      | 0        |
| साङ्घर्चान्द्रका टिप्पणीसहिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        |            | Ę      | ٥        |
| साङ्ग्यतस्वकामुद्।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        | 3          | 9      | ٥        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | ર<br>વે    | 0      | 0        |
| सिद्धान्तमुक्तावला दिनकराटिपणासाहतः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        | •          | 8      | 0        |
| उपस्पेवृति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |        | 0          | Ę      | 0        |
| ध्रत्रकोमुदी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |        | ર<br>ર     | .0     | 0        |
| क्षेत्रसंहिता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        | ۲.         | •      | •        |

मार्च्यपाण्डित्यवद् विधेयत्वाश्रयणम् । तद्वत इति विद्यावतः संन्या-सिनो प्रहणम् । कहोडबाह्मणे तस्यैव प्रस्तुतत्वात् ।

ननु विद्यावस्त्रे तत एवातिशयप्राप्तः किं मौनविधिनेत्यत आह । पक्षेणोत । यस्मिन् पक्षे भेददर्शनप्रावस्यात्र प्राप्नोति तस्मिन् पक्षे विधिर्गित विध्यादिवदिति । यथा दर्शपूर्णमासादौ सहकारित्वेनाग्न्याः धानाद्यङ्गजातिविधिरवमविधिप्रधानेऽस्मिन् विद्यावाक्येऽपि मौनविधिरित्याद्वः । तेन तन्मते तद्वतः पक्षेण सहकार्यन्तर्राविधिरिति प्रतिक्वा, तृतीयं विध्यादिवदिति हेतुवाक्यमिति सिद्धाति ।

भास्कराचार्यास्तु पूर्ववदेवाङ्गीकृत्य सूत्रमंवं योजयन्ति विधीयत इति विधिः । तद्वतो विद्यावतस्तृतीयं मीनं ज्ञानप्रकर्पपक्षे-ण सहकार्यान्तरविधिः। तथाच ज्ञानातिशयमापादथेज्ञानपरिपा-काय योगाभ्यासं कुर्यादित्यर्थः । विध्यादिवतः । यथा अग्निहोत्रादि-कम् आविदुपः फलातिशयार्थिना विधीयते तथा विदुषा व्याया-यिनो ज्ञानप्रकर्षरूपं मौनं कर्त्तव्यत्वेन विधीयत इति वदन्ति । रामानुजाचार्यास्तु सूत्रयाजनां भास्कराचार्यवदेवाङ्गीकृत्य तद्रथमेव-माहुः विधिशब्देन यज्ञादिः, सर्वाश्रमधर्मः शमदमादिश्च विधिशब्देनो-च्यते । आदिपदेन श्रवणमनने गृह्यते । सहकार्यान्तरं विधीयत इति स-हकार्यन्तर्राविधः। तथाच यथा, तमेतं वेदानुवचनंतत्यादिना, शान्तो दान्त इत्यादिना च यशादिः शमादिश्च सहकारित्वेन विद्यावतो विधीयते । यथा च. श्रांतव्यो मन्तव्य इत्यादिश्रवणमनने चार्थश्राप्ते विद्यासहकारित्वेन गृह्येते तथा । तस्माद् ब्राह्मणः पाण्डित्यमित्या-दिना पाण्डिल्यं बाल्यं मौनिमिति त्रयं विद्यायाः सहकार्यन्तरं वि-घीयत इत्युक्तं भवति । मीनं च पाण्डित्यादर्थान्तरमित्याह । पक्षे-णिति । इदं च मननं श्रवणप्रतिष्टार्थान्मननादृष्यर्थाञ्न्तरम् । उपा-सनालम्बनस्य पुनः संशीलनं तङ्कावनारूपम् । अतोऽपूर्वत्वादत्र विध्यश्रवणेऽपि तदाश्रयणम् । मुनिः स्यादिति । तस्मादेवं वाक्या-र्थः । ब्राह्मणो विद्यावान् पाण्डित्यं निर्विद्य उपास्यं ब्रह्मतत्त्वं परिद्युद्धं परिपूर्ण च विदित्वा श्रवणमननाभ्यां प्राप्तं वेद्नेन प्रतिलभ्यति यावत्। तच भगवद्गक्तिभूतं सत्त्वरुद्धिकृतम् । नाहं वद्रित्यारभ्य, भक्त्या त्वनन्यया शक्यां ज्ञातुमिति गीतायामुक्तत्वाद्, यस्य देवे परा भक्तिरिति, नायमात्मा प्रवचनेन छभ्य इति श्रुतावृष्युक्तःवाश्च ।

# एवं मुक्तिफलानियमस्तदवस्थावधृतेस्तदव-स्थावधृतेः ॥ ५१ ॥

बाल्येन तिष्ठासेदिति । बालस्य यत्स्वभावानाविष्काररूपं कर्म तेन स्थात्रमिच्छेत् । बारुयं च पाण्डित्यं च निर्विद्याथ मुनिः स्याद् वा-स्यपाण्डित्यं यथावदुपादाय परिद्युद्धं परिपूर्णे ब्रह्मणि निद्दिध्यासन-रूपप्राप्तये मननशीलो भवेत् । एवं त्रितयोपादानेन लब्धविद्यो भवे-दित्याह। अमीनं च मीनं च निर्विद्याथ ब्राह्मण इति । अमीनं मीनेतर-सहकारिकलापस्तच मौनं च यथावदुपाददानस्तदेकनिष्ठायां वि-द्याकाष्ट्रां रुभत इत्येवं विषयवाक्यं व्याख्यातवन्तः । बृहदारण्यक-मिताक्षरायां तु, पण्डा वेदाध्ययनजन्या बुद्धिसाद्वान् पण्डितासस्य कर्म वेदान्तविचारलक्षणं श्रवणापरपर्यायं पाण्डित्यं निर्विद्य निःशे-षं कृत्वादनन्तरं वाल्यंन तिष्ठासंत् । श्रवणज्ञानोत्पन्नाशेषानात्महष्टि-तिरस्करणसामर्थ्य बलं तस्य भावा बाल्यं तेन बाल्येन विषयाऽना-क्रप्रस्तिष्ठासेन्मननं कुर्यादिति यावत् । बाल्यं च पाण्डित्यं च निःशे-पं कृत्वा अथ मृतिमैतिवान् धारावाहिकात्मप्रत्ययप्रवाहवान् तिष्ठा-संदित्यतुषज्यते। निदिध्यासने कुर्यादिति यावत्। एवममीनशद्ध्या-च्यं श्रवणमननाख्यं मौनशद्भवाच्यं निद्धियासनं निर्विद्य अथ बा-द्वाणी निरुपचरितब्राह्मण्यचान् ब्रह्मेव स्यात् इतकृत्यो भवेदित्यवं व्याख्यातम्। तत्र मतभदेन व।क्यब्याख्यानस्य भिन्नार्थत्वेऽपि मीतस्य प्रकृष्ट्वानरूपस्यैवाङ्गाकाराद्रथस्तुल्यप्रायः । सुत्रव्याख्याने तु द्या-कुरं भास्करे च मते व्युत्थायिनं प्रति तिक्विधिः । रामानुजे तु अप-रिपक्क प्रत्यावश्यकतया विद्यापरिपाकार्थ तद्विधिरिति फलति । सि-द्धान्ते तु यावन्त्यतानि तानि सर्वाणि मर्यादापक्षान्तानि चरन्तीत्य-त पर्ताद्वहाय स प्याहत इति बोध्यम् । अप्रे तुन तथा विरु-द्धम् । गृहिणोपसंहारं तु वहुकर्मोपदेशं वीजमाहुः । बहुकर्मोपदेशे तु न किञ्चिद्पीति तत्साकाङ्कत्वाद्रुच्यम् । मौनवत्सूत्रे तु विद्यायाः सर्वाश्रमसाधारण्यं व्याकुर्वान्त । अनाविष्कुर्विश्वत्वत्र च बाल्यक्षं निश्चिन्वन्ति । तद्विरुद्धमित्युपरम्यते ॥ ५०॥

एवं मुक्तिफर्लानयमस्तदवस्थावधृतेस्तदवस्थावधृतेः ॥ सूत्र-

ननु तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ सम्पत्स्य इति श्रुतौ मुक्त्यनन्तरं ब्रह्मसम्पत्तिः श्रूयते । सा तु पुरुषोत्तमसङ्गे लीलारसानुभवातिरिक्ता वक्तुमशक्या । मुक्तोपसप्यव्यपदशात । "मुक्तानामपि सिद्धानां नारायणपरायणः । सुदुर्ल्छभः प्रशान्तान्तान्ता कोटिष्विप महामुन" इति स्मृतेश्च । मुक्तेः फलं भिक्तरसानुभव एवं सत्युक्तपृहिणस्तत्फलं भवति, न वेति संशये निर्णयमा ह । एवं भूतस्योक्तरूपस्य मुक्तस्य मुक्तेयत्फलं भिक्तरसानुभव-स्त्यानियमस्तस्य भगवदिच्छाधीनत्वाद । साधनाप्राप्यत्वाद । अत एव मुक्ति ददाति कर्हिचित स्म न भिक्तयोगिमिति शुक्रवान्त्यम् । अत्रौत्सर्गिकहेतुमाह । तद्वस्थिति । न स पुनरावर्तत इसस्याद्यस्या मुक्त्यवस्थाया एव सार्वदिकत्वेन निर्द्धारः क्रियते । यद्यप्येवं मुक्तिफलाभावनियम एवायाति, न तु तदनियमस्तथापि

मवतारयन्ति । \* नजु तस्येत्यादि \* सेति \* ब्रह्मसम्पत्तिः । तस्या उक्तरूपत्वे मानम् \* मुक्तेत्यादि \* । \* एवं सतीति \* । लीला-रसानुभवस्य मुक्तिफलत्वे सित । एवं संशयं व्युत्पादिते पूर्वपक्षः स्वतं एवं भास्यत इत्याशयेन निर्णयमेव सूत्रे आहेत्यर्थः । व्याकु-वेन्ति । \* एवमित्यादि \* । \* उक्तरूपस्य मुक्तस्येति \* । गृहिणो मुक्तस्य । \* अत एवेर्ति \* । साधनाप्राप्यत्वादेव । \* औत्मिर्गिक-मिति \* । अधिकारसामान्यात् प्राप्तम् । नन्वनया श्रुत्या पुनरावृत्ति-कथनेन मुक्तावष्याया एव नित्यत्विनर्द्वारे लीलारसानुभावकब्रह्मस्पत्तिकपस्य मुक्तिफलस्य भेदसाध्यत्वात्तद्भावेन मुक्तिफलस्य भेदसाध्यत्वात्तद्भावेन मुक्तिफलस्य भेदसाध्यत्वात्तद्भावेन मुक्तिफलस्य भवायादि \* । सत्यं यद्यपि, न स पुनरावर्त्तत इति तदवस्थावधारण-श्रुत्या उक्तानियमो नायाति तथापि तस्य तावदेव चिरमिति श्वे-तकेत्पाख्यानश्रुतावाचार्यतः पुरुषस्य ब्रह्मकानोत्तरं मोझानान्निपर्य-न्तमेव ब्रह्मसंपत्तिविकानो, न तु तदुक्तरमिति श्राव्यते । ब्रह्मसम्प-

तस्य तावदेव चिरामिसादिनमाणैर्न स पुनरावर्त्तत इति श्रुसा समं विरोधाभावायोत्सिर्गिकी तदवस्था । तत्फलं तु कस्यचिदसनुग्र-हेण पुष्टो प्रवेशने भवतीति स्वाभिपायं प्रकटीकुर्वता वादरायणन आनियम इत्युक्तम् । एवं सित, न स पुनरावर्त्तत इति श्रुतिः प्रपञ्चे पुनराद्यत्तिं निषेत्रति, न तु तदतीतेऽपीति क्रेयम् । समाप्तिज्ञापना-याद्यत्तिः । अथवा श्रुतौ तदवस्थावधृतहेतोरस्माकमपि तदवस्था-वधार्त्यतोऽतः फलाऽनियमनिश्चयोऽपीसर्थः । एवं सित मुक्ति-

तिश्च सता सोम्य तदा सम्पन्ना भवतीति परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यते. स उत्तमः पुरुष इत्यादी सम्परिष्वङ्गरूपैव सिद्धत्येकीभावद्शा विरुद्धा । अतस्तद्विरोधार्थमेतयोः श्रुत्यो-विंदापीत्सर्गिकभाव आर्द्त्तब्यः ।वरणेन पुष्टौ प्रवेदाने मुक्त्यनन्तरं ब्रह्मसम्पत्तिरूपं फलं तदभावं तु मुक्त्यवस्थेवेति । तथाच वरणस्य भगर्वाद च्छामात्राधीनत्वात् तस्याश्च पूर्वे ज्ञातुमशक्यत्वाद्भगवता सूत्रकृता एवम्भूतस्वाभिप्रायस्य वोधनार्धमनियम इत्युक्तामत्यर्थः। नन्वेवं स्ति वृतस्य भेद् आयाति स च तस्यावृत्तिमापादयन्तुकां श्रुति विरुणद्वीति राङ्कायामाहुः। \* एवं मतीत्यादि \*। श्रुतिद्व-यस्या ऽविरोधे कर्त्तव्ये सत्यनावृत्तिश्रुतिः प्रपञ्चे पुनरावृत्ति निषेध-ति । उपकोसलब्राह्मणे एतेन प्रतिपद्यमाना इमं मानवमावर्त्ते नावर्त्त-न्त इति विशेषनिर्देशात् । न तु तदतीतेऽपि । एतेनैवावृत्तिनिषधस्य श्रवोधकत्वे Sर्यवत्ता न स्यादित्यतः पक्षान्तरमाहुः । अअथवत्यादि \*। \* अत इति \* । श्रुत्यन्तराविरे।धात् । सिद्धमादुः । \* एवमित्या-दि #। भगवद्भाव इति सप्तमी । तथाच परप्राप्तौ भगवद्भाव एव परमा साधनकाष्ट्रेत्यत्र सिद्धमित्यर्थः॥

अन्ये तु ऐहिकसूत्रे साधकस्येतज्जन्मनि विद्योत्पत्तिरुत जन्मान्तरे इति सन्देहे, मम जन्मान्तरे विद्या भवत्वित्यभिसन्ध्यभावादिभिरस्मिन्नेव जन्मनीति प्राप्ते, प्रतिबन्धकाभावस्य कारणतायाः सर्वत्र सिद्धत्वादत्र वापरत्रवायदैवप्रतिबन्धककर्मादिनिवृत्तिसदैवतत्र विद्योत्पत्तिरित पर्यन्तं साधनं भगवद्भाव इति निर्णयः सम्पन्नः ॥ ५१ ॥ इति श्रीवेद्व्यासमतवर्तिश्रीवल्लभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्राणुभाष्ये तृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥ ३ ॥ ४ ॥

सिद्धान्तयन्ति॥पवं मुक्तिफलानियम इति सूत्रे तुयथा साधनवीयविदेशेषाद्धियाया ऐहिकामुभ्मिकत्वकृतो विदेशेषस्था विद्याफलभूताया मुक्तेरप्युत्कपापकपेरूपो विदेशेषा भवेदित्येवं प्राप्ते । उच्यते । एवं मुक्ति-रूपे विदेशिनियमा नाम्ति । कुतः । तद्वस्थावश्रृतः सर्वेषु ब्रह्मरूपत्वावधारणात् । अस्थूलमनणु, स एप नेति नेत्यात्मा, यत्र नान्यत् पद्यति इत्यादिश्रृतिभयो ब्रह्मण एकलिङ्गत्वस्यैव मिद्धत्वादित्याद्धः। तद्समन्मते पूर्वकक्षारूपामित लिङ्गभूयस्त्वाधिकरणे निर्णातम् । तद्वर्गामका विद्या च तत्रैव विश्वान्तात निर्णातमक्षरिधयामित्यधि-रूपे ।

अता नास्माभिस्तत्राधिकं किञ्चिद्विचार्यत इति बोध्यम् ॥ ५१ ॥ ९ ॥

इति श्रीमद्वलभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरम्नहृद्यभ्वान्तस्य पुरुषोत्तमस्य कृती भाष्यप्रकाशे तृतीयाभ्यायस्य चतुर्थः पादः॥३॥४॥

समाप्तस्तृतीयाऽध्यायः॥

# अथ चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः।

समन्वयेनाविरोधात् साधनैर्बह्मविद् यदि ॥ तस्याग्रिमव्यवस्था या सा च तुर्ये विविच्यते ॥ १ ॥ जीवतो म्रियमाणस्य गच्छतः सफलस्य च ॥

अतो ब्रह्मविदा कार्यमेवमेव, न चान्यथा ॥ २॥

अथ चतुर्थाध्यायं विवरिषवो यथा पूर्वाध्यायारम्भे कारिका-भिरध्यायार्थः पादार्थश्च संगृहीतन्तथात्राध्यायार्थे पादार्थाश्च संगृ-ह्यानाः पूर्वोध्यायसङ्गातं निरूपणप्रकारं च बोधियतुं पूर्वोध्यायार्थान् स्मारयन्तः प्रस्तुताध्यायार्थं सार्द्धेनाहुः। \* समन्वयेनेत्यादि \* श्र-तीनां परस्पराविरोधाद् यो ब्रह्माण सम्यग् अवाधितोऽन्वयः सम्य-ग्बोधनक्रपसंनात्राष्ठितैः साधनैयेदि ब्रह्मविद् विरुद्धसर्वधर्माघारभू-तब्रह्मविषयकनिर्विचिकित्सशाब्दक्षानवानु भवति, तस्य जीवता म्रि-यमाणस्य गच्छतः सफलस्य च या अग्रिमव्यवस्था शानानुकुलप्र-कारेण फलपर्यन्ता स्थितिः सा चतुर्थे फलाध्याये विविच्यते फलस्व-रूपप्रकारबलानां निष्कर्पेण असङ्कीर्णतया प्रकाइयते । तथाच यथा समन्वयाविरोधाभ्याम उपनिपद्धाक्यानामाभासत्वनिराकरणेन ते-षां ब्रह्मण्येव प्रमाणत्वं तेषु च ब्रह्मण एव प्रमेयत्वं व्यक्तीकृतम्, यथा च श्रुतीनां बोधकताप्रकारनिरूपणेनोपासनात्मकसाधनप्रकारनिर्ण-याद ब्रह्मवित्वं व्यक्तीकृतं, तथात्रोपासनादिसाधनवतो ब्रह्मविदो-**ऽवस्मानिक्रपणात् क्रमेण साक्षाच्च प्राप्यस्य ब्रह्मणः फलत्वमुपपन्ति-**पूर्वकं निरूप्यत इत्ययं निरूपणप्रकारः, कार्यकारणभावोऽवसरश्च सङ्गतिरित्यर्थः । पूर्वाध्याये यावज्जीवं ज्ञानानुकूलसाधनानुष्ठानरूपं जीवतो ब्रह्मविदः कार्ये निरूपितमिति पुनरत्र तत्कथनस्य कि प्रयो-जनमित्याकाङ्वायामाहुः। \* अत इत्यादि \* यतोऽयं सिद्धसाधनो. न तु प्राप्तफलोश्त ईंडरोन प्रथमपादोक्तरीस्पैव कार्य, न तु जाती

तामसीं बुद्धिमाश्चित्य ये मुदाः सर्वविष्ठवम् ॥ वदन्ति शास्त्रनाशाय सद्भिः शोच्याश्च येऽनु तात् ॥ ३ ॥ ब्रह्मविद्गमनाभावः शतांशेनापि चेद् भवेत् ॥ शास्त्रमेतद् दृथा जातं सर्वसूत्रविनाशतः ॥ ४ ॥

खेयम् । तत्त्वेव भयं विदुषोऽमन्वानस्पेति प्रतिबन्धबोधकश्रुतेः।अतः सिद्धश्वानस्याप्येतत्कर्त्तव्यतावेधनमेव प्रयोजनिमत्यर्थः । नन्वत्रान्ये. कि प्रजया करिष्याम इति श्रुत्या "यस्वात्मरतिरेव स्यादात्मतृप्तश्च मानवः । आत्मन्येव च सन्तुष्टस्तस्य कार्यं न विद्यतः" इति गीतास्मृ-त्या च ब्रह्मविदः कार्यमात्रानिषेधमङ्गीकुर्वन्ति, तत्कथमत्र ब्रह्मविदः कार्यकरणशिक्षेत्याशङ्कायां तन्मतं दूर्वायतुमाहुः। \* तामसीमित्या-दि \* "अधर्मे धर्मामात या मन्यतं तमसा बृता । सर्वार्थान् विपरी-तांश्च बुद्धिः सा पार्थ तामसी" इति गीतोक्तलक्षणका सर्वार्थवैपरी-त्यबोधिका भ्रान्ता वुद्धिनामसी । तामाश्रित्य ये मुद्धाः वैयासशा-स्रनाशाय सर्वविष्ठवं सगुणब्रह्मविद्याविषयस्य ब्रह्मस्वरूपस्य वेदो-क्तसाधनगुरूपदेशप्रभृतीनां मायिकत्वादिरूपं वदन्ति, ये च तानन तदनुसारिणसे सद्भिः शोच्याः पूर्वोक्तश्रुतिस्मृत्युक्तस्य कार्यकरण-निषधस्य बहिरङ्गसाधनविषयतयाऽन्तरङ्गतद्विषयत्वाभावादबोध-प्रस्ता इत्यतः शोकविषयीकार्या एव, न तुषादेयवाक्याः। गीतायां य-स्त्वात्मरतिरित्यादिवाक्यानन्तरं, "तस्मादेसकः सततंकार्यं कर्म स<sup>्</sup> माचर। असको ह्याचरन् कर्म परमाप्नोति पृरुप" इति तथा कर्म-करणावश्यकत्वकथनात् । अतः शिक्षाकथनमवात्र युक्तं, न तु सा-धननिरूपणस्य प्रासङ्किकत्वकथनम् । साधनसिद्ध्यनन्तरमपि कर्त्तन ब्यतया फलविषयकपरोक्षानुभवरूपतया चावान्तरफलरूपन्वादि-त्यर्थः । नन्विद्मप्रयोजकं, तस्य ताबदेव चिर्रामिति श्रुतेर्वेद्धज्ञानोत्त-रं सद्योमुक्तेरेव श्रावणात् अतो ब्रह्मविदो न किञ्चित् कार्यम् । य-त्पनरत्रोक्तं तत्त् जघन्याऽधिकारिणां सगुणविद्यायतां फलसिद्धाः र्थम् । अत एवाम्रे द्वितीयतृतीययोक्त्कान्तिगमनादिविचारोऽपि यु-ज्यते। तस्मान्नोकं साधीय इत्यत आहुः । \* ब्रह्मविदिखादि \*।

स्वाप्ययस्य च सम्पत्तेरत्र ब्रह्मगतिश्रुती ॥ अन्यथा न, श्रुनेरर्थः स्याच्चेद् व्यासो वदेन किम् ॥ ५ ॥ तामसीं बुद्धिमाश्रिस या मुक्तिः कैश्चिदुच्यते ॥ सा सुपुप्तिश्रुतेरर्थो मोहादेवान्यथा मृतिः ॥ ६ ॥

परब्रह्मविदो गमनाभावोऽर्चिरादिना क्रममुक्तिमार्गेण गमनस्य राहि-त्यं चेत्, शतांशेनापि प्रकारेण भवेत्, तदा एतत् तृतीयपादरूपं शास्त्र, सर्वपाम, अर्चिरादिसूत्रमारभ्य, विशेषं च दर्शयतीत्यन्तानां सूत्राणां विनाशतः-अब्रह्मप्राप्तिपरतया वैयर्थ्याद् वृथा जातम् । का-र्यात्यये परवाप्तेः साधनं विनापि सम्भवादिति । नन्वत्र का उपप-त्तिर्यया एतेषां सूत्रार्थानां परब्रह्मपरत्वं स्थाप्यत इत्यत आहुः । \* स्वाप्ययस्यत्यादि \* । अत्र दहरविद्यारूपे ब्रह्मविद्रतिप्रकरणे स्वाप्ययस्य सुपुप्तः सम्पत्तर्वेद्धप्राप्तेश्चः सम्बन्धिन्यी ब्रह्मगतिश्चती, अथ या एता हृदयस्य नाड्य इत्यारभ्य, तजसा हि तदा सम्पन्नोभ-वतीत्यन्ता, अथ यद्वेतद्रमाच्छ्रीरादुकामतीत्यारभ्य शतं चैका च पुरुषस्य नाड्य इति श्लाकान्ता च ब्रह्माण गमनवाधिकं श्रुती पूर्व वर्त्तेत । अतो भगवदुपन्यस्ते प्रजापतिवाक्येऽपि ते आदर्त्तव्ये । **बेयस्यात्मन उभयत्राष्येक्यात् । यतः प्रजार्पातवाक्यरूपश्रुतरर्थ,ः** अन्यथा न, पृववाक्यविरुद्धो न । यदि स्यात्तदा ब्यासः सर्वस्य ब्राह्मपदार्थस्य निर्णयार्थं प्रवृत्तः फर्लावेवचनावसरे तमर्थे कि न व-देदपि तु वद्देव । तथाचानयोपपत्त्या तेषां ब्रह्मपरत्वं स्थाप्यत इ-त्यर्थः । ननु, न हि द्रष्ट्दंष्टेर्विपरिलोपो विद्यते अविनाशित्वान्न तु द्धितीयमस्ति ततोऽन्यद्धिभक्तं यत् पद्येदित्यादिना मुक्ती भेदद्शीना-भावश्रावणात्तत्र कथं ब्रह्मविदो गत्युपपत्तिरित्यत आहुः। \* ताम-सीमित्यादि \*। पूर्वेकां बुद्धिमाश्चित्य श्रुतौ या निःसम्बोधा मु-किः सांख्यमतविद्यते सा निःसम्बोधा मुक्तिः सुप्राप्तश्चतेरथेः शा-रीरब्राह्मणे तत्सजातीयवाक्येस्तथा सिद्धत्वात् । अतः प्रजापतिवा-क्यांसद्भायां मुक्तां या तथा मातः सा मोहादेव । तस्मात् प्रथमे पादे यदुक्तं तद् ब्रह्मांवदः शिक्षार्थमवः न तु साधनशेषतयत्येव अतो ब्रह्मविदः कार्यं जीवतः पूर्वमुच्यते ॥
आहितः श्रवणादीनां नवक्रत्वोपदेशतः ॥ ७ ॥
दर्शनार्थत्वतो लिङ्गादिप ब्रीह्मवद्यातवत ॥
आहत्तौ श्रवणादीनामात्मेति स्याद् दृढा मितः ॥ ८ ॥
आपाततो दर्शनं तद्भेदेनापि वोध्यते ॥
मतीकोपासनादीनां नैवं भावो हि जायते ॥ ९ ॥
आलम्बनार्थं तत्रापि ब्रह्मदृष्टिविशिष्यते ॥
आदिसादिब्रह्मदृष्टेरङ्गत्वं न स्वतन्त्रता ॥ १० ॥
मनने च निदिध्यासे विशेषश्चोच्यतेऽधुना ॥

मन्तव्यम् । तत्त्वेव भयमिति श्रुतेर्कानोत्तरमपि मननस्यावश्यकत्वा-दिल्था । एवं पादप्रयोजनं निश्चित्य तद्रथमाहुः । अअत इत्यादि ॥। यस्माद ब्रह्मविदोऽपि जीवइशायां फलानुकूलं कार्यमावश्यकम् । अतः पूर्वे प्रथमपादे तदुच्यते । किं तदित्याकाङ्कायामादुः । \* आवृ-त्तिः अवणादीनामिति \*। तत्र गमकं हेतुत्रयम् । नवकृत्वोपदेशतः नवसंख्यां कृत्वा य उपदेशः, नवकृत्व उपदेश इति यावत् । तस्मा-विलङ्गात् समृतिकपाद् बीह्यवघातवच्लश्रवणादीनां दर्शनार्थत्वतो-ऽपीति । सा आवृत्तिः प्रथमेऽधिकरणें उच्यते । तत्फलं द्वितीयमा-इ:। \* आवृत्तावित्यादि \*। \* आत्मेति \*। भगवानात्मा। तथाचेदं तस्यावान्तरफलमित्यर्थः। आवान्तरत्वं साधयन्ति \* आपातत इ-त्यादि \*। भगवतः सर्वात्मकत्वात् सर्वेकपत्वादात्मात्मत्वाच तस्य यत् आत्मसुत्रप्रथमवर्णकोक्तरीत्या आत्माभेदेन दर्शनं तद् आपाततो दर्शनमिति बोध्यते । अपिशव्दाद्यथाधिकारमात्मोपदेशक्पं ब्रितीयं ब्रह्मविदः कार्ये च । प्रतीकमुपासनं येषां ते प्रतीकोपासनाः । आदि-पदात् कर्ममार्गीयाश्च । तेषां हि यतो हेतोर्भावो क्वानित्वं भक्तिवी नैव जायते। अत आलम्बनार्थे ध्यानविषयतया प्रहणार्थे, तत्रापि अन्यैः प्रतीकत्वेनोच्यमाने विषयेऽपि ब्रह्मद्दष्टिविशिष्यते विशेषबोधिका भ-बति । साऽपि तदीयं कार्यम् । तृतीयाधिकरणस्यार्थमाइः । \* आ-दिस्येत्यादि \*। स्पष्टम् । \* मनने चेत्यादि \*।

आसनादिषडङ्गेस्तु चित्तं श्रौतार्थ एव हि ॥ ११ ॥ धारयेदामतेरेवं ततः सिद्धिमवाप्स्यति ॥ धर्माधर्मभयं तस्य नास्स्रेवेति विनिश्चयः ॥ १२ ॥ अग्निहोत्रादिकं कार्यं संन्यासः फल एव हि ॥ षोढा चेत पुरुषो व्यक्तः पारब्धान्ते फलं भवेत ॥ १३ ॥ एतावान प्रथमे पादे निर्णयः सूत्रक्रुत्कृतः ॥ द्वितीये म्नियमाणस्य सर्वेन्द्रियलयः पुरा ॥ १४ ॥ लिङ्गस्पापि शरीरस्य नाड्योत्क्रान्तिरिहोच्यते ॥ दिनाऽयनकृतो नास्य विशेषोऽस्तीति चांच्यते ॥ १५ ॥

अधुना आदित्यमत्या आदित्याद्यपासनेनाऽऽदिखादिभिः फलदानद्वारा माहात्म्यप्रतिपादनेन भक्तिद्वारा मनने, निद्ध्यासे, भावे घञ्र,
निद्ध्यासने च विशेषतो भगवता बहिरन्तःप्राकट्यक्षपश्चोच्यते।तेन
फलस्यापातताऽनुभवप्रकारो मनननिद्ध्यासनक्ष्यं तृनीयं कार्यम् ।
तेन फलमाद्यः। अधासनादीति अ। आसनं भगवतो बहिः प्रकटस्य
उपवेशनम्। आदिपदेनाऽन्तरुपवेशनं लीलापाकट्यं च, तेषां यानि
षडङ्गानि भवणायाद्यक्तः, आत्माभेदद्यष्टिः, तथा ग्राहणम्, अप्रतीकोषासनं, सर्वत्र श्रद्धद्याः, आदित्यादिष्यङ्गर्बुद्धश्च तैश्चित्तं श्रौताथें भगवति धारयत्। तद्यप्, आमतेः, मननमारभ्य, एवम् उक्तप्रकारेण, ततः-तदुत्तरं, सिद्धि भगवदासनादिसम्पादकोत्कटस्नहसम्भवक्षपामवाष्ट्यति। एवम् आप्रायणसूत्रान्तस्यार्थं उक्तः। तद्धिगमादिसुत्रार्थमाद्यः। अधनेत्यादि अ।

अग्निहोत्रादिस्त्रार्थमाद्यः \* अग्निहोत्रेत्यादि \*। फल इति \* फलना-न्तरीयकद्शायाम् । तदावरयकत्वाय फलप्राप्तिप्रकारमाद्यः । \* पो-देत्यादि \* । प्रथमपादार्थमुक्तोपसंहरन्ति । \* एतावानित्यादि \*। द्वितीयस्याद्यः । \* द्वितीय इत्यादि \*। \* सर्वेन्द्रियलय इति \*। पुष्टिमार्गीयस्य भगवति, मर्यादामार्गीयस्य भृतेषु । \* इहेति \*। तृतीये क्रममुक्ती यो मार्गो यस्य ख्रुतेर्मतः ॥
तिन्नर्द्वारोऽन्यमार्गाणामप्राप्यत्वं च वर्ण्यते ॥ १६ ॥
गन्तव्यं च परं ब्रह्म कार्यो लोकस्तु नेति च ॥
तुरीये पुष्टिमर्यादाभेदेन फलमुच्यते ॥ १७ ॥
मभोरेव फलत्वं तिन्नर्द्वीपत्वं च वर्ण्यते ॥
लीलानिसत्वतः पूर्णगुणत्वं च ततोऽिष्तलम् ॥ १८ ॥
अस्य फलप्रकरणत्वेऽिष साधनहृषस्यापि श्रवणस्यान्तरङ्गत्वं
क्राप्यितुं तिन्नर्द्वारम्प्याह ॥

# आवृत्तिरसकृदुपदेशात् ॥ १ ॥

आत्मा वाऽरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्यासितव्य इसादिवाक्यैर्विहितं श्रवणादिकं किं सक्टदेव कर्त्तव्यमुतासक्वदिति भवति संशयः। किं तावद पाप्तं, सक्चदेवेति। तावतेव शास्त्रार्थस्य

जघन्याधिकारिणि उत्कान्तिरित्यर्थः। \* तृतीय इत्यादि \*। \* यस्टेनित \*। अधिकारिणः। \* अन्यमार्गाणामिति \*। अन्ये मार्गा उपान्या येषां ते तथा, तेषाम्। तुरीयार्थमाद्यः। \* तुरीय इत्यादि \*। सामान्यत उक्ता तत्र विशेषमाद्यः। \* प्रभोरित्यादि \*। अत्र प्रभोः फलत्वम्, आत्मा प्रकरणादित्यादिसुत्रद्वये, तिन्नित्रांषत्यं च,तत्त्वभावे संध्यविद्त्यादिसुत्रद्वये। शेषं, जगद्व्यापारवर्जादिसूत्रेषु। \* ततो-ऽखिलमिति \*। ततः—तादशनिक्षणाद्येतोः। अखिलं लीलाविशिष्टं स्वरूपकलमित्यर्थः। एवं पादार्थनिक्षणमुखेनाध्यायार्थं निक्ष्य सुन्त्राणि व्याचिकीर्षन्तोऽत्र फलप्रकरणे साधननिक्षणस्य किं प्रयोजनमित्याकाङ्कायां तत्त्रयोजनं वक्तुं सुत्रमवतारयन्ति। \* अस्येत्यानिद \*। अन्तरङ्गमिति \*। फलपूर्वकक्षाक्षपत्या फलमध्यपातित्वेन तदुपकारत्वम्॥

आवृत्तिरसकृदुपदेशात् ॥ अस्याधिकरणत्वाय विषयादिक-माहुः । \* आत्मेत्यादि \* । सम्पत्तेः । नच तण्डुलिनष्पत्तिफलकावघातस्येव दर्शनफलकानां श्रवणादीनां तिसिद्धिपर्यन्तमाद्यत्तिन्यायप्राप्तेति वाच्यम् । अन्वधातस्य वितुषीकरणात्मकदृष्टद्वारकत्वेन तथात्वमस्तु नाम, प्रकृते त्वदृष्टद्वारकत्वात् सक्नुत्कृतेनैवादृष्टद्वारा फलसम्पाद्नसम्भवादादृ-तिरमयोजिकति प्राप्ते, उच्यते। आद्यत्तिरेव श्रवणादीनां श्रुसभिम्मता । कुतः ?। असक्चदुपदेशातः । छान्दोग्ये क्वेतकेत्पाख्याने, ऐतदात्म्यमिद्द सर्वं, तत्सस्यं, स आत्मा तत्त्वमित क्वेतकेतो इति वाक्येन जडजीवयोबद्धात्मत्वं नवक्वत्व उपदिष्ट्वानः । तथाच स-क्चदुपदेशेनैव चेदर्थसिद्धिः स्यात्तदैकमेवार्थमेकस्मा एकदैवासक्चन्न्नोपदिशेतः । प्रयोजनाभावातः । एतेनावघातवदन्तःकरणदोषनिवर्त्तनं दृष्टद्वारमन्येपामुपदेशानां चरमस्य तस्य शानसाधकत्वमिति मन्तव्यम् ॥ १ ॥

<sup>\*</sup> इति प्राप्त इति \* । द्वाराविचारेणावृत्त्यानर्थक्ये प्राप्ते । हेतुं ज्या-कुर्वन्ति । \* छान्दोग्ये इत्यादि \* ।

<sup>\*</sup> अर्थसिद्धिः स्यादिति \* । अर्ष्टद्वारा स्यात् । \* अव्धातविद-ति \* । सप्तम्यर्थे वितः । तेन तत्र यथा वैतुष्यमेवमत्रान्तःकरणदोष-निवर्सनमतो नार्ष्टमत्र द्वारं, किन्तु र्ष्टमेवात आवृत्तिराव्ययकी । तत्र यथान्येषामव्धातानां वैतुष्यजनकत्वं, चरमाव्धातस्य तण्डुलनिष्पाद्कत्वमेवमत्रान्येषामुपदेशानामन्तःकरणदोषनिवर्त्तनं चरमस्यो-पदेशस्य तु मनसा साक्षात्कारे जनयित्वये तत्सहकारितया शान-साधकत्वम् । शब्दाद्परोक्षमितिवादस्य प्रागेव निरस्तत्वात् । नच चरमोपदेशस्य करणत्वमेवास्त्विति शङ्काम् । तथा सति प्रत्यक्ष-सामग्रीनेर्बव्येऽपि तत् स्यात् । तथा सत्यसकृतुपदेशो मननादिवि-धयश्च मुधेव स्युः । सामग्रीप्रावव्यार्थमेव ततुपयोगात् । प्रवलायां च तस्यां शब्दस्य सहकारित्वमेव, लोके तथा दर्शनादिति । तस्माद् आवृत्तिरावद्यक्येवेत्यर्थः ॥ १॥

## अत्रैव हेत्वन्तरमाह ॥

# लिङ्गाच ॥ २ ॥

श्रुसनुमापकत्वेन स्मृतिर्छिङ्गमित्युच्यते । सा च, "यथा य-थाऽऽत्मा परिमृज्यतेऽसौ मत्पुण्यगाथाश्रवणाभिधानैः । तथा तथा पश्यति तत्त्वसूक्ष्मं चक्कुर्यथैवाञ्जनसम्मयुक्तम्" इसादिक्ष्पा तदा-दृत्तिमेव फलसाधकत्वेनाह ॥ अत्र दृष्टान्तेनापि दृष्टद्वारकत्वं श्रव-णादीनां सूच्यते । आत्मा वाऽरे दृष्ट्व्य इति पदेन श्रवणादीनां फलात्मकं दर्शनं पूर्वमुक्त्वा श्रोतव्यो मन्तव्य इसादिना तत्साध-नानि पश्चाद्यदाह तेनात्मनः परोक्षमि ज्ञानमवान्तरफलक्षपमिति। भक्तिमार्गे परमफलक्षपतत्सजातीयत्वेन च फलमध्यपासेवेति श्रुस-भिमतमिति ज्ञायते । तेन सूत्रकृद्पि फलमकरणेऽपि साधन-

लिङ्गाच ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अत्रैवेत्यादि \* । \* अतैवेति \* । आवृत्तावेव । किं लिङ्गमित्यपेक्षायां व्याकुर्वन्ति । \* श्रुतीत्यादि \* । स्मृतावात्मपद्मन्तःकरणपरम् । \* दृशन्तेनेति \* । चक्षुदृशन्तेन । पवञ्च पूर्वाच्याये कर्मापसंहारे, सर्वधाऽपि त प्रवोभयलिङ्गादित्यनेन श्रवणादीनां भगवद्धर्माणां यद्वद्यकर्त्तव्यत्वमुक्तं तस्याऽवान्तरफलत्वाय तत्वकारोऽत्र फलाध्याये प्रथमत एव सूत्रद्वयेन दर्शितः । तेषां कथमवान्तरफलत्वमित्याकाङ्कायां श्रवणादीनामवान्तरफलत्वे बीजमाहुः । \* आत्मा वाऽर इत्यादि \* । \* तत्याच भक्तिमार्गेऽपि "सतामयं सारभृतां निसर्गो यद्र्यवाणीश्रुतिवेतसामाप् । प्रतिक्षणं न व्यवद्वयुतस्य यत् स्त्रिया विद्यामिव
साधुवान्तां" इति न्यायेनाऽभीष्टकपत्वादवान्तरफलत्वं बोध्यम् । "या
प्रीतिरिविवेकानां विषयेष्वनपायिनी । त्यामनुस्मरतः सा मे दृद्यामाऽपस्पेत्वि"ति वैष्णवे प्रहाद्वाक्याद्पि तथेत्यर्थः । अत्र गमकमाहुः । \* तेनेत्यादि \* । एवमेकेन प्रकारेण सूत्रं व्याख्याय तत्र

विचारं चकारेति निग्ढाशयः। तथापि शाब्दक्रमादार्थक्रमो बली-यानिति न्यायाद् द्रष्टव्य इति पदस्य पश्चात्सम्बन्धे त्क्तरीतिर्नाव-सरं प्राप्नोतीति पञ्चतिचारस्य फलप्रकरणासङ्गतत्वमापततीति प्रकारान्तरेण सूत्रार्थ उच्यते। आद्योत्तरसञ्चदुपदेशाद। श्रुतिर्हि कर्मज्ञानभक्तीः साक्षात्परम्पराभेदेन पुरुषार्थसाधनत्वेन हीनमध्य-मोत्तमाधिकारिणः पति कर्त्तव्यत्वेन प्रतिपादयति। तत्र तेषां स्वकृषं तृतीयेऽध्याये वादरायणेन प्रतिपादितम्। अथ तृरीयेऽध्याये तेषां फलं चिन्सते। तत्रादौ कर्ममार्गस्य फलमुच्यते। ज्ञानभ-क्तयोरेव क्रमेणोत्तमात्युत्तमफलकत्वमनस्तत्साधनत्वेनैवतद् कर्त्तव्यं,

दोषाभावेऽपि अती कमंशानभक्तीनां मार्गाणामुक्तत्वेऽपि शानभक्त्यो-रंव फलत उत्कृष्टत्वं, न तु कर्ममार्गस्यापीति श्रुत्याशयं स्फुटीकर्त्तुः मत्र कर्ममार्गस्य फलजाघन्यमपि बोधयतीति हृदि कत्वा प्रकारा-न्तरेण व्याख्यातुं तद्वीजमाहुः । \* तथापीत्यादि \* । अस्मिन् दर्शने शब्दस्येव प्राचान्याद् यद्यपि शाब्द एव क्रमो सुख्यस्तथापि तन्त्र-द्वयस्यैकशास्त्र्यात् पूर्वतन्त्रस्याप्यादरणीयत्वम् । तत्र च क्रम-लक्षणं, कमकोपोऽर्थशब्दाध्यां श्रुतिविज्ञेषादर्थपरत्वाच्चेत्यत्र, अग्नि-होत्रं जुहोति यवागूं पचतीत्यादी शाद्यक्रमादर यवाग्वाः पाकस्य च वेयर्थप्रसङ्गददृष्टार्थत्वादरं च गौरवात्तमनादृत्य यवाग्वा होम-सम्भवेन पूर्वोक्तदोपासम्भवाद्यक्रम पव युक्त इति निर्णीतम् । तन्न्यायाद द्वप्रव्यादिवाक्यंऽपि दर्शनानन्तरं अवणादीनां वैयर्थ्यप्रसङ्गः फलिसद्भा मोक्षस्यैव सम्भवेनादृष्टस्यापि कल्पनायोग इति शाद्धं तमनाइत्य तेषां साधनतया पूर्वमेव सबन्वो युक्त इति कश्चितुद्धा-वयेत तदोक्तरीतिरनवसरपराहता स्यादतस्तथोच्यत इत्यर्थः । एवं प्रकारान्तरं प्रतिक्षाय तस्मिन् पूर्वाध्यायसङ्गति वदन्तः प्रस्तुतार्थ-माहु:। \* श्रुतिहींत्यादि \*। \* तत्र तेषां खरूपमिति \*। तत्र सा-घनविचारे तेषां कर्मज्ञानभक्तिरूपाणां पुरुषार्थसाधनानां स्वरूपं स्वं प्रति नियतं फलोपयोगि रूपम् । अध्यायार्थमुक्ता सूत्रमवतारयन्ति । \* तत्रादावित्यादि \*! \*तत्कर्त्तव्यमिति \*। कर्म कर्त्तव्यम्। तथाच

न तु स्वातन्त्र्येणेति ज्ञापियतुम् । आद्यत्तिरिति । कर्ममार्गस्याद्यातिः पुनर्ज्ञान्मफलं तद्प्यसक्चत् । इदं पदमादृत्योभयत्रापि सम्बद्ध्यते । तथाचात्र प्रमाणापेक्षायां तदाह हेतुत्वेनासक्चदुपदेशादिनित । श्रुतौ कर्ममार्गे पुनर्जन्मासक्चदुपदिश्यते यतः । अन्यथा सक्चदुपदेशेनैव तद्वगमेऽप्यसक्चदुपदेशो व्यर्थः स्यादतस्त्रथेसर्थः । वाजसनेयिशाखायां पठ्यते, एवमेवायः शारिरं आत्मभ्योऽक्रेभ्यः सम्प्रमुच्य पुनः मितन्यायं प्रात्योन्याद्रवित प्राणायैवेति तत्रैव पुनस्तेन पद्योतेनेष आत्मा निष्कामतीत्युपक्रम्य पठ्यते, तं विद्याक्मणी समन्वारभेते पूर्वपद्या चिति । तत्रैवतदनुपदमेव तद्यथा तृणजलायुकेत्युपक्रम्य पठ्यते एवमेवायं पुरुष इदः शरीरं निहन्साऽविद्यां गमयित्वान्यन्नवरतरं कल्याणतरः रूपं तन्ते पित्र्यं वा गान्धर्वं वा ब्राह्मं वा प्राजापसं वा देवं वा मानुपं वाऽन्येभ्यो वा भूतेभ्य इति । तत्रैवाग्रे पठ्यते, प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यत्कि- श्रुरेभ्य इति । तत्रैवाग्रे पठ्यते, प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यत्कि- श्रुरेभ्य इति । तत्रैवाग्रे पठ्यते, प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यत्कि- श्रुरेभ्य इति । तस्माल्लोकात् पुनरेसस्म लोकाय कर्मण इति । अत्र हेत्वन्तरमाह ॥ लिङ्गाच्च ॥ वेदानुमापकत्वेन स्मृति-

मार्गाऽन्तरप्रवेशे एव कर्मण उत्तमफल्यं, स्वतां मार्गत्वे तु जघन्य-फल्रत्विमिति श्वापनाय कर्ममार्गफलमुच्यते इत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । कर्ममार्गस्येत्यादि \*। \* फल्रमिति \*। साध्यान्तरसाधनव्यापारी-परमजनकं कार्यम् । \* उभयत्रेति \*। साध्ये हेती च। उभयत्र स-म्यन्धस्य प्रयोजनमुच्यते । \* तथाचेत्यादिना \* तथेत्यर्थ इति \*। पुनर्जन्मैव फल्रमित्यर्थः । तेन कर्मवाक्येषु यत् स्वर्गादिक्षं फल्रमु-च्यते तत् प्रतिपत्तिक्षपमेवेति श्रुतितात्पर्यं वोधितम् । वाजसनिय-शाखायामिति \*। बृहदारण्यके शारीरब्राह्मणे । तथाचास्यां श्रुता-वावृत्ताबुपसंहारेणावृत्तावेव पूर्वकर्मव्यापारोपरमश्रावणात् कर्ममा-गंस्य तदेव फल्रामत्यर्थः ॥

ळिङ्गा**च ॥ ळिङ्गपदस्य स्मृतौ प्रयोगप्राचुर्याभावान्नदं** युक्त-

लिङ्गिमित्युच्यते। सा च भगवद्गीतास्रु, त्रैविद्या मामित्युपक्रम्य प-ठयते, एवं त्रयीधर्ममनुपपन्ना गतागतं कामकामा लभन्त इति । आब्रह्मभवनाल्लोकाः पुनरावर्त्तिनोऽज्र्जुनेति च ।

अथवा यथाकारी यथाचारी तथा भवति साधुकारी साधु-भैवति पापकारी पापो भवति पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेनेति श्रुतिर्वर्त्तमानजन्मकर्मणोः पूर्वजन्मसम्बन्धिकर्मानुमाप-कत्वं वदतीति कर्मिणः पुनर्ज्जन्मावक्यकिमिति ज्ञायते । एवं सित लिङ्गत्वेन निद्भपणादिस्यिः सम्पद्यते । निर्दोत्तमार्गीयस्यापि तस्य ज्ञानोपकर्तृत्वमात्रं, न तु जन्मनिवर्त्तकत्वं मानाभावात् ॥ २ ॥

एवं कर्मफलं विचार्य ज्ञानफलं विचारयति ।

आत्मेति तूपगच्छन्ति ग्राहयन्ति च ॥ ३ ॥ पूर्वार्थनिरूपणव्यवच्छेदाय तुज्ञव्दः । ज्ञानिनो हि भगवन्तम

मित्यतः पक्षान्तरेण व्याकुर्वन्ति । \* अथवेत्यादि \* । यथाकारीत्यारभ्य पापो भवतीत्यन्तेन पूर्वकृतकर्मणः फलमुक्ता पुण्यः पुण्येनेत्यादि यद् वदति तदेतज्जन्मीनकर्मणः पूर्वकर्मानुमापकत्वायेव वदति । अन्यथा पुनरुकं स्यादतस्तथेत्यर्थः । सूत्रार्थमादुः । \* एवं सतीत्यादि \* । ननु तर्हि निवृत्तस्य कर्मणोऽपि तथात्वापातो, निवृत्तं
कर्म सेवेतेत्याद्यनुक्रावयर्थ्यं च स्यादित्यत आहुः । \* निवृत्तीत्यादि \* । तथाचाङ्गत्वदशायां तस्य प्रधानोपकारातिरिक्तफलाभावात प्रधानेन क्रानेनेव जन्मनिवृत्तेन तक्षेयर्थ्यमित्यर्थः । अस्मिन् पक्ष
इदं सूत्रद्वयं नाधिकरण्यूपमिति बोध्यम् ॥

अन्ये त्वत्र पूर्ववर्णकोक्तरीत्या जघन्याधिकारिणः श्रवणादि-प्रत्ययाद्वत्तिमात्रं साधर्यान्त । अस्य साधनाश्रयविचारस्यात प्रव-र्त्तने बीजं तु न किञ्चिदपि वदन्तीति तिचन्त्यम् ॥ २ ॥ १ ॥

आत्मेति तूपगच्छन्ति ग्राहयन्ति च ॥ सूत्रमवतार्य व्याकुर्व-\* पूर्वेत्यादि \* । नन्वात्मशब्दः सन्मात्रादिप्रसमसान्तद्वादशळक्षण- आत्मत्त्रेनैवोपासते । तस्या नैरन्तर्ये इनेक जन्मभिस्तयेव तेषां हृदि भगवान् स्फुरति । तदा स्वानन्दांशस्याप्याविभावाद् ब्रह्मभूतः सन्नात्मत्वेनैव ब्रह्म स्फुरितमिति तदानन्दात्मकः संस्तमनुभवति । एतं स्थितः पारब्धसमाप्तौ देहापगमे तत्रैव प्रविष्टो भवति । एता- ह्याः सर्वोपकारीति परार्थमपि तस्मै भगवता ज्ञानं दत्तमिति पव-चनमपि तस्य फलान्तः पातीसिकारिण्युपस्थिते तथवोपदिशति

विशिष्टवस्तुबोधकः । इतिशब्दः प्रकारवाची।तस्य च विस्मृतकण्ठ-मणिक्षानवज्ञानं मोक्षसाधनमित्यवार्थोऽत्राङ्गीकार्यः । यत उपग-च्छतीत्यस्य ज्ञानार्थतेव प्रांसद्धेति साधनाश्रय एवात्र विचारः प्रती-यते इति कथमस्य फलाश्रयत्वमित्यतस्तदुपपादयन्ति \* ज्ञानिनो हीत्यादि \* । ज्ञानिनो ज्ञानमार्गीयास्ते हि, आत्मेत्येबोपासीत स म आत्मति विद्यादित्यादिवाक्येभ्य आत्मत्वेतैव भगवन्तम्यासते । तस्या उपासनाया नैरन्तर्ये, बहुनां जन्मनामन्ते ज्ञानवान् मां प्रपद्यत इति स्मृतेरनेकजन्मभिरात्मत्वेनैव भगवान् हृदि स्प्ररतीति त्वं वै अहं भगवा देवते अहं वै त्वं भगवा देवते इति व्यतिहारादवसीयते। तदा बहुभ्यासे जीवानन्दस्याप्याविभीवात् सचिचदानन्दानां त्रया-णां प्राकट्ये, ब्रह्मैव सन् ब्रह्माऽप्येतीति श्रुतेब्रह्मभूतः सन्, आत्मत्वेतै-वेत्याद्यक्तरीत्या ब्रह्मानन्दात्मकः सन्नात्मानं साक्षात्करोति । ततः प्रारम्धसमाप्तौ ब्रह्मण्येव प्रविष्टो भवतीति मुख्यं ज्ञानिनः फलमुपग-च्छन्तीत्यनेनोक्तम् । ग्राहयन्तीत्यनेनाऽवान्तरं तदुच्यतः इत्याशयेन तद्वपपादयन्ति। \* पतादश इत्यादि \*। \* मलान्तः पातीनि \* भगव-त्क्रपाकार्यत्वात् फलान्तःपाति।तथाचाऽयं सूत्रार्थः।इतिशब्दः प्रकारे पूर्वसूत्रद्वये श्रवणाद्यावृत्तेरुक्तत्वाच्छ्रत्रणादौ च ब्रह्मण एव विषयत्वा-त्तत्प्रकृतं ब्रह्म आत्मा स्वात्माद्दति एवंप्रकारेण उपगच्छन्त्यन्भवन्ति। तत्क्रतन्यायेन तत् प्राप्तुवन्ति, अन्यानप्यधिकारिणा प्राहर्यान्त.उप-दिशान्त चति बोध्यः। ननु भर्वात्वद्मेवं, तथापि आत्मत्वेन ब्राहण-स्य ताइश्रव्हणाऽनन्तरभावित्वाद् उपगच्छन्तीत्यस्य ज्ञानमेवार्थत्वेन

च । एतदेवाह । आत्मेसादिना । उप समीपे गमनं प्रवेश इति । यावत् ॥

अथवा । ननु ज्ञानभक्तयोरनादृत्तिः फलमत उत्तमे ते, न तु कर्भेसारायेन कर्मणः फलमादृत्तिरित यश्चिष्किति तत्रेदं चिन्सते। न स पुनरावर्त्ततः इति श्रुतिः सर्वथाऽतःदृत्तिमाहो। साविविकी तामऽमरबाब्देन तिबद्धितिभव। किमत्र युक्तमः। साविधिकृतिवित। तथादि पूर्वकर्मनैयसस्य त्वयाप्यङ्गीकार्यत्वातः तस्य परोहैकस्व-

प्रतीयते, न त् प्रवेश इत्यत आहः \* उपेत्यादि \*। तथाचोपगच्छः •ती<mark>त्यत्र कर्त्रपेक्षायां साधक</mark>तात्रस्य प्रहीतुमशक्यत्वाज्ज्ञानिन एव कर्तु वेन वाच्याः । तथा सात कर्तृतिवेशपण वेतैव तत्वाप्त्या ऽस्यार्थ-इयसंत्राहकत्वाद्यांगान्तरंण तस्य फलवांघकत्वं नायुक्तम् । अत्र फलस्येव प्रकरणादिति । तथाचात्म्राति प्राप्ते पुरुरावृत्यभावाज्ज्ञानस्य अनावृत्तिरंव फलित्यर्थः। अस्मिन् पक्ष एतस्यापि सूत्रस्य नाधि-करणत्वम् । पूर्वशेषस्यात् । एवसत्र शानफलस्य कथनात् कैमुनिकेन भांक्रफलस्य सूचितत्वेऽव्यविवेचितत्वात् तद्विवेचनःय पूर्वसू-श्रयोद्धितीयवर्णके यदुक्तं तद्पष्टम्माय चेदमाप आंवकरणान्यर-मेवेत्यारायेनाहुः \* अथवेत्यादिं \*। \* तर्वात \* अवावृत्ताः। विषय-मका सरायमाहः । \* न म इत्यादि \* । उक्तवाक्येन गृहिग्रां-पसहारस्यलं कर्मकरणमुक्तमः। सन्न्यासिनौ हाने स्वरूपोपकाराय क्षमंकरणं सर्वापेक्षास्तर्त्रात स्थापितम् । कर्मणां प्रराहेकस्वभावत्वं न संयम र धिकरणे पूर्वसूत्रयोर्द्धितीयवर्णके च व्यवस्थापितम् । एवश्च ज्ञानवता कर्मकरणेब्युनगर्शात्तश्चत्या ऽऽवृत्तिश्चत्योर्विरोध आ-पतीति तत्सन्दे त्वीजं बोध्यम् । पूर्वपक्षम्पपदियन्ति । \* तथाही-त्यादि \* अनावृत्तिश्रृतः पूर्व यावदायुषमेव वर्त्तर्याचित श्रवणादना-**वृत्तेः पूर्वे जीवद्दशायां क**र्मनेयत्यस्य त्वया मिन्दर्शन्तनाप्यङ्गीकार्यत्वा-त कर्मणां च प्ररोहंकखमावत्वात खभावस्य च तुर्गतकमत्वाज्ञ-न्मान्तरे पूर्वकर्मफलानुभवस्यावद्यकत्वादनाद्येत्रश्रुतिः पूर्वान्रराधन सावधिकी व तां वदतीलर्थः । एवमावृत्ती साधकमुकाऽनाव- भावत्वात्तस्य दुरितिकवत्वात्तर्फलानुभवस्यावश्यकत्वातः । अपिय, य एवं विदुर्शित श्रुतः सित ज्ञाने हि सा । यतो वासः, अष्टग्रो न हि गृग्रव इयादिश्रुतिभ्यो ब्रह्मज्ञानासम्भवातः । इत एव भिक्तरिप पत्युका विदिवन्या । ज्ञानाविषये स्वहासम्भवातः । किञ्च सर्वस्य वशी मर्वस्येशान इयादिश्रुतिभ्यो, यस्यावतारकर्मान्णि गायिति ह्यस्मदाद्यः, न यं विद्वित तत्त्वेनेसादिस्मृतिभ्यश्च का प्रत्याशा जीवस्यातिहीनस्य तत्प्राप्तौ । अत एवोपदेशाऽसम्भवोऽपीति प्राप्ते प्रसाह । आत्मेतीसादिना । तुशब्दः पूर्वपक्षान्रास्तः । अत्रायमाश्यः । ससमुक्तं भवता । तत्रोच्यते । यथा-ऽगृह्यत्वातिमहत्त्वादियमी भगवति सन्ति तथा सर्वात्यवमित्वमित् । य

सो बाधकमाह । \* अपिचेत्यादि \* । \* संति \* । अनाषृत्तिः । तथाच ज्ञानाभावे तत्कार्यभृता अनावृत्तिर्राप न व<del>क्</del>तुं **शक्या ।** नव भक्त्या संत्यत आह \* इत इत्यादि \*। तथाच भक्तेमाहात्म्य-क्षानपूर्वकस्तेहरूपत्वात् स्तेहस्य च क्षानोत्तरमेव सम्भवेन तदावि-षये स्तेहस्याशक्यवचनत्वेन भक्तरप्यसम्भवादित्यर्थः । एवं प्रमा-णवळेत साधनदीर्वेष्ट्यह्रपं वाधकमुक्ता फलविचारणापि तदाह । किञ्चेत्यादि अ। अत्र श्रुत्या प्राप्तिदीर्घट्यं, स्मृत्या च तत्साधनभू-तज्ञानदीर्घट्यमुक्तम् । नच केवलकरणवरेन ज्ञानासम्भवेऽपि श-द्धसहकृतेन ज्ञानसम्भव इत्याशङ्क्य निराचष्टे \* अत एवेत्यादि \*। शब्दों हि श्रुतः सह करोति । श्रवणं चोपदशादुपदेशश्च ज्ञानादतो गुरुरेव, ज्ञानदीर्घट्यादुपदेशस्याष्यसम्भव इत्यर्थः । तथाच सर्वथा-ऽताबृत्तो साधकत्याभावाद् वाधकानां च बहुनां सत्त्वादनावृत्तिः सावधिक्येवःक्रीकार्येति कर्मज्ञानभक्तीनां फलतो न कश्चिद्विशेषः। बस्तृतस्तु तयोः सम्भव एव दुर्वेट इति कर्मफ क्रमेव फलं, नान्यदिति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्तः पूर्वे ज्ञानदौर्धन ट्यमप्राप्यत्वं च परिहरन्ति । \* तुशद्ध इत्यादि \* प्रापयतीत्य-न्तम् \*। \* सत्यमुक्तमिति \*। यतो वाच इत्यादिना, किञ्चत्या-

आत्मिन तिष्ठिनिसादिश्चितिष्वात्मत्वेनैवोक्तेः । सर्वधर्माश्चयत्वेऽिष यदा यं धर्म पुरस्कृस लीलां कराति तत्कार्यमेव तदा सम्पद्यते । हितकारित्वस्वभावत्वात् तस्य। एवं सितं यस्मिन पुरुषे यदाऽ इत्मत्वेन लीलां कराति तदा स्वभाष्यनुकूलप्रयत्नवन्तं विधाया मानं प्रापयाते । नन्कं दुरिनक्रमः कर्मस्वभाव इति । नेप दोषः । न ह्यापयाते । न्यकं दुरिनक्रमः कर्मस्वभाव इति । नेप दोषः । न ह्यापयाते व्ययमोपधमाप गोरवाय भवति, तेन न तिन्वद्यत्तिन्वां । व्यापादनकस्वभावमाप विषमाशीविषं तद्यगमपदुतर-निगमसङ्गमो नापगमयातं वा। तथा भगवद्यितं तद्यं च कृतं कर्मन कर्मनाशाय भवतीति न वक्तं शक्यम् । कर्ममोक्षाय कर्माणि

दिना च यद्कं तत्सत्यमुक्तम् । \* आत्मत्वेनति \* । शरीरभूतस्या-SSEमनो नियामकत्वेन । \* तस्येति \* आत्मनः । तथाच कर्मस्वभाव-वदातमस्वभावस्यापि तथात्वात् स्वयंमव भगवान् स्वलीलानुसारण ज्ञानप्रणाड्या मांकप्रणाड्या वा यथाधिकारं स्वातमानं प्रापयनीति. न ज्ञानमत्त्र्वात्मप्राप्तीनां दोधेटचिमन्यथं:।अत्र शङ्कते । **\* नांचत्यादि \*** तथाचात्मकर्मणोरुभयोर्राप स्वभावस्य तथात्वादनावृत्तिसावधिक-त्वाऽनवधिकत्वयाः संशय एव पर्यवस्पतीत्यर्थः। एतत् समाधातं कर्मस्वभावातिक्रमप्रकारं व्यत्पादयन्ति। \* न हीत्याद \*। तथाच यथाऽक्षीपध्ययोर्द्रव्यत्वेन भक्ष्यत्वेन च तीत्येऽपि तयानेकस्वभावत्व-मपि तु स्वभावभदो, यथा च निगमस्य विपादिस्वभावनाशकत्वेऽपि तत्कार्यप्रतिवन्धकत्वं तथात्र आत्मनि सर्वेन्द्रियाणीत्यादिबोधितस्य भगवदर्षितस्य तद्र्थे कृतस्य च कर्मणः कर्मत्व तुरुवेऽपि म्बभावमे-हो वां, भगवदर्पणादेस्तत्स्वभावानवर्त्तकत्वं वेत्यदोषः । उक्तं च मार्कण्डेय रौच्यमन्वन्तरं "आवद्याऽप्युपकागय विषवज्जायते नृ-णाम् । अनुं छताभ्युपायेन बन्धायाऽन्यायाता हि सा"इति । अविद्यति विद्याभिन्न कर्म, भावरूपमञ्जान चत्युभयमाप सगृह्यते । एतदेव श्चतितात्पर्यामत्यत्र गमकमाद्यः। \* कमनाशायेत्यादि \* । एतदे-कादशस्कन्धं योगश्वरवाक्यं, "परोक्षवादो वेदोऽयं बालानामनशा- विधत्ते ह्यगदं यथेति वाक्यात् । अग्राह्यत्वग्राह्यत्वविरोधापहारस्तु जीवतामध्येव्यरेच्छाभ्यां पुरेव कृत इति नाधिकमत्र निरूप्यम् । इतिशब्दो हेत्वर्थे । तथाच भगत्रानात्मा भवति सर्वेषां जीवानामतो हेत्रोरुकितिस्या तदनुप्रदेण तमुपगच्छन्ति । ज्ञानमार्गेऽङ्गीकृतास्त्वात्मस्त्रेनैव ज्ञानादुप समीप एव गच्छन्त्युक्तरीसाऽक्षरात्मके तत्रैव मित्रिष्टा भवन्तीसर्थः । भिक्तमार्गेऽङ्गोकृतास्तु साक्षात् प्रकटे पुरुषोत्तमे सति तद्भजनार्थमुप समीपं गच्छन्तीसर्थः ।

सनम् । कर्मनाशाय कर्मणि विधत्ते द्यगदं यथे"ति। कवित्तु क-र्ममोक्षायेतिपाठस्तदाऽप्यर्थतील्यम् । आत्मस्वभावस्य तु न नाज्ञादि-शङ्का । अनुचिछत्तिवर्मीत श्रुतेः, सर्वस्य वशीत्यादिश्रुतेश्च ततोऽ-धिकवलस्यान्यस्याभावात् । नतु विरुद्धधर्माधारत्वाद्धर्मा एव स्वभा-ववाधका भवन्त्वत्याजङ्म नेषामप्यवाधकत्वमाहुः \* अग्राह्मेत्या-दि 🛊 । एतेन ज्ञान।दिद्यैर्घटयमपि परिहृतम् । एवं बाधकं परिहृत्य सूत्रं व्याकुर्त्रान्त । \* इति शब्द इत्यादि \* । आत्मशब्दार्थस्तु सर्वा-न्तर्यामित्वादिरूपः पूर्वोक्त एव । एतांवान् परं विशेषो यज्ञानिनां प्रत्यग्रसत्वप्राधान्येन तत्स्फ्रुत्तिभकानां तु सर्गत्मत्वपरमिष्रय-त्वःनन्दप्राधान्येनीत । अत उक्तरीत्या यस्य मार्गस्य या रीतिः क्रमा-कमादिना ब्युत्पादिता तथा रीत्या तं प्राप्तुवन्तीत्यर्थः । उपगमनं विभजन्ते । \* ज्ञानमार्ग इत्यादि \*। \*भजनार्थम्पसमीपे गच्छन्ती-ति \* मुक्तांपस्य्यत्वस्य पूर्वमुक्तत्वाद्, ब्रह्मविदान्नाति परिमत्युक्तायाः परप्राप्तः, सोऽइनुत सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चितत्यत्न ब्रह्म-साहित्येत श्रावणाद्धमविद्यायामात्ममिथुनत्वस्य श्रावणाच तथेत्य-र्थः । अत्रेहं सम्पद्यते । भक्ता हि, पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वा जुरस्तनन्तेन असृत्वमेतीत श्वेताश्वतरश्रुत्या, आत्मेत्येवापासीते-त्युकात्र, आत्मानं प्रियमुपासात इंश्वरे। हि तथा स्यात. आत्मानं लारमुगावीत इत्यकस्मिन् प्रकरणे त्रिधोपासनश्रावणाज्ज्ञानयज्ञेन घाष्यन्यं यजन्तो मामुपासते, एकत्वन प्रथक्तेन बहुधा विश्वतामुख- एवं श्लेषोक्तिरियमिति ज्ञायते । सम्प्रदायानुद्दत्तिरिप भगव-दिक्रोबेन द्वाः स्वयं येन मार्गेण फलं प्राप्तास्त मार्गमन्यानिष ग्राहयन्त्यु ।देशस्त्रोभयत्राप्यात्मत्वमेव हेतुरन्यथा ऽत्मारामस्य सर्व-निर्पेक्षस्येवं करणासम्भवेन मोक्षमार्गाप्रसिद्धिरेव स्यात । तस्मात् सर्वयानाद्दत्तिरेव श्रुयाभिमतेति क्षेत्रम् ॥ ३ ॥

नन्त्रात्मत्त्रेनोक्तिरुपासनार्थेति नोक्तं साधीय इसत उत्तरं पटति ।

न प्रतीकेन हि सः ॥ ४ ॥

मिति गीतासमृतेश्च स्वात्मतया स्वात्मात्मतया च प्रियतया देहमारभ्य यावन्तो भजनीयाः प्रियासत्वात्मत्वेन चोपासते इति तत्कतुन्यायात् पृयगवसमीपे तिष्ठन्ति । ज्ञानमार्गीयासतु त्वं चे अहं भगवो देवते अहं चै त्वं भगवो देवते इति व्यतिहारेण स्वात्मत्येवोपासते इति तत्क-तुन्यायात्त्रवेव प्रविधान्त । अतो ज्ञानिभक्तयोरुभयोरप्यत्मत्वेनोपा-सनत्य तृत्यत्वेऽपि उपासनाप्रकारभेदादेवं फलभेद् इति । उभयस-द्वार्ययोगेण । अन्ययोचद्भिप्रयाद्, गृह्णन्तिन्येवं ब्रूयादतस्त्रथेत्यर्थः । पर्व मार्गद्वयस्य मुख्यं फलं निर्कापतम् । अवान्तरफलं वकतं द्रोषं व्याक्तवीन्त । \* सम्प्रदायत्यादि \* । इति दान्द्रो हेतौ व्याख्यातस्त-व्याक्तवीन्त । \* सम्प्रदायत्यादि \* । इति दान्द्रो हेतौ व्याख्यातस्त-व्याक्तवीन्त । स्वाक्तवाद्ययादि क्ष । इति दान्द्रो हेतौ व्याख्यातस्त-व्याक्तवीन्त । स्वाक्तवाद्ययादि क्ष । इति दान्द्रो हेतौ व्याख्यातस्त-व्याक्तवीन्त । स्वाक्तवाद्ययाद्य कथे हतुत्वमित्यादाङ्कायां तत्रापि तत्यहेतु-त्वं ब्युत्पाद्यितु मार्गद्वयप्राहणेऽपि तस्य हतुत्व व्यक्तीकुवीन्त । \* उन्यवेत्यादि \* उभयवेति \* । मार्गद्वयोपदेशे । । सद्धमादुः—

\* तस्मादित्यादि \* । यस्माद्भगवतः सर्ववासत्व सर्वेकानत्वं चेति न तत्स्वभावस्य पर्यावृत्तिः किन्तु कर्मण एव स्वभावपर्यावृ-चिरतस्तर्थेति तात्पर्यभ्रमण कियमाणकर्ममागं एवावृत्तिः फलं, न तु तात्पर्यज्ञानपूर्वक भ किमार्गीयत्वेन ज्ञानमार्गीयत्वन वा कियमाणे निवृत्तिक्षपे कर्मणोस्यनावृत्तिफलकत्वाज्ञानमक्ती उत्तमे इत्यर्थः ॥३॥

न प्रतीकेन हि सः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नान्वत्यादि \* ।

अतद्रो तत्त्वेनोपासनं हि प्रतीकितित्युच्यते । तथाच ताद्दशेन तेन स मोक्षो न भौतित्यर्थः । श्रुतितिद्धत्वानास्ति मोक्ष इति न

अयार्थः । आत्मत्वेत ज्ञानस्याभेदे तादातम्ये वा पर्यवसन्नत्वासत्त-न्यार्गरीया आत्मत्वेत ज्ञानात्तत्तनमार्गीयो मोक्षोऽनावृत्तिद्धपः फल-भित्युक्तम् ।

तदयुक्तम।पादोऽस्य विश्वाभूतानि, ममैवांशा जीवलोक इत्यादि-ष्वात्मा ब्रह्मांशन्वेन सिद्धः। अहमात्मा गुडाकेशेत्यत्र विभूतिरूपत्वेन च। एवं सति यथा सर्वे खिठवदं ब्रेग्नेत्यादी सर्वादिबंह्यत्वेनीपा-सनार्थं स्तृयंत, तथा आत्मत्यवापासीतत्यादी स्वातमा परमात्मत्वेता-पासनार्थे स्तूपने। एवं भनि तत्र यथा ब्रह्मत्वेनोक्तिरुपासनाऽर्था, तथा स्वात्मन्याप परमान्मे।किरिति न पूर्वोक्तं साबीय इत्यर्थः। व्या-फुर्वन्ति । \* अतद्रूप इत्यादि \* । स यमात्मत्वेतांकिष्ठवासनार्या, परन्तु तया श्रुषा अःमस्त्रप्रवययोपानितःयोमिति वोध्यते, न त्वा-रम बजानस्य फलं निर्विद्ध्यो । तस्या अकृत्स्तत्ववारणार्थत्वात् । पूर्वे प्राणक्षेत्र प्राणो भवतीत्यः युक्ता तान्ये नान्यत्य कर्मनामान्येव स्र योऽत पकैकमुपासे न स वेदाऽकृतस्तो होपोऽन्त पकैकेन भवतीत्युका अफ़त्स्तत्ववारणार्थम्, आत्मे येवोपानी देति चद्रवश्रे, अव सर्व एकं भवन्ती याह । तेनात्मत्वात् सर्वक्षपस्य प्राणादिना एकदं-शहपेण यदुपासनं तत्प्रतीकह्रपं नाइशन तेन मोक्षो न भवतीति सिद्धान, न त्वात्मत्वेन ज्ञानानमोक्षो न भवतीति । अत्र होते सर्व एकं भवन्तीत्यनन कृतस्तत्वरूपस्य फलस्यात्मापासने बाधितत्वात । कुत्स्तत्वं सर्वभावपूर्वकक्षा. सर्वभावश्च मोक्षपूर्वकक्षात तत्रेव पुरुष-विवजाह्मणे तहीतत् परयन्ज्रीयजीमदेवः प्रतिपदे इत्यत्र सिद्धम् । अतो मोक्षपूर्वकक्षाया अत्र बोधनादात्मनः परमात्मत्वेनोपासनायां मोक्ष एव फर्जामात सिद्ध्यति । तथाच फलस्यापः वाक्यतात्वर्यनि-णीयकत्वानमाञ्चरूपण फलनात्मोपासनवोधकश्रुतिनात्पर्यं निणीयते । अतः श्रुतिसिद्धत्वात्र मोक्ष इति न वक्तुं राक्यामिति नेत सूत्रेण बोध्यते । अत आत्मनः परमात्मत्वेनोपासतं प्रतीकोपास-र्नामाते तवाभिमतमसङ्गतमित्यर्थः । अस्मिन् पक्षे आत्मत्वेनापासन- बन्तुं शन्यमिति भावः । अथवाऽऽत्मत्वेनोक्तिरुपासनार्थेति वद्न् वादी वक्तव्यः । फल्लार्थमेत्र तत् । फल्लं च श्रुस्युक्तस्त्ववेश एवे-ति त्ययापि वाच्यम् । एवं ससादौ ज्ञानमार्गेऽसुपपित्तमाह । न मतीकेऽनात्मभूते ज्ञानित उपगमः पूर्वोक्तः भवेशः सम्भवतीति शेषः । भक्तिमार्गेऽपि तामाह । न हि स इति । न हि प्रतीको-पासने स लोकवेदमसिद्धः पुरुषोत्तमोऽस्त्युपास्यत्वेन, येन तत्मा-कट्यं स्यात, तदुपगमनं चेसर्थः। एवं ज्ञानभक्तयोः फलसक्ता सा-धिता ॥ ४॥

स्याऽप्रतीकोपासनत्वाज्ज्ञानभक्त्योः फलवक्ता यद्यप्यायाति तथापि, न हीति पद्द्वयं सूत्रे व्यर्थे स्यादित्यतः प्रकारान्तरेण सूत्रं ज्या-कुवर्नताऽवतारयन्ति । \* अथवेत्यादि \* । तदिनि \* । उपासनम् । उपासनस्य फरुं च ब्रद्धीव सन् ब्रह्माप्यतीति श्र्युक्तस्तस्मिन् ब्रह्मः ण्युपासकस्य जीवस्य प्रवेश इति त्वयार्शाप वाच्यम् । अन्यथा उपा-सर्नावधानस्य वैयर्थ्यापत्तेः । एवमात्मापासनस्य फलवत्त्वे साते आदौ पूर्व ज्ञानमार्गेऽनुवपत्तिम्, एकदेशोपासनेन फलाभावबोधि-कां युक्तिमाहेत्यर्थः । उपगच्छतीति पूर्वसूत्राद्वुबुत्य, न प्रतीक इति सूत्रभागस्यार्थमाहुः। \* न प्रतीक इत्यादि \*। \* प्रतीक इति \*। अनात्मभूते मनअदौ ब्रह्मत्वेनोपासितं प्रतीकत्वात्र ब्रह्मणि प्रवेशः फलं, र्वकन्तु मनअ। द्युपासनासूक्तमेव । अत्र तु ब्रह्मणि प्रवेशस्योपपा-दितत्वान्न प्रतीकत्वामन्यर्थः । शयमवतार्य व्याकुर्वन्ति । \* भक्ती-त्यादि \*। तथाच यदीद प्रतीकोपासनं न स्याद् अत्रोपास्यः पुरुषो-त्तमो न स्यात् । यतोऽत्र पुरुषात्तम एवात्मत्वनोपास्यो, न त्वात्मा पुरुषोत्तमत्वेन । उपक्रमे सृष्टिकतृत्वरूपब्रह्मालङ्गेन, अये च आत्यानं प्रियमुपासीतेति विशेषकथनेत्, ईश्वरत्वकथनादिना च तथा निश्च-यात् । अतो नंदं प्रतीकोपासनमित्यर्थः । सिद्धमाहुः । 🗯 प्वमित्या-दि । तथाच मोक्षफलकं ज्ञानिनामात्मत्वेनोपासनं न प्रतीकम् । अकृत्स्नत्ववार्रणार्थत्वात् । भक्तानां चात्मत्वनोपासनं पुरुषोत्तमपर्य-वसायीत्यतोऽपि न प्रतीकम्।

नतु सर्वे खिल्वदं ब्रह्म, आत्मैवेद ५ सर्वमिसादिश्रुतयः सर्वत्र ब्रह्मदृष्टि मुक्तिसाधनत्वेनोपदिशन्ति । सा च प्रतीकात्मिकैवेति कथं प्रतीकोपासनस्य न मोक्षसाधकत्वमिति प्राप्त उत्तरमाह ॥

#### ब्रह्मदृष्टिरुत्कर्षात् ॥ ५ ॥

सर्वत्र ब्रह्मदृष्टिनं प्रतीकात्मिका सर्वस्य वस्तुतो ब्रह्मात्मक-

अतः पूर्वोक्तं तवाभिमतमसङ्गतिमत्यर्थः। प्रवमप्रतीकोपासनेन ज्ञानभक्त्याः फळवक्त्वे सिद्धे तयोरनार्वाक्तफळकत्वेन तदङ्गभूतकर्म-णोऽप्यनावृत्तावेव पर्यवसानमित्यपि बोध्यम् ॥ ४॥

ब्रह्मद्दष्टिरुत्कर्षात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । सक्तिमाधत्वेनेति \*। परम्परया साक्षाच तत्साधनत्वेन। सा च प्र-तीकारिमके बेति । ब्रह्मकार्ये ब्रह्मांशे च ब्रह्मदृष्टिकपत्वात्तथा । तथाच इदं चाक्यद्वयं छान्दोग्यस्थम् । तत्र प्रथमं शाण्डिल्यविद्यास्थम् । तेन शुद्धान्तः करणस्याऽत्रे यस्य स्याद्देखनेन भगवत्वाप्तिकपं फलम्-क्तम् । द्वितीयं सनत्कुमारनारदसंवादस्थम् । तत्रापि, न पद्या मृत्युं प्रयतीत्यादिना तमसरपारं द्र्ययतीत्यन्तेन मुक्तिरूपमेव फलमुक्तम्। तच्चोपासनद्वयमपि प्रतीकरूपम् । सर्वरूप आत्मनि प्राणाङ्येकदे-शहिष्टवद् ब्रह्मकार्यक्षपे जगित ब्रह्मांश आत्मिनि च ब्रह्महिष्कपतया अतद्वपे तत्वेनापासनरूपत्वात् । तस्माच्च मुक्तिरुक्तेति प्रतीकेनापि मक्तिसिद्धौ फलेन विषयेण च निर्णयाभावादात्मत्वेनोक्तेमीक्षफल-कत्वोक्तेश्च ताइराप्रतीर्कानवारकत्वकथनं न साधीय इत्याजङ्गया-मुत्तरमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* सर्वत्रेत्यादि \* । सर्वोस्मन् प्रपञ्चे या ब्रह्मदृष्टिः सा न प्रतीकात्मिका । कार्यस्य कारणात्मकत्वेन प्रपञ्चस्य ब्रह्मात्मकतया वस्तुनो ब्रह्मात्मकत्वस्य श्रृत्याभप्रेतत्वा-त्।अन्यथा सर्वे खर्ट्यित वाक्ये तज्जलानिति सर्वविशेषणमुपासना-हेत्रत्वेन न वंदेत् । स्रत्वित्यव्ययं च न वदेत् । तद्विनापि प्रतीको- त्वात । सा च नोपदेशसाध्याऽतो नोपदिश्यते, किन्त्वनृद्यते । सा त्वधिकारोत्कर्षात स्वत एव भवतीति प्रतीकोपासनस्य न मु-क्तिसाधनत्विपति साधूकम । एतदेवोक्तयनेन सूत्रेण ॥ ५ ॥

पासनाया वाचो धेनुत्वापासनवत्सुखेन सिद्धेः । अत इयं मनना-त्मिका । अत प्वाांग्रमवाक्य, स कतुं कुर्वतिति शब्दान्तरेण मनन-मुपदिश्यते, भेदरिष्ठिजनितमयाभावार्थम् । अन्यथा तत्त्वेत्र मयं विदुषोऽमन्वानस्येति श्रुत्यन्तराद्भयापक्तेः । श्वेतकेतुविद्यायामप्यादृ-च्या मननमेव बाध्यते । मैत्रेयीब्राह्मणसनत्कुमारविद्यादिषु त्वनूद्यते यतः साऽधिकारात्कपीद्व सेत्स्यतीत्यभिष्रायेण । एवं मनो ब्रह्मे-त्यपासीनेत्यादावपि मनो ब्रह्म इति हेनोस्तत्रोक्तफलार्थमुपासीनेत्ये-वमुपासनाहेतुत्वेनानुद्यते, न तु विषयत्वेनोपिद्दिश्यते । सा त्वेवं क्षात्वोपासने क्रियमाणेऽधिकारोत्कर्पात् स्वत एव भवति । अतस्त-त्र मुक्तिफलकथनेन त्वदुक्तंषु प्रतीकेपूपासनेषु न मुक्तिफलकत्व-सिद्धिरतः पूर्वोक्तं साध्वेवत्यर्थः । तथाचोपामनावाक्यगतस्यात्मश-द्धस्य प्रतीकापासर्नानवृत्त्यर्थत्वात् सर्वत्रात्मद्धरप्रतीकत्वादात्मश्-द्धब्रह्मशब्दयारीकार्थ्यात सर्वत्र ब्रह्मद्यी साक्षात्परम्परया च माक्ष एव फलमिति श्रानभक्त्यारनार्श्वाक्फलकत्वमप्रत्यहामिति सिद्धम् । नच यदि ब्रह्मर्राष्ट्रने कुत्रापि प्रतीकात्मिका, तह्यात्मनोऽप्यन्यतुल्य-त्वात् पूर्वसूत्रे आत्मत्वेन ब्राहणमेव कुत उक्तं, विशेषाभावादि-ति वाच्यम् । सर्वत्र जडे सदंशमात्रस्य प्राकट्येन जीवात्मनि चि-दंशस्यापि प्राकट्यंन, हा सुपर्णा, ऋतं पिवन्ताविति श्रुतिक्यां सन्ति-त्वेककार्यकारित्वयाः श्रावणन, सरूपा इति साजात्यश्रावणेन, त्वं वै अहं भगवा देवते अहं वै त्विमिति व्यतिहारश्रावणेन च, "अहं भवाषा चान्यस्त्वं त्वमेवाहं विचक्ष्व भीः । न नी पर्श्यान्त कव्य-दिक्दं जातु मनागपी"ति छिद्राभावस्मरणेन च विशेषवाहुल्यात् । प्तिश्विगमर्यान्त । \* प्तदेवेत्यादि \* । तथाच ब्रह्मदृष्युपदेशबोधना-र्थ नेद सूत्रं, किन्तु ब्रह्मत्वस्य फलदाने हेतुत्वेन बोधनार्थमित्यर्थः॥ अन्य तु, आत्मेतीत्यादिस्त्रत्रत्रयं प्रत्यक्रमधिकरणत्वनोषग- च्छन्त आग्रेश्घेकरणे शास्त्रोक्तलक्षणः परमात्माश्हमस्मीति प्रहीन्तव्यः?िकं वा मदन्यः इति संशये मदन्य इति प्राप्तम् । परमात्मनो-श्वित्तपाप्मादिगुणकस्य तिद्वपरीततया प्रहणस्यायुक्तत्वात् । तथा प्रहणेवेश्वराभावप्रसङ्गात् । खस्येश्वरतया प्रहणेन साधकाभाव-शास्त्रानिश्वरयप्रत्यक्षविरोधानां प्रसङ्गाचेति । अतः शास्त्रात्प्रतिमासु विष्णुद्दष्टिवत्स्वात्मनस्वत्तादात्म्यद्दिः कर्त्तव्या, न तु संसारिणो सुख्य आत्मा परमेश्वर एवेति प्रापयितव्यम् । एवं प्राप्ते, उच्यते ।

आत्मेत्येव परमेश्वरः प्रतिपत्तच्यः । यतः परमेदवरं प्रक्रियायां जाबाला आत्मत्वेनैवेनमुपगच्छन्ति, त्व वा अहमस्मि भगवा देवते अहं वै त्वमसि भगवा देवते इति। तथा अन्येर्पा, अहं ब्रह्मास्मी-त्येवमादाय आत्मत्वे।पगमा द्रष्टचाः । ब्राह्यन्ति चात्मत्वेनेवेद्वरं वद्वाक्यानि । एषत आत्मा सर्वान्तरः, एषत आत्माऽन्तर्याम्यमृतः, तत् सत्यं स आत्मा तत्त्वमसीत्येवमादीनि । यदुक्तं प्रतिमान्यायेन प्रतीकं भविष्यतीति।तद्युक्तम्।गीणत्वप्रसङ्गात्।मना ब्रह्मत्यादित्यो ब्रद्धीत्यादी सक्रदेव तद्ववचनंन, इह चाहं त्वं त्वमहामित्यसक्रद्वचतेन प्रतीकश्चतिवैद्धष्याच्च । अथ योऽन्यां देवतामुपास्तेऽन्योऽमावन्याऽह-मिति न स वेद, मृत्योः स मृत्युमाप्तोति य इह नानव पदयतीति, सर्वे तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनः सर्वे वदेत्यादिषु भददर्शनापवादाच्च । नचः विरुद्धगुणयोरन्योन्यात्मत्वाऽसम्भवः शङ्क्यः। विरुद्धगुणत्वस्य मि-ध्यात्वोषपत्तेः । नापीश्वराभावः राङ्क्यः । शास्त्रश्रमाण्येनास्माभिरी-इवरस्य संसारित्वाप्रतिपाद्नेन संसार्यात्मनः संसारित्वःपोहेनेइव-रात्मत्वप्रतिपाद्गस्य क्रियमाणत्वेन तद्भावात् । नाष्यधिकार्यभा-वः, प्रत्यक्षविरोघो चा । प्राक्ष्यवोधाद् व्यवहारे संसारित्वस्य तिह्न-वयकप्रत्यक्षस्य चाङ्गीकारेण विरोधाभावात् । यत्र त्वस्य सर्वमा-त्मैवाभूत्तत् केन कं परयोदत्यादिना प्रवोधदशायामेव श्रुत्या प्रत्य-क्षाद्यभावबोधनात्तदानीं च श्रुत्यभावस्यापि, अत्र पिता आंपता भवती-त्युपऋम्याऽघ्रे, वदा अवदा इति चचनेन वेदाभावस्यापीष्टत्वात् । यद्पि कैश्चिद्विद्याया ब्रह्मणः सद्धितीयत्वाद्द्वेतानुपपत्तिरिति श-ङ्काते, तद्ययेतेनैव प्रत्युक्तम् । तस्मादात्मेत्येवेश्वरे मनो दघीतेति शाङ्करा आहुः। तन्न रुचिरम्। परमात्मन्यहंत्रहोपासने साध्यं प्रमा-णत्वेनात्मत्वोपगमस्य वक्तुमञ्जूकत्वात् । परमात्मनि मुख्यकृत्तस्य

आत्मपदस्य, सर्वे खल्विदं ब्रह्म, इदं सर्वे यदयमात्मा आत्मै-वेदं सर्वमित्यादिश्रुतिभिः सर्वस्य ब्रह्मत्वे बोधिते सर्वसंत्राहक-तया स्वप्रत्यग्वित्तिवेद्यवाचकाहम्पदतोः भिन्नार्थत्वेऽहम्पदार्थमात्र-त्वप्रमित्यजनकत्वात् । अथात्मैवेदमग्र आसीदित्युपक्रम्य सोऽहम-स्मीत्यग्रे व्याहरत्ततोऽहंनामा अभवदिति श्रुतेः पर्यायत्वान्न दोष इत्युच्यताम् । तथा सति तेन तदहंवित्तिवेद्यत्वगुणकोपासनं सेत्स्य-ति, न तु तस्य स्वाभेद्पर्यवसायित्वाहंवित्तिवेद्यत्वगुणकम् । ततश्च किमहमिति ग्रहीतब्यः, किं वा मदन्य इति संशयाकारासङ्गतिः। तत्रास्मत्पदाभ्यां प्रतिशरीरं भिन्नस्य स्वाहंवित्तिवेदास्यैव बोध्यमान-त्वात् । नचापाधर्मिध्यात्वात् तदनादरेण घटाकाशमहाकाशन्याया-त्तयोरभेदस्यैव सिद्धर्न दोष इति वाच्यम् । मिथ्यात्वेर्शप यावद्वय-वहारं तत्मत्तायां भेदाभावस्योपगन्तुमशक्यत्वात् । नच जाबाळवा-क्यादभेदोपगमनं शङ्काम । तत्रापि दंवतं इति द्विवचनेन देवताप-दस्य सम्बुद्धित्वपक्षेऽपि स्वप्रत्यक्पराग्वित्तिवेद्यत्वाभ्यां च भेदस्यैव बोधनात् । नच व्यतिहारानुरोधादभेदः राख्यः । तस्य भेद्विरुद्ध-स्वभावे तादात्म्यरूपे अभेदेऽध्युपपन्नत्वेनाभेदोपासनास्त्रत्यर्थतया भेदाभावरूपतदगमकत्वात् । त्वं तु भागवतेष्वहम्, आयुधानामहं वज्रामत्यादावहम्पदस्य विभृताविप प्रयोगेण त्वं वाऽहमस्मीत्यहम्प-दस्य त्वद्विभूत्यात्मकोऽस्मीत्यर्थस्य, अहं वै त्वमसीत्यत्र विभृत्यात्मनाsभदस्य शक्यवचनत्वाच । नाष्यहं ब्रह्मास्मि, तत्त्वमसीत्यादिविरो-धः। तत्रापि सुवर्णशकले सुवर्णवृद्धिवद् ब्रह्मांशे ब्रह्मबुद्धेरुपपन्न-त्वेन तद्विरोधात् । मामेव विजामीहीत्यादिवदाविष्टवाक्यादिं रूप-त्वेनाष्युपपत्तेश्च। अत एव, एव त आत्मेत्यादिषु प्राहणवाक्येष्वप्या-त्मपद्मेवोक्तं, न तु, त्वं पदमहम्पदं वेति युज्यते । किञ्च। आत्मनः स्वप्रत्यग्वित्तिवेद्यस्य च सर्वथा भेदाभावे, अथाऽतोऽहङ्कारादेश इत्य-नन्तरम्, अथात आत्मादेश इति पुनर्नोपदिश्येत । तस्मात् स्वात्मे-श्वरयोभेदविरुद्धस्वभावाभेदेनैवोपासना युक्ता, न तु भेदाभावरूपे-णाभदेन। एवमेव श्रीभागवतेऽप्युच्यते । आत्मानं चिन्तयेदेकमभेदेन मया मुनिरित, न तु स्वाभेदेन मामिति। अथ योऽन्यां देवतामुपा-स्तेऽन्यां ऽसाघन्योहमिति न स वेद यथा पशुरेवं हि स देवानामि-ति भेदोपासनिन्दार्थप, न हि निन्दान्यायेन पूर्वोक्ताभेदोपासनास्त-

स्पर्थत्वादुपपन्ना। एवमन्यान्यपि वाक्यानि बोध्यानि। एवश्च प्रतिमाऽऽदौ विष्णुवुद्धेः प्रतीकत्वं यदुक्तं तद्गि तथा। स्वस्य ब्रह्मात्मकत्वेन तत्र विष्णुवुद्धेः प्रतीकत्वाभावात्। अतद्भूपे तत्त्वेनोपासनस्यैव
भवद्भिः प्रतीकत्वोपगमात्। यद्गि, वेदानामप्यभावः प्रबोधे इत्युकम्। तद्गि तथा। यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूदित्यत्र सर्वस्य नाज्ञाकथनेनाऽऽत्मभावस्य च कथनेन, वेदा अवेदा इत्यत्रापि झानाद्धिकव्यवुद्धिमात्रबाधेन वस्तुस्वरूपाबाधात् स्वरूपतो वेदाभावस्य वक्तुमशक्यत्वादिति। यद्गि, न प्रतीकसूत्रे प्रतीकोपासने आत्मदृष्टिनं
कार्यत्युक्तम्। नत्रापि मनआद्युपासनस्य प्रतीकत्वमेवायुक्तम्। सर्व
तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनः सर्व वेदेति सर्वत्राभेददृष्ट्यर्थे भेददृष्टिनिनदाङ्गीकारेण भवतामिप सिद्धे सर्वस्य ब्रह्मात्मकत्वं मनआदीनामपि तथात्वात्पुरुपाङ्गे पुरुपवुद्धिवत् प्रतीकत्वाभावात् । अथ, अङ्गं
प्रतीकोऽवयव इति कोशादङ्गोपासनैव प्रतीकोपासनेतीष्यते, तदा तु
ॐमिति ब्रमः।

रामानुजाचार्यास्तु, तुशब्दोऽवधारणे। उपासितुरात्मत्येवोपा-स्यम् । उपासिता प्रत्यगातमा खशरीरस्य खयं यथातमा तथा खा-त्मनोऽपि परं ब्रह्मात्मेत्येवोपासीत । कुतः ? एवं ह्युपगच्छन्त्युपासि-तारः । त्वं वा अहमस्मि भगवो देवते अहं वै त्वमसीति । उपासि-तुरर्थान्तरभूतं ब्रह्म उपासितारः कथमित्युपगच्छतीत्यत्राह । ब्राह-यन्ति चेति। इति इममर्थमविदुरोपासितृत् त्राहयन्ति शास्त्राणि तान् प्रत्युपपाद्यन्ति । य आत्मनि तिष्ठन्नात्मनोऽन्तरः।सन्मूलाः सो-म्येमाः सर्वाः प्रजाः, ऐतदात्म्यामिदं सर्वे, सर्वे खिटवदं ब्रह्म तज्जला-निति च सर्वस्य चिद्चिद्धस्तुनस्तज्जत्वात्तल्वात्तद्दन्त्वात्तन्नियम्यः त्वात्तच्छरींरत्वाच्च सर्वस्याऽयमात्मा,अतःस त आत्मा।अतो यथा प्रत्यगात्मनः स्वरारीरं प्रत्यात्मत्वाद्ववोऽहं मनुष्योऽहमित्यनुसन्धानं तथा परमात्मनः प्रत्यगात्मनोऽप्यात्मत्वात्प्रत्यगात्मानं प्रत्यप्यहाम-त्यनुसन्धानं युक्तमित्युपपादनात् । सर्वबुद्धीनां ब्रह्मैकनिष्ठत्वेन स-र्वशब्दानां ब्रह्मैकनिष्ठत्वमभ्युपगच्छतस्त्वं वा अहमस्मि भगवो दे-वते अहं वै त्वमसीति ब्यतिहारेणोक्तवन्तः। एवं चाथ योऽन्यां दे-वतामुपास्तेऽन्योऽसावन्योऽहमिति, अकृत्स्नो ह्यपः, आत्मेत्येवोपा-सीत, सर्वे तं परादाद्योन्यतात्मनः सर्वे वेदेति आत्मत्वाननुसन्धान-

#### आदित्यादिमतयश्चाङ्ग उपपत्तेः ॥ ६ ॥

छान्दोग्ये, अथ होवाच सखयइं पौछिषं प्राचीनयोग्य कं त्वमात्मानमुपास्स इसादिसमेव भगवो राजिक्षित होवाचेति। अय होवाचेन्द्रयुम्निमत्युपक्रम्य त्वं कमात्मानमुपास्स इति वायुमेव भगवो राजिक्षित होवाचेति। एवमेवाग्रे प्रश्नभेदेन वक्तभेदेनाकाशा- ऽऽपप्रभृतय आत्मत्वेन उपासनाविषया उक्ताः । तत्रैवासौ वा आदिसो देवमिवत्युपक्रम्यान्ते पठघते । य एतमेवं विद्वानादिसं ब्रह्मेत्युपास्त इति । अत्रेदं चिन्सते । अत्र पतीकोपासनत्वमितः

निषेधः । तेन, पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वेति पृथगात्मानुसन्धानं चाविरुद्धम् । अहमिति स्वात्मतयाऽनुसन्धानादन्यत्वानुसन्धाननिष्यो रक्षितः । स्वशरीरात्स्वात्मनोऽधिकत्वानुसन्धानवत् स्वात्मनो-ऽपि परात्मनोऽधिकत्वानुसन्धानात् पृथक्काऽनुसन्धानविधानं च रक्षितम् । आधिकस्य ब्रह्मणस्तदात्मकत्वात् तस्य च ब्रह्मशरीरत्वा- क्षिपेधवाक्येऽकृत्स्नो ह्येष इत्युक्तम् । अत उपासितुरात्मत्वेन ब्रह्मो-पास्यमिति स्थितमित्यादुः ॥

तद्वि शाङ्करादिमतापेक्षया उपपन्नम् ॥ ५ ॥ २ ॥

आदित्यादिमतयश्चाङ्ग उपपत्तः॥ एवं प्रधानभूतानां ज्ञानमिकिन्
सम्बन्धिनीनाम् उपासनानां फलमुक्ता, अङ्गोपासनानां नदुक्तप्रतीकत्वं वारियतुमङ्गोपासनानां फलं विचारयतीत्याद्ययेनाभिकरणाविवयमाद्यः। \* छान्दोग्ये इत्यादि \* । \* छान्दोग्ये इति \* । तत्र
वैद्यानरिवद्यायाम्।अत्र प्रश्नप्रत्युत्तरे चश्चष्ट्वे तद्यात्मन इत्यादिकथनाद्अदित्यस्याङ्गत्वऽपीतः पूर्व प्रश्ने दिवमेव भगवो राजान्नत्यादिना
द्यमतेरुक्तत्वेनादित्यमतेरादित्वाभावात्पूर्वे द्यमतेरुक्तत्वेन तत्त्यागे
बीजाभावादत्राङ्गोपासनाफलस्योत्कृष्टत्वाभावाङ्गक्तिमार्गायस्य नदं
युज्यत इत्यरुच्या विषयवाक्यमन्यदाद्यः \* तत्रैवेति \* । छान्दोग्य
मर्भावद्यायाम्। संद्यमाद्यः। \* अत्रत्यादि \* । अत्रात्माङ्गेष्वादिन्
त्यादिष्वात्मद्यद्विद्ववोधनादतद्वृपे तद्वुद्धिरुप्तव्या प्रतीकत्वस्य पुरु-

न वेति ? । अस्तीति पूर्वः पक्षः । तथा हि । सर्व खिल्वदं ब्रह्मेति श्रुतौ सर्वमनूच ब्रह्मत्वं तत्र बोध्यत इति न क्वचित मतिकोपास-नमस्तीति हि पूर्व निक्षितम् । तच्चोक्तश्रातिभः प्रसेकं तत्त्वेनो-पास्यत्वेनोक्तया नोपपद्यते । ब्रह्मण एकत्वादेकप्रकारकेणैवोपास-नेन सर्वेषां फलसिद्धेः पृथकपृथगुक्तौ गौरवात प्रयोजनिवशेषाभा-वाच्च । तादृशाधिकाराभावातः पृथक् तदुक्तिरिति चेद् । न । सर्वत्र सदा तद्भावनायां तथाऽनुभवस्यापि सम्भवातः । एवं सति वस्तुतः सर्वस्य ब्रह्मत्वं नाभिमतं, किन्तु यथाऽऽदिसादीनां तत्त-था तथा सर्वस्यापीति प्रतीकोपासनत्वमेव सर्वत्र । तेनैव फलिमिति प्राप्ते प्रतिवद्ति। आदिसादौ या ब्रह्मत्वमत्य उच्यन्ते तास्तु सा-कारस्येव ब्रह्मणो व्यापकत्वात तस्य प्रसेकमप्यङ्गमुपासितं फलद-

षेकदेशे पुरुषबुद्धिवदत्र ब्रह्माङ्गे ब्रह्मबुद्धेरपि मननसिद्धत्वादप्रती-कत्वस्य सम्भवः सन्देहवीजम्।पूर्वपक्षं ब्युत्पादयन्ति \* तथाहीत्या-दि \* पूर्व निरूपितमिति \* पूर्वाधिकरणीयसूत्रद्वये ब्युत्पादिनम् \* त-न्वेनेनि \* ब्रह्मतया। \* एकप्रकारकेणेति \* सर्वे खाँख्वदामिति श्रुत्यु-क्तप्रकारकेण । प्रयोजनविशेषसत्तामाशङ्कते \* ताइशात्यादि \* । \* ताइशाधिकाराभावादिति \*। उत्कृष्टाधिकाराभावात् । तथाच येषां न सर्वत्र ब्रह्मत्वेन स्फूर्तिस्तदर्थे पृथगादित्याद्यपासनोकिरित्य-र्थः । समाधत्ते । \* नेत्यादि \* । सर्वत्र तद्भावनायां तया उपनयनो-पनीतभानरूपस्य ब्रह्मानुभवस्यापि सम्भवात् । \* एवं सतीति \*। अधिकाराभावेऽप्युक्तरीत्या सर्वत्र ब्रह्मद्दीनसम्भवेऽप्येवं प्रथगुपा-सनोपदेशे सति । \* वस्तुत इत्याद्युक्तरीत्या तत्त्रथा उपासनं प्रतीकं, तथा सर्वस्यापि ब्रह्मत्वनोपासनमपि प्रतीकम् । तेनैव चित्तशुद्धि-द्वारा मुक्तिरूपं फलं सम्भवतीति पूर्वसूत्रद्वयोक्तमयुक्तमिति प्राप्ते प्रतिबद्ति । आदित्याद्यपासनानामङ्गोपासनत्वेन फलवन्वं बदन् तासु तदुक्तप्रतीकरूपत्वं परिहरतीत्यर्थः । सिद्धान्तं वक्तुं सुत्रं व्या-चश्रते । \* आहित्येत्यादि \* । \* एकैकाङ्कविषयिण्य इति \* । सुत्रे- मिसेकैकाऽङ्गविषयिण्यस्ता विधीयन्ते । उपपन्नं चैतत् । न हि साकारच्यापकब्रह्मणोऽङ्गं न ब्रह्माऽतो, न प्रतीकोपासनत्वं तत्र । अपरश्च । असो वा आदिसो देवमध्वित्युक्त्वा तस्य प्रतिदिक्क-रक्मीनां कृपावलोकनक्ष्पाणां मधुत्वं निक्ष्य तद् यत् प्रथमममृतं तद्वसव उपजीवन्साग्नना मुखेन, न वै देवा अक्निन्त न पिवन्से-तदेवाऽमृतं दृष्ट्वा तृष्यन्ति।त एतदेव क्ष्पमिसंविक्षान्सेतस्मादृषा-दुचन्तीति प्रत्यते । तथाच दर्शनमात्रण अन्यधर्मनिद्यत्तिस्तस्यैव स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वेन ज्ञानमितिशयितस्नेहजविगादभावेनतत्रैव लयः।

ऽङ्ग इति सप्तम्या वैषयिकाधिकरणबोधनात्तथा । हेतुं व्याकुर्वन्ति । \* उपपन्नमित्यादि \*। तथाच, अङ्गं प्रतीकोऽवयव इति कोशादङ्गः मेव प्रतीकं तदुपासनं चाङ्गोपामनमेव, न तु त्वदुक्तरीतिकप्रतीको-पासनम् । अतस्तदुक्तरीतिकात्तरमान्न फलम् । अस्मदुक्तरीतिकाः त्तु तस्मात्फलम् । भगवदङ्गमाहात्स्यर्पातपादने ज्ञानाङ्गभाकिद्वारा भ-गवज्ञाने ज्ञानमार्गीयस्योपकरोतीति भावः । अङ्कत्वेन प्रतीकत्वाच तावन्मात्रस्यात्मत्वेनोपासनेऽकृत्स्नत्वादन्धत्वदोपकथनमपि युज्यते । न च यद्येवं तदा, अत्यन्नं पदयति प्रियमित्यादिफलकथनमपि कथमि-ति राङ्क्यम् । भगवदङ्गमध्यपासितं फलायतिभगवन्माहात्म्यज्ञापनेन तत्र भक्तिसिद्ध्यर्थमिति जानीहि । एतासां भक्तिमार्गीपकारार्थम् । त्यो भगवश्चक्षुरूपः। मधुत्वं मधुनाडीत्वम्। प्राच्यो मधुनाड्य इ-त्यादिश्रुतेः । तासां मधुप्रधानत्वान्मधुत्वम् । ऋचां मधुकत्वम्, ऋग्वेदस्य पुष्पत्वं तासामेव ऋचाममृतता ब्रह्मरूपत्वं, तामिऋग्वे-दतापं, ताभिस्तप्तस्यर्थेदस्य यशआदिरसजननं तत्क्षरणं. तस्य रसस्यादित्यमभितः श्रयणं, तस्यादित्यरोहितरूपत्वमित्येवं प्रतिदि-क्करइमीनां ये रसास्तेषामसृतत्वं च निरूप्य तद्ये तद्यत्यथममसृत-मित्यादि पठ्यते।अत्र कल्पनोपदेशात्परोक्षवादता। तेन यदत्र सिद्धं तद्विशदयन्ति । \* तथाचित्यादि \* अन्यधर्मनिवृत्तिरिति \*।

पुनस्तद्दर्शनानन्दानुभवार्थं भगवानेव कृपया पुनः पूर्वभावं सम्पा-दयतीति तस्माद्रूपादुद्यश्चेतत्सर्वं भगवद् इत्वे एवोपपद्यत इस्रिप हेत्वभिषेतोऽथों क्षेयः । न हि प्रतीकत्व इदं सर्वं सम्भवति, भक्ति-मार्गीयत्वादस्यार्थस्येति भावः । अङ्गानां भगवत्स्वरूपात्मकत्वेनै-क्यमिति ज्ञापनायैकवचनम् । एतेन स्वरूपस्यव फलत्वमुक्तं भव-तीति मुख्यः सिद्धान्तः सूचितो भवति ॥ ६ ॥

आसीनः सम्भवात् ॥ ७ ॥

पूर्वसूत्रेण धर्ममात्रस्य फलत्वमुक्त्वाऽधुना धर्मिणः फलत्वं त-त्साधनं चाह । सम्भवात् । उत्कटस्नेहात्मकसाधनस्य सम्भवात् तद्धीनः संस्तद्रग्र आसीनो भगवात् भवति । एतेन भक्तवद्य-तोक्ता ॥ ७ ॥

प्राणधर्मे रूपक्षुदादिनिवृत्तिः । \* हेत्विभिष्रेतोऽर्थ इति \* हेतुवोधके उपपत्तिपदेऽभिष्रायगोचरोऽर्थः । तदुपपादयन्ति । \* नहीत्यादि \* । ज्ञानमार्ग पवान्धत्वादिदायो, न भक्तिमार्ग इत्यपि सूचितम् । देाषं स्पुटम् । किश्वास्मिन् सूत्र आदित्यादिमतीनामङ्गविषयकत्वकथनेन पूर्वम्, अन्तत्तद्धमीदिसूत्रेषूक्तानां हिरण्मयपुरुषाकाशप्राणादीनामप्य-ङ्गत्वं बोध्यते । तेन तदुपासना अपि तथेत्यपि बोधितमिति श्लेयम्॥६॥

आसीनः सम्भवात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* पूर्वसूत्र इत्या-दि \* पूर्वसूत्रे चक्षुरादिकपस्यादित्यादेर्धमस्य प्राप्यत्वेन फलत्वमु-क्वाऽस्मिन् सूत्रे धर्मिणो भगवत एव तदुपासनफलत्वं तत्प्राप्तिसा-धनं चाहेत्यर्थः । ब्याकुर्वन्ति । \* सम्भवादित्यादि \* । भगवदङ्ग-त्वज्ञानपूर्विकया आदित्याद्यपासनया उत्कटस्नेहसम्भवात् तथा, न तु तद्भावेऽपीत्यर्थः । एतेन ज्ञानमार्गिणामीहरास्नेहाभावान्नासीनो भवति । किन्तु परोक्षज्ञानविषयो भवतीत्यपि बोधितम् । सिद्धमा-दुः । \* एतेनंत्यादि ॥ ७॥ प्वं बहिः माकटणमुक्ताऽऽन्तरं तदा**र** ॥

#### ध्यानाच ॥ ८॥

भावानौत्कट्यद्शायां व्यभिचारिभावात्मकसततस्मृतिह्रप-ध्यानाद्पि हृदि मकटः सन्नासीनो भवतीसर्थः । तेन स्थैर्यमुक्तं भवति ॥ ८ ॥

एवम्भक्तेच्छयैव स्वरूपमाकट्यमित्युक्त्वा स्रीलानाविष्करण-माविष्करणं चापि तदिच्छयैवेसाह ॥

अचलत्वं चापेक्ष्य ॥ ९ ॥

भक्तेच्छामपेक्ष्याचलत्वं चकाराचलत्वमपीसर्थः ॥ ९ ॥

स्मरन्ति च ॥ १० ॥

केचन भक्ताः स्वरूपांनरपेक्षास्तत्स्मरणजनितानन्देनैव वि-स्मृतापवर्गान्तफला भवन्ति । चकाराच्छ्रवणकीर्त्तनादयोऽपि स-मुच्चीयन्ते । तदुक्तम—अय इ वा व तव महिमाऽमृतसमुद्रविप्र-

ध्यानाच्य ॥ स्त्रमयतारयन्ति । \* प्वमित्यादि \* । \* तादि-ति \* । प्राक्तट्यम् । व्याकुर्वन्ति । \* भावेत्यादि \* । \* स्थैयंमुक्तं भवतीति \* । पतेन श्वानमार्गे पताहरास्यापि भावस्याभावाद्स्थैयं-मित्यपि बोधितम् ॥ ८ ॥

अचलत्वं चापेस्य ॥ सूत्रमयतारयन्ति । \* एवं भक्ते-त्यादि \*॥९॥

स्मरन्ति च ॥ अनेन साधनान्तरमुक्तमित्यादुः॥

\* कंचनेत्यादि \*। अत्र माध्यमितरोहितार्थम् । अस्मित्रपि स्त्रे अपेश्येति कथनाज्ज्ञानमार्गीयस्योपासनामपेश्य वाऽचलत्वादिकं बोध्यम् । एवञ्जात्रादित्यस्त्रांके मनने आसीनस्त्रोण विशेष उक्तः, स्वानस्त्रोक्तनिदिश्यासने चाचलत्वस्त्रोणेति बेयम्। मननाऽधिकर- षा सक्ठल्छीदया स्वमनिस निष्यन्दमानानवरतस्रुखेन विस्मारित-दृष्टश्रुतस्रुखलेशाभासाः परमभागवता इति । अथवा, अहं भक्तप-राधीन इसादिस्पृतिः पूर्वोक्ते ममाणत्वेनोक्ता ॥ १० ॥

## यत्रैकाप्रता तत्राऽविशेषात् ॥ ११ ॥

अयेदं विचार्यते । बहिराविभीवो येभ्यो, येभ्यश्चाऽन्तस्तेषां तेषां च पिथस्तारतम्यमस्ति, न वेति । तत्र निर्णयमाह । यत्र भ-क्तेष्वेकाग्रता भगवत्स्वरूपे मकट एवैकस्मिन् ग्राहकचित्तधारा, न त्वन्तर्वहिर्विज्ञानं तत्रोभयोरन्तःपञ्यतो बहिः पञ्चतश्च भावे भगवत्स्वरूपे च विशेषाभावाञ्च तारतम्यमस्तीसर्थः ॥ ११ ॥

णेन आदित्यान्यक्रिकेन्यिकातुःशासनानां जघन्याधिकारिषु फल-दानद्वारा भगवन्माहतम्यप्रतिपादनेन तत्र भक्तिजननद्वारा सर्वातम-भावकपश्चानाङ्गत्वमपि प्रतिपादितम् । तेन तासामपि परम्पस्या त-देव फलमिति सिद्धम् ॥

अन्ये तु—आदित्यादिमतिस्त्रमधिकरणान्तरत्वेनोका तत्र य प्यासी तपति तमुद्रीथमुपासीतेत्यादिषु कर्माङ्कोपासनेषु किमादि-त्यादिपूद्रीयदृष्टिः कार्या १ कि वोद्रीधादिष्वादित्यादिदृष्टिः १ दृष्टेर-नियमो वेति संग्रये, उद्रीधादिष्वङ्केष्वेवादित्यादिदृष्टयः कार्या इति सिद्धान्तयन्ति । आसीन द्यादिकं चतुःसूत्रमधिकरणान्तरमुका तेष्वेवासननियमोऽस्ति, न वेति संशये आसीन प्योपासीतेति नियमं सिद्धान्तयन्ति । तक्षोदासीना वयम् ॥ १०॥३॥

यत्रैकायता तत्राधिवशेषात्॥ वतस्य स्त्रस्य अधिकरः णत्वं बोधयन्तोध्वतारयन्ति । # अथेत्यादि # । अथेति # । पूर्वाधिकरण आदित्यादिकपाणामङ्गानामुपासनाभिः साधनभृतभक्त्यु-त्कर्षात् पुरुषोत्तमस्य बहिरन्तः प्राकट्यविचाराध्नन्तरम् । येश्य इति चतुर्थी ताद्ध्ये । # तत्रेति # । उक्त संशयोत्तरं प्राकट्यक्रकार-भेदाद् भक्तंपोत्तारतस्यमिति प्राप्ते । # न स्वन्तर्वहिर्विक्षानमिति # ।

### आप्रायणात्तत्रापि हि दृष्टम् ॥ १२ ॥

उक्ते ऽर्थ एवायं संशयः । अन्तः माकट्यवतो यदा वहिः सं-वेदने ससपि पूर्वानुभूतभगवत्स्वरूपानुभवस्तदा पूर्वमन्तरमन्वभूवम-धुना वहिरनुभवामीसनुव्यवसायो भवति, न वेति । तत्र वेलक्ष-ण्याद्भवितुमईतीति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्तमाइ ॥ आप्रायणा-दिति ॥ श्रीभागवते, प्रायणं हि सतामहिमिति भगवद्भाक्यात् प्रायणशब्देन स्वतःपुरुषार्थत्वेन प्राप्यं परमं पारलौकिकं फलमु-च्यते । तथाच फलं तन्मर्यादीकृस तस्य सैवावस्था सार्वदिकी, न तु वहिः प्राकट्येऽपि वहिष्ट्वाऽनुसन्धानमिसर्थः । ततस्तस्य तत्र सायुज्यं भवति, न वेति संशये निर्णयमाइ । तत्रापि प्रायणेऽपि

करणभेदानुसन्थानकृतमन्तर्वहिर्विज्ञानम् । <mark>रोषः सिद्धान्तप्रन्थ-</mark> स्तु स्फुटः । तथाचैकाग्ऱ्याभावे भावतारतम्यम् । तेन च तयास्ता-रतम्यं, न तु प्राकटचप्रकारभेदादिति भावः ॥ ११ ॥ ४ ॥

आप्रायणात्तत्राऽपि हि दृष्टम् ॥ पतस्याऽप्यधिकरणान्तरत्वं बोधयन्त आहुः । उक्तेऽर्थ इत्यादि \* । तेनानुप्रसङ्गः सङ्गतिरित्यर्थः । सत्यपीत्यपिशब्दोऽनुभवशब्दानन्तरमन्वेति । \* तत्रेत्यादि \* । वैरुक्षण्यादिति \* । भूनकालवर्त्तमानकालकपिवशेषणभेदकृतवैरुक्षण्यादिति \* । भूनकालवर्त्तमानकालकपिवशेषणभेदकृतवैरुक्षण्यात् । सिद्धान्तं वक्तुं सृतं विवृण्वन्ति । \* श्रीभागवत इत्यादि \* । तत्रैकादशस्कन्ध पकादशाध्यायोपान्ते ज्ञानमार्गाद् भक्तिमार्गोत्कर्षे वदता भगवतोक्तम् "प्रायेण भक्तियोगेन सत्सङ्गन विनोख्य । नोपायो विद्यंत सम्यक् प्रायणं हि सतामहिम्"ति । प्रकृष्टम् । अयनं प्रायणमिति योगात्तादशं फलमुच्यते । तथाच तादशं फलं मर्यादीकृत्य तस्य भक्तस्य सैवावस्या पकाष्रताकपा सार्वदिक्यतस्यक्षेति नानुव्यवसायवैरुक्षण्यमित्यर्थः । तिर्हि प्रायणे तु फले वैरुक्षण्यं भविष्यतीति शङ्कायां सूत्रशेषमवतारयन्ति । \* तत्रस्वस्थित्यादि \* । निर्णयमाहेति \* । तत्कतुन्यायाद्, यं यं वापीति स्मृतेश्च भवतीति प्राप्ते निर्णयमाहेति \* । तत्कतुन्यायाद्, यं यं वापीति स्मृतेश्च भवतीति प्राप्ते निर्णयमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* तत्रापीत्यादि \* ।

माप्ते तस्य पूर्ववत मभुणा सममालापावलोकनश्रीचरणनलिनस्प-भादिकं दृष्टमेव फलं, न त्वदृष्टं सायुज्यमिसर्थः । यतः शुद्धपुष्टि-मार्गेऽङ्गीकृतोऽन्यथा पूर्वोक्तभावसम्पत्तिः कथं स्यादित्युपपत्ति-द्विशब्देन सूच्यते । एतच्च तद्भृतस्य तु नातद्भाव इसत्र निष्क-पितम् ॥ १२ ॥

# तद्धिगम उत्तरपूर्वीघय़ोरक्लेषविनाशौ तद्वयपदेशात् ॥ १३ ॥

पुष्टिमार्गीयभक्तस्य फलं निरूप्य मर्यादामार्गीयस्य तस्यफ-लं चिन्सते । तत्र तु ज्ञानपूर्वकत्वं भक्तेरावश्यकम् । कर्ममर्यादा-

\* सूच्यत इति \*। हेतुतया सूच्यते । तथाच पूर्वपक्षोक्तन्यायादि-हिं उपासने प्रवर्त्तते । अत्र तु साक्षात्कार इति तस्य भावस्य सार्वादि-कत्वं निष्यत्युहमित्यर्थः॥

अन्ये तु, पूर्वसूत्रे उपासनासु एकाग्रताप्रयोजकं यद्भवति तदेव दिगादिकं नियतं, न तु प्राच्यादिंनियम इति सिद्धान्तयन्ति । अस्मिस्त्वभ्युद्यफलासूपासनास्विप प्रयाणकालपर्यन्तं प्रत्ययावृत्ति सिद्धान्तयन्ति । प्रायणपदेन च प्रयाणकालं व्याकुर्वन्ति । तदा प्रायणपदेन च प्रयाणकालं व्याकुर्वन्ति । तदा प्रायणपद्दे यौगिक एव । अयनपदस्य गमनवाचकत्वादिति । तत्रा-प्युदासीना वयम् ॥ १२ ॥ ५ ॥

तद्धिगम उत्तरपूर्व।घयोरश्ठेषविनाशौ तद्व्यपदेशात ॥
अधिकरणप्रयोजनमाद्यः । \* पुष्टीत्यादि \* । \* पुष्टिमार्गीयमकस्य
फलिमिति \* । लौकिकदेहे भगवत्साक्षात्कारादिकं फलमासीनः
सम्भवादिगमिनिरूप्य प्रायणप्राप्तौ अलौकिकदेहेऽस्य भगवत्संसेवनरूपं फलम् \* चिन्त्यत इति \* । कथं भवतीति विचार्यते ।
कुतिश्चिन्त्यत इत्याकाङ्कायां संशयं तद्बीजं च सूचयन्तः पूर्वपक्षमादुः । \* तत्र त्वित्यादि \* । \* ज्ञानपूर्वकत्वं भक्तेरावश्यकमिति \* ।
"तस्माज्ञानेन सहितं ज्ञात्वा स्वात्मानमुद्धव । ज्ञानविज्ञानसहितो

या अपि स्वकृतत्वात्तामनुस्लङ्घेष भगवता फलं दीयते । तच्च, नाऽभुक्तं क्षीयते । तद्भोगानुकूलकर्मणा स्वसजातीयतत्सन्तानज-ननाद् अनिर्माक्ष एव सर्वस्य सम्पद्यते । नच मायश्चित्तव्यक्षानस्य कर्मनाद्याकत्वं वक्तुं शक्यम् । तद्भत्तस्य तदुदेशेनाविहितत्वाद । तथा कथने चान्योन्याश्रयः । दुरितस्य चित्ताऽर्धाद्रहेतुत्वेन त-न्नाशे ज्ञानोदया यतोऽतो मर्यादामार्गे मुक्तिरनुक्तविषयेति भाप्त उच्यते । तद्धिगमे ब्रह्मज्ञाने सति तज्ज्ञानस्वभावादेवोत्तराऽध-स्यावलेषोऽसम्बन्धः पूर्वस्य तस्य विनाशो भवतीसर्थः॥ अत्रोत्तर-

भज मां भक्तिभावत"इति भगवद्वाक्यात् तथा। \* दीयत इति \*। मर्यादामार्गे दीयते । \* तथेति \* । कर्म च । प्रायश्चित्तवज्ञानस्य पापनाशकत्वाऽङ्गीकारे दूषणान्तरमाह । \* तथेत्यादि \*। अन्यो-न्याश्रयं ज्युत्पादयति । \* दुरितस्येत्यादि । \* तथाच ज्ञानोदये दु-रितक्षयो. दरितक्षये च ज्ञानोदय इत्यन्यान्याश्रय इत्यर्थः । \* अनु-क्तिविषयेति \*। तूर्णीम्भावविषया, अशक्यवचनेति यावत्। तथा-च मर्यादामार्गे सर्वमर्यादारक्षणात् कर्ममर्यादाया अपि रक्षणीयत-योक्तप्रकारेण ज्ञानानुद्ये भक्त्यभावान्मोक्षरूपफलाभावः १ उत्, यतो वाचो निवर्तन्त इति ज्ञानिनमुपक्रम्य, एत४ ह वा व न तप-ति किमहर् साधु नाकरवं किमह<sup>ं</sup> पापमकरवमिति ज्ञानस्य बल-वत्ताश्रावणात्तेन तन्नारो भक्त्युदयात् फलं भवति ? इति संशये उक्तरीत्या मर्योदारक्षणावइयकतया तूष्णीम्भाव एव शरणमिति प्राप्ते इत्यर्थः।सिद्धान्तं वदन्तः सूत्रं व्याचक्षते \*तद्दधिगम इत्यादि \* अत्रास्ठेषपदार्थोऽसम्बन्धपदेन बिवृतस्तं निर्णेतुं ब्युत्पादयन्ति \* अत्रेत्यादि \* एतत्सूत्रार्थविचारेऽनुत्पन्नस्याश्लेष इति नार्थः । श्लिष आलिङ्गन इति धातोः संयोगविशेषार्थकतया गुणकपस्य पापस्या-त्मनि समवेतत्वेन संयोगस्य मूलत प्वाभाषाद्नद्यति च पापे समवायाऽभावस्य वक्तुमद्यक्यत्वाद् उत्पन्नस्य पापस्या ऽन्श्रेष इति ना-ऽर्थः, किन्तु तस्य पापस्यात्मनि लिङ्गविशिष्टे जीव एवोत्पचेरुत्पन्न-

स्योत्पन्नस्याञ्छेष इति नार्थस्तस्यात्मन्येवोत्पत्तेस्तद्तिरिक्तस्य इन्छेन्षस्याभावादतोऽनुत्पित्तरेवार्थः । नचैवं मर्यादामार्गीयत्वभङ्गः । साधनं विना स्वस्वकृपवछनैव कार्यकरणे हि पुष्टिरिह तु नियत-कर्मिवरोधित्वस्वभावेन क्रानेनेव तथा सम्पत्तेः । अत एव, तद्ययेन्षिकात्वलमग्नौ मोतं पद्येतैवं हास्य सर्वे पाप्मानः पद्यन्त इति श्रुतिरिग्नहष्टान्तमाह । स्मृतिरिप् "यथैधांसि सामद्धोऽगिनर्भस्मन्सात् कुरुतेऽर्ज्जुन । क्रानागिनः सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरुते तथा" इति । सर्वे पाप्मानं तरित, तरित ब्रह्महस्यां योऽश्वमधेन यन्जत इसादिश्रुतिभ्यस्त्वयापि न तद्भोगिनयमो वक्तुं शक्यः । एन्तेनाभुक्तस्याऽक्षयाद्भोगे च कर्मान्तरजननान्मोक्षासम्भव इति निरुत्तं वेदितव्यम् । नचान्योष्याश्रयः । अनाद्यविद्याजनितसंसार-

कार्यसमावायातिरिकस्य श्लेषस्याभावात् । अत उक्तानुपपत्तिरे-वाऽर्थः । यथा पुष्करपलाश आपो न श्लिष्यन्त इति श्रुनार्वाप पापा-नुत्पत्तिरेवार्थ इत्यर्थः । नच श्रीतदृष्टान्तानुरोधालिङ्गरारीरे उत्पन्नस्य जीवे असम्बन्ध इत्येवार्थो युक्तो न पूर्वोक्त इति शङ्क्यम् । तेन भ-वत्यसङ्गो हायं पुरुष इति श्रुतेस्तस्य सदैवाऽसङ्गत्वेनैवं विदीतिवि-दोषणवैयर्थ्यप्रसङ्घात् । नच लिङ्क उत्पन्नं लिङ्के एव न श्विष्यत इत्य-पि युक्तम् । द्रष्टान्तवैषम्यस्यात्रापि तुल्यत्वात् । अतः पापस्यास-म्बन्धमात्रमेव श्रुती विवक्षितं, न तु तस्य पूर्वे सत्ताऽपीति पूर्वो-क्तमनवद्यम् । मर्योदाभङ्गमाराङ्क्य समाद्घते । \* नचैवमित्यादि \* । \* एवमिति \*। दुष्कर्मणो दुरदृष्टानुत्पाद्कत्वे । \* तथा सम्पत्ते-रिति \*। कर्मासम्बन्धसम्पत्तेः। तथाचेयमपि मर्यादैवेति न तद्भक् इत्यर्थः। # अत एवेति # । मर्योदाभङ्गाभावादेव । तद् यथेषीका-त्लमिति श्रुतिस्तु छान्दोग्ये वैश्वानराविद्यायां द्रष्टव्या । नाभुक्तं शीयते कर्मेति नियमवादे अतिविरोधक्षं दृषणान्तरमादुः। \* सर्व-मित्यादि \*। # एतेनेति # । अश्वमेधरूपानिवैद्याद्भुक्तस्यापि दुष्कर्मणः क्षयभावणेन । अन्योन्याभयं परिहरन्ति । 🐇 नचान्ये- वासनात्मिका हि सा । सा च गुरूपसत्तिश्रवणमननविध्युपासना-दिरूपया ज्ञानसामम्ब्येव, नाव्यते । अविद्या परं ज्ञानेन नाव्यत इति क्व तत्मसङ्गः । ज्ञानसामम्ब्या बलिष्ठत्वात्कर्मणो दुर्बल्लान्न तत्मतिबन्धकत्विमिति ज्ञाननाव्यत्ववोधकश्चातिस्मृतिमता त्वयाऽप्यु-ररीकार्यम् । इममेव हेतुमाहाचार्यस्तद्व्यपदेशादिति ॥ १३ ॥

्डतरस्याऽप्येवमसंइलेषः पाते तु ॥ १४ ॥ पापस्य शास्त्रविरोधित्वेन शास्त्रीयज्ञानेन समं विरोधो भवतु

त्यादि \* । \* सेति \* चित्ताशुद्धिः \* क तत्प्रसङ्ग इति \* अन्योन्याधिनांत्पत्तिकत्वं ह्यन्योन्याश्रयः । इहं तु श्रवणादिक्रपसामन्या क्षानांद्यस्तयेव च चित्ताशुद्धिनाश इति नान्याधीनोत्पत्तिकत्वमतः क्षाऽन्योन्याश्रयप्रसङ्गः । नतु तथाष्यभुक्तेन कर्मणा क्षानसामश्रीवन्या भविवितिचेत्तत्राद्धः \* क्षानसामग्न्या इत्यादि \* । यदि हि कर्ममात्रमभुक्तं न क्षीयेत तदा प्रायश्चित्तविधिरनर्थकः स्यात् । यदि चाश्चीयमाणं स्वसजातीयसन्तानमुत्पाद्येत् तदा क्षानसाधने प्रवृत्त्यन्या क्षानसामग्रीविधिरानर्थक्यमापद्यते । अतस्तद्भावाय प्रारब्धस्यवाभुक्तस्याक्षयः क्रियमाणसंचितयोस्तु प्रायश्चित्तादिना क्षय इत्यवद्यमङ्गीकार्यम् । एवं सित प्रारब्धं भुञ्जानस्यापि क्रियमाणसञ्चितयोः क्षये क्षानसामग्न्या बित्युत्वात्त्ययेव चित्ताशुद्धिनिवृत्तौ तत्योषकस्य कर्मणो निरालम्बनतया दुर्बल्खान्न सामग्रीविवन्ध-कत्विमित त्वयाऽपि श्रीतवादिनाङ्गीकार्यम् । इममेव हेतुं पूर्वपिक्ष-बोधनाय, तद्व्यपदेशादिति पदेनाह । तस्मान्न कोऽपि दोष इत्यर्थः ।

अश्रेषश्रुतिस्तु, यथा पुष्करपलाश आपो न श्रिष्यन्त इति छा-न्दोग्ये उपकोसलिवधास्था बोध्या।साऽत्र न लिखिता। सहकारित्व-सूत्रे ज्ञानस्य कर्मस्वभावनाशकताया ब्युत्पादिततयातत एव निर्वा-हादिति ॥ १३॥

इतरस्याऽप्येवमसंश्ठेषः पाते तु॥सूत्रमवतारयन्ति । 🗯 पापस्यत्यादि

नाम । धर्मस्यातथात्वेनाविरोध एवेसाशङ्कानिरासाय पूर्वन्यायातिदेशमाइ । इतरस्य पुण्यस्याप्येवं, पूर्वस्य नाश उत्तरस्याश्केष इसर्थः । अतिदेशाद्धेतुरिष स एव श्रेयः । तथाहि । उमे उ हैवेष
एते तरित । क्षीयन्तेचास्य कार्माणीति सामान्यवचनाज्ञानाग्निः
सर्वकर्माणीति स्मृतौ सर्वशब्दाच तथा । अथेदं शङ्क्यते । मर्यादामार्गीयत्वाज्ञानानन्तरं भरतवत् सङ्गदोपेण भगवद्भावाच्च्युतौ
सङ्गजदोषोत्पत्तिवद्रग्ने विहितनिषद्धकर्मणोरप्युत्पत्तिर्ववतुं शक्येति ज्ञानस्य न सर्वात्मना कर्मविरोधित्वमिति । तत्र निर्णयमाह ।
पाते । भक्तिमार्गे भगवद्भावाच्च्युतिः पात इत्युच्यते । तुर्प्यर्थे ।
अपिशब्दे वाच्ये व्यवच्छेदार्थकतुशब्दोक्त्याऽस्मिन्मार्गे पापस्य
व्यवच्छेद् एव । न कार्हिचन्मत्पराइति वाक्यात् । परन्तु मर्यादामार्गीयत्वात् पारब्धभोगार्थं प्रभुश्चेत्तथा करोति तद्भावे पूर्णे सित
तद्भोगोऽसम्भावित इति तदैवं भवतीति व्यासाभिपायो ज्ञायते ।

इत्याराङ्कानिरासायेति \* । इति हेतोः पूर्वपुण्यस्यानारा उत्तरस्य च संश्रेषो भवत्विति राङ्गानिरासायः ।

ननु हतोरकथनात कथं पुण्यस्य तथात्वं क्षेयमित्यत आहुः अति-देशादित्यादि अ। उमे हांवेष इति श्रुतिस्तु शारीरब्राह्मणस्य। उमे होंवेष पते तरत्यऽमृतः साध्वसाधुनी इत्यादि। द्वितीया तु मुण्ड-कस्या। सूत्रशेषमवतारयन्ति। अअथेदमित्यादि अ। असङ्गज-दोषात्पात्तवदिति अ। ज्ञानानन्तरं यथा सङ्गजदोषात्पात्तस्ययः-थः। अअप्र इति अ। ज्ञानानन्तरम्। व्याकुर्वान्त । अमकीत्या-दि अ। वाक्यं तु तृतीयस्कन्धं कापिलयं न कहिंचिन्मत्पराः शा-नत्रत्ये नङ्क्यन्ति नोऽनिमिषो लेढि हेतिः। येषामदं प्रिय आत्मा सु-तश्च सखा गुरुः सुहदो दैवमिष्टम् इति। अत्र मत्परा न नङ्क्यतीति कथनात् पातव्यवच्छेदलामः। अतथा करोतीति अ। भक्तिभावं प्रतिवध्नाति। तदर्थं प्रतिबन्धकरणे हेतुः अत्रत्वाव इत्यादि अ। अतदिवं भवतीति अ। यदा भक्तिस्ववप्रतिबन्धस्तदा भरतवदन्या-

तथाच तस्मिन सखप्युत्तरस्य कर्मणोऽसंश्लेष एवेसर्थः ।
पूर्वसूत्र एवमेवाश्लेषशब्दस्य व्युत्पत्तेः । अतिदेशस्येवम्पदेनैव
माप्तेः सर्व सूत्रं तत्परत्वेन न व्याख्येयम् । पातशब्दस्य देहपातं
तुशब्दस्यावधारणमर्थमुक्त्वा देहपाते मुक्तेरावश्यकत्वावधारणं वाक्यार्थ इति चीक्तिर्न साधीयसी । मुक्तिमापकपदाभावाद्, भोगेन
त्वितरे क्षपित्वाऽथ सम्पद्यत इसम्रे वक्तव्यत्वाच ॥ १४ ॥

अनारब्धकार्ये एव तु पूर्वे तदऽवधेः ॥ १५ ॥

ननु देहस्य कर्मजन्यत्वात्तनाशे तन्नाशस्यावश्यकत्वाच्च-अग्नाविदः पवचनानुपपत्तिः।एवं सति ब्रह्मजिज्ञासोर्गुरूपसत्त्यादिं-

सक्त्यादिभैवति । \* असंश्लेष प्रवेति \*। तदुपाख्याने, स च तदा पितृसन्निधावेवासधीचीनमिव स्म करोतीति वाक्येन तादशकर्म-बाधनादग्रे च जीवन्मुक्तत्वबोधनादसंश्लेषः । \* प्रवमेवेति \* । अनुत्पक्तिरूपतया ।

नतु सर्वस्य सूत्रस्यानिदेशपरत्वे को दोषो, येन पर्वविभन्य व्याख्यायत इत्यत आहुः। अ अतिदेशस्यत्यादि अ । अ तत्परत्वेनेति अ
अतिदेशपरत्वेन । तथाच शेषवेयर्थ्यमव दोष इत्यर्थः। एवं मर्यादामागैंऽपि ब्रह्मज्ञानोत्तरं भक्ती यदा प्रतिबन्धस्तदापि प्रारच्धमात्रस्यैव मांगो,
न तु कियमाणसञ्चिताश्यां दुरहष्टे। त्पित्तिरित्यर्थः सिद्धः । अत्रान्येषां व्याख्यानं पातशब्दस्यत्यादिनाऽनू छ दूषयन्ति । अ उक्तिने साधीयसीत्यादि अ । नतु स्त्रे मुक्तिप्रापकपदामावेऽपि फलप्रकरणत्वात्तद्वरोधेन तथा कल्पने को दोष इत्यत आहुः । अ भोगेनेत्यादि अ । तथाच तैः सम्पद्यत इत्यस्य मुच्यत इति व्याख्यानात्तस्या
मुक्तरत्र सिद्धौ तन्मतेऽप्रिमस्त्रान्तरे भोगेन कर्मक्षपणानन्तरं ब्रह्मसरपित्तकपमुक्तरेव व्याख्यानात्तद्वैयर्थ्यमेव दोष इत्यर्थः ॥ १४ ॥

अनारन्धकार्ये एव तु पूर्व तदचधः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । \*तन्नादो तन्नाद्यस्येति \* कर्मनादो देहनादास्य । \*एवं सतीति \* अद्यविदो देह्ह्यादो सति \* । साधनाऽसम्भवः । आचार्यवान् पुरुषो वेदेति श्रुतेस्तद्भावेन ज्ञानमार्गो छेदेन भक्त्यु छेद्यसङ्ग इसाशक्का समाधक्ते पूर्वे पूर्वसूत्राभ्यां
ज्ञाननाश्यत्वेन ये प्रोक्ते पापपुण्ये ते नाशेषे, किन्त्वनार्व्धं भोगायतनलक्षणं कार्यं याभ्यां ते एवसर्थः । नन्वितरनिरपेक्षं हि ज्ञानं
स्वशक्त्येवाग्निरेध इव कर्माणि दहतीति पूर्वमुक्तं, तथा ससक्षेषमेव
तदहतीति वक्तुं युक्तं, न तु सशेषप । शक्तेरविशिष्टत्वाद । नच
कर्मनाशेऽपि संस्कारवशाद कुलालचकश्चामवत्तद्वासनावशादेहादिसत्तया पवचनालु पपत्तिरिति वाच्यम । ज्ञानस्य सर्वतो बलवन्वाद सवासनस्य तस्य नाशनाद । न हि महाशिल्यानिष्याने चकश्चामरनुवर्त्तितुं शक्तोतीसाशङ्क्ष्यारब्धकार्यादहने हेतुमाह—
तद्वधेः।तज्ज्ञानेनारब्धकार्याऽदहनं यत् तदिखलकारणकारणत्वेन
अखिलस्य पूर्वावधिकपभगवदिच्छालक्षणाद्वेतोरिसर्थः । यत्र तस्याऽपि दहनेच्छा तत्र तथैवेति निगुद्दाशयः । अत प्वाग्ने तथा

तद्भावेनेति \* आचार्याऽभावेन । \* भक्त्युक्केद्प्रसङ्ग इति \* । । । निरूपिधस्नेहात्मिका हि भक्तिरात्मत्वेन ज्ञाने सति भवति । आत्म- । त्वेन ज्ञानं च परम्परया आचार्याधीनमतस्तद्भावे तन्त्रसङ्ग इत्यर्थः। सुकत्युक्केद्रप्रसङ्ग इति वा पाठः।

व्याकुर्वन्ति । \* पूर्वेत्यादि \* । \* नारोषे इति । न याव-त्ताविच्छन्ने नरयेते इति रोषः । \* ते प्वेति \* । दहांत इति रोषः । तथाचापरोक्षेणापि ज्ञानेनारञ्चकायमेव कर्म दहात इति रारीरा-रम्मकस्य कर्मणः सत्त्वेन रारीरस्यापि सत्वान्न प्रवचनाद्यनुपर्णत्त-रित्यर्थः । हेतुं व्याक्यातुं सूत्ररोषमवतारयन्ति । \* नन्धित्यादि \* । न तु सरोषमिति \* न तु प्रारब्धकर्मक्षं रोषं स्थापयित्वा । हेतुं व्याकु-वन्ति । \* तदित्यादि \* । \* तत्र तथेवेति \* । ताहरास्यते प्रार-ब्धकर्मणोऽपि दाह एव । अत्र गमकमादुः । \* अतः एवाग्रे तथा वस्यत इति \* अतोऽन्यापीति सूत्रे वस्यत इत्यर्थः । मर्यादाज्ञार्थः वक्ष्यते । अत एव श्रीभागवते मृगदारकाभासेन स्वारब्धकर्मणा योगारम्भणतो विश्रंशित इति, उपभोगेन कर्मारब्धं व्यपनयिन्न ति च भरतं प्रति वचनं गीयते । एवं सित मिणमन्त्रादिप्रतिवद्ध-शक्तरग्नेरिव ज्ञानस्याप्यदाहकत्वे न काचिद्धानिरिति सर्वमनव-द्यम् । इच्छाप्रतिवद्धतादशायां न प्राचीना दशास्त्रीति तद्व्यव-च्छेदशापनाय तुशब्दः । एतेन भगवद्भावस्य सर्वतो बलवन्त्वाद कथं तस्य पात इति शङ्का निरस्ता । भगवदिच्छाया मृलकारण-त्वेनोक्तेस्तस्याः सर्वतो बलिष्ठत्वात् । तथेच्छा च स्वकृतमर्यादा-पालनाय पुष्टावङ्गीकृतेन तथेति सर्वमनवद्यम् ॥ १५ ॥

अग्निहोत्रादि तु तत्कार्यायैव तद्दशनात् ॥ १६ ॥

ननु प्रारब्धं हि प्राचीनं, तन्नाशाय तद्धोग एव कर्त्तव्यो ब्रह्मविदा, न तु विहितमन्यद्प्यग्निहोत्रादि । प्रयोजनाभावाद । दृश्यते च तादशानां तत्करणमत उत्तरस्य कर्मणः संश्लेष आव-श्यक इयाशङ्क्य तत्प्रयोजनमाह । तुशब्दः शङ्काव्युदासकः।

प्रारब्धकमसत्तायां मानमाहुः। \* अत एवेत्यादि \* । \* भरतं प्र-तीति \* प्रतिर्रुक्षणे। भरतं लक्षीकृत्य। अदाहकत्वे इति भिन्नं पद-म्। तथेच्छेर्ति प्रारब्धस्य भोगेनापनयनेच्छा। \* न तथेति \* । न तस्य भोगेनापनयेच्छा॥

अन्ये तु-तद्वधेरित्यस्य, तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमो-स्येऽथ सम्पत्स्य इति प्रारब्धस्य शरीरपाताविधिश्रुतेरित्यर्थमाडुः । तत्रापि प्रवृत्तफलस्य कर्मणोऽनाशे हेतुस्तु मृग्यः । सोऽत्र सिद्धा-न्ते विवृत इति तन्मतेऽपि नातो विशेष इति बोध्यम् ॥ १५ ॥

अग्निहोत्रादि तु तत्कायांयैव तद्दर्शनात् ॥ स्त्रमवतार्थ विदृ-ण्वन्ति । \* तुराद्द इत्यादि \* । केचिदित्यादिना परमतमुपक्षित्य अग्निहोत्रादिविहितकर्मकरणं तत्कार्यायेव भागकार्याय प्रारब्धना-श्रायेवेखर्थः । येपामग्निहोत्रादिकारकं प्रारब्धमित तेरेव तन्नाशाय भागवत्तदपि क्रियते, न त्वतादृशैरत एव न सनकादीनां तथा-त्वम् । कुत एतत ? तद्दर्शनात । यथाकारी यथाचारी तथा भवति साधुकारी साधुर्भवति पापकारी पापो भवति पुण्यः पुण्येन कर्म-णा भवति पापः पापेनेति श्रुतिः पूर्वकर्मणोऽग्निमकर्महेतुत्वं द्रशय-तीति नानुपत्तिः काचित् । केचित्तु झानस्य यत्कार्यं तदेवाग्न-होत्रादेरिति तत्कार्यायेति पद्स्यार्थं वद्नित । स न साधुः । तद-धिगम इत्युपक्रमाद् ब्रह्मविदः प्रारब्धात्मकप्रतिवन्धनाशे मोक्षस्य पूर्वज्ञानेनेव सम्पत्तः कर्मणो वैयथ्यापातात् । तमेतं वेदानुवचनेने-सादिश्रुतिदर्शनं दर्शनपदार्थं इस्रपि पूर्वविरोधादुपेक्ष्यः ॥ १६ ॥

## अतोऽन्यापि ह्येकेषामुभयोः ॥ १० ॥

तदेवं पूर्वसूत्रचतुष्टयेन मर्यादामार्गीयभक्तस्य मर्यादयेव सु-क्तिपतिबन्धसम्भवस्ययेव तन्नादाश्चीत निक्रियतम् । अथ पुष्टिमा-र्गीयस्य विनैव भोगं पारब्धं नक्यति न वेति विचार्यते । तत्र

दूषयन्ति । \* स नेत्यादि \* । \*प्रारम्धातमकप्रतिवन्धनारो इति \* । तस्य तावदेव चिर्मामित श्रुतेस्तस्य नारो । \* पूर्वविरोधादिति \*ए-तस्माद्वाक्यात्, पूर्व मनसैवावाप्तव्यं, मनसैवानुद्रष्टव्यमित्यवधारण-श्रावणेन सूत्रकृतापि तद्दिधगमसूत्रे ज्ञानादेव कर्मानवृत्तिकथनेन उक्तश्रुतो च यज्ञादेविविदिपाफलकत्वस्य ज्ञानपर्यन्तत्वस्य वा बोधनेन तिद्विरोधात् । नच सहकारित्वसूत्रविरोधः । प्रारम्धनाराकत्वेना-पि तदुपपत्तेरविरोधात् ॥ १६ ॥ ६॥

अतोऽन्यापि हांकेषामुभयोः ॥ एतस्याधिकरणस्य न पूर्वज्ञे-षत्विमिति बोधनाय पूर्वोक्तमनुवदन्त एतद्वतारयान्त । \* तदेर्वाम-त्यादि \* । \* अथेत्यादि च \* । पूर्वपक्षमाद्वः । \* तत्रेत्यादि \* ।

भोगैकनाक्रयस्वभावत्वात्तस्य न तं विनाऽस्यापि तक्रक्यतीति प्राप्ते निर्णयमाह । एकेषां पुष्टिमार्गीयाणां भक्तानाभुभयोः प्रारब्धापा-रब्धयोभींगं विनैव नाक्षो भवति । कुत एतत्? तत्राह । अतः । श्रुतेः कर्मणो क्वाननाक्ष्यत्वनिरूपिकायाः। ब्रह्मविद एव प्रवचना-दिनिरूपणेन तदनाक्ष्यपारब्धाख्यकर्माक्षेपकश्चतेश्च।अन्यापिश्चतिः। पञ्चते । तस्य पुत्रा दायमुपयन्तिसुद्धदः साधुक्रसां, द्विषन्तः पा-पक्चसामिति । क्वानभोगाभ्यां कर्मनाक्षानिरूपकश्चसाऽस्याःश्चतेर्वि-रोधपरिहारायावक्यं विषयभदो वाच्यः । नच काम्यकर्मविषयेयं श्चतिरिति वाच्यम् । तदिधगम उत्तरपूर्वधयोरश्चेषविनाक्षाविति स्वत्रेणेतरस्याप्येवमितिस्वत्रावयवेन चाऽविशेषेणारब्धातिरिक्तकर्म-

\* तस्येति \*। प्रारब्धस्य \*। तं विनेति क्षः । भोगं विना । \* अ-स्यापीति क्षः । पुष्टिमागींयस्यापि । व्याकुर्वन्ति । क्षः एकंपामित्या-दि क्षः । क्षः तदनाइयेति क्षः । ज्ञानानाइयेत्यर्थः । तस्य पुत्रा इति भूतिस्तु शाट्यायनिनामस्ति ॥

नतु सुत्रे, पक्षेषामिति पदेन पुष्टिमार्गीया एव विवस्यन्त इस्यत्र कि गमकमित्याकाङ्कायामन्यथानुपपत्ति तथात्वेनोपपादयन्ति
\* ज्ञानभोगाप्त्यामित्यादि \* । अर्थस्तु प्रकटः ॥ अन्येतु, अतोऽग्निहोत्राद्दित्यात्मकमेणोऽन्याऽप्यस्ति साधुकृत्या या फलमभिसन्धाय
क्रियते । तस्या एष विनियोग उक्त इति व्याकुर्वन्ति । तथा सत्येवं
नित्यकाम्यकमभेदेन श्रुत्योर्विषयभेदे सिद्धे विरोधाभावात सृत्रे
चैकेषामिति पदेन शाखिनां परामर्शादुमयोरित्यनेन जैमिनिबादरायणयोराचार्ययोः परामर्षाच्छरुतौ स्त्रेचानुपपत्त्यभावात कथमिनकारिकृतविषयभेदावगमः, कथं च प्रारब्धकर्मणोऽत्र विषयत्वावगम
इत्याकाङ्कायां तद् दृष्यितुमाहुः । नचत्यादि \* । तथाचेवं नित्याग्निहोत्रादेरस्या विषये भेदितेऽपि, तद्धिगमादिस्त्राद्विषयो न
भिद्यत इति, तद्यथेषिकात्लं यथा पुष्करपलाश आपः, उमे ह्यवैष
पते इत्येताश्यो विषयभेदाभावासानां विरोधो दुष्परिहरः । नच

णोरिषल्योर्नाशनिक्षणात्। पापकृक्षायां काम्यत्वाऽसम्भवाच ।
तस्माद्यनुप्रहभाजनस्य भक्तस्य स्वप्राप्तिविल्म्बमसिहिष्णुर्भगवात्र
अस्य पारच्थमेतत्सम्बन्धिगतं कृत्वा तस्य तेन भोगं कारयति ।
मारच्धं भोगैकनाश्यमिति स्वकृतमर्यादापालनाय न नाशयति ।
नच तयोरमूर्तत्वेनाकृताभ्यागमप्रसङ्गेन च नैवं वक्तुमुचितमिति
वाच्यम् । ईश्वरत्वेनाऽन्यथापि करणसम्भवात् । मर्यादाविपरीतस्वक्षपत्वात् पृष्टिमार्गस्य न काचनात्राऽनुपपित्तर्भावनीया ।
तस्या अत्र भृषणत्वात् । अत एवैकेषामिति दुर्ल्भाधिकारः सुचितः ॥ १७ ॥

# यदेव विद्ययेति हि ॥ १८ ॥ ननु यदेव विद्यया करोतीति श्रुसा विद्यापूर्वकं कर्मकरणे

येषामश्रेषो व्याख्यातसेषां विद्यमानत्वाद्यं तेषां विनियोग इति विषयभेदात सुपरिहर इति वाच्यम् । विद्यमानाश्रेषस्य प्रागेव दृषितत्वात् । झानोत्तरं स्वर्गादिलीकिककामनेत्यस्मभवेन काम्यायाः साधुकृत्याया उत्पत्तंवक्तुमशक्यत्वाद्य । श्रुतौ पापकृत्या-विनियोगस्याप्युक्तत्वेन तस्यां च फलाभिसन्धानासम्भवेन काम्यत्वासमभवाद्य विषयश्रुतिविरोधोऽपि दुष्परिहरः । अतस्तदभावाया-वश्यमधिकारिभेदेः प्रारब्धात्मककमीविनयोगश्चाऽत्राश्युपेयः । उन्भयपदे आचार्यद्वयप्रहणमप्यसङ्गतम् । सन्निधौ जैमिनरश्रुतत्वात् । सामान्यशब्दस्य चोपस्थितार्थकत्विनयमेन बाधकं विना तत्त्यागा-योगात् । अत उक्तरित्येव मन्तव्यमित्यर्थः । तदेतच्चतुर्थस्कन्धीये तत्त्वदीपप्रकाशे सम्यग् व्युत्पादितमिति प्रभुवरणेर्नात्रोक्तम् । सि-समाहः । कतस्मादित्यादि ॥ । पुनः किश्चिद्रशाद्वा परिहर्गन्त । कन्य तयोरित्यादि ॥ तथाचेदं तवापि तुल्यमतः परिहारसाम्यान्न पर्यनुयोग उचित इत्यर्थः ॥ १७ ॥

यदेव विद्ययेति हि ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*।

वीर्यातिशयः फलं श्रूयते। अतो ब्रह्मविद्यावतोऽपितथात्वस्योचितत्वात् तदुत्तरस्याश्चेष इति यदुक्तं तन्नोषपद्यत इति प्राप्ते, आह ।
यदेवेति । हि यस्माद्धेतोस्त्वया यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदेति श्रुतिरेव ब्रह्मविद्योऽपि कर्मोत्पित्तमसाञ्जकात्वेनोदाहृता ।
सा तु न तत्समर्था । तथाहि । ॐमिस्रेतदक्षरमुद्गीथमुपासीतेत्युपत्रम्य तस्य रसतमत्वं मिथुनद्भपत्वमनुङ्गाक्षरत्वं त्रयीप्रदित्तिहेतुत्वं
च निद्धप्यैतद्ग्रे यदेव विद्ययेसाद्युक्त्या, इति खल्वेतस्यैवाक्षरस्योपव्याख्यानं भवतीत्युपत्रहारादुद्गीथोपासनाविषयमेव, यदेव विद्ययेति वाक्यमिति द्धायते । तनोक्तरसतमत्वादिपकारकोपासनानां मध्ये यदेव विद्यया करोति तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति तद्र्थ इति न
ब्रह्मविद्यागन्थोऽपीति न सा शङ्काऽत्र सम्भवतीसर्थः । यद्वा ।
उक्ताशङ्कानिरासायैवाह । यदेवेति । ब्रह्मविद्धि प्रारब्धक्षयायैव
कर्म कुरुते तत्त्वन्यकृताद कर्मणः सकाशात् सवासनतन्नाशनाद्

<sup>\*</sup> तथात्वस्येति \* । कर्मणो वीर्यवत्त्वस्य । तथाच यदि ब्रह्मविद्यान्वतः कर्मसंसर्गो न स्यात्तद्यं श्रुतिर्विद्यया वीर्यवत्तां कर्मणा न श्रा-वयेत् । अतत्तद्दन्यथाऽनुपपत्या अश्रुपादिवाक्यानां विद्यास्तावकत्व-मेवाङ्गीकार्यमिति पूर्वोक्तं नोपपद्यत इत्यर्थः । परिहारं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* हीत्यादि \* । \* तेनेति \* । वाक्यस्य प्रकरणाव-रुद्धत्वेन । तथाचानुपपत्यमावान्तेतेषां सावकत्वं दाक्यवचनमतः पूर्वोक्तं साध्वेवेत्यर्थः । अस्मिन् पक्षं सूत्रयोजना तु, यदेव विद्ययेति वाक्यं हि यतो हेतोः, इति प्रकरणावरुद्धं, तथाच न ब्रह्मविद्यावतः कर्मप्रसिक्तकामत्यर्थः । श्रद्धोपनिषदोः साधारणत्वात् तत्समिमिव्याद्ध-ताया विद्याया अपि साधारण्यमेवोचितं, न तु सङ्कोचनमिति क-श्चिच्छङ्केत्त, तदर्थं प्रकारान्तरेणार्थमाद्धः । \*यद्वा उक्ताराङ्केत्यादि \* । स्वासनतन्नारानात् । तथाच सङ्कोचामावेऽपि पूर्वोक्तार्थासद्धिरप्रत्युहेति न तेषां स्तावकत्विम-

वीर्यवत्तरं भवसेवेति नानुपपत्तिः कान्विद्सर्थः। यद्वा। ननु पुष्टि-मार्गायस्य प्रारब्धस्यापि भोगं विनैव नाश इति श्रुत्वाऽसम्भाव-नां कुर्वाणं प्रति कैमुतिकन्यायेन तत्परिहारमाह । यदेवेसादि । जीविनिष्ठा विद्या हि भगवज्ज्ञानशक्तेरंशभूता। एवं सति यत्र धर्म-सम्बन्धिसम्बन्धादन्येभ्योऽतिशयं कर्मणि वदति श्रुतिस्तत्र साक्षा-द्रिमसम्बन्धेऽतिशयितकार्यसम्पत्तौ कथमसम्भावना कर्त्तुमुचि-तेति निग्दाशयः। अत एव हेतुवाची हिशब्दः॥ १८॥

#### भोगेन त्वितरे क्षपयित्वाऽथ सम्पद्यते ॥ १९ ॥

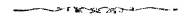
पुष्टिमार्गीयफलपासौ प्रतिवन्याभावं सोपपत्तिकमुक्त्वा तत्पा-सिपकारमाह । इतरे । अग्रे प्राप्यालौकिकदेहाद्भिन्ने स्थुललिङ्ग-श्चरीरे क्षपित्वा दृरीकृत्व, अथ भगवल्लीलोपयोगिदेहपाप्त्यनन्तरं भोगेन सम्पद्यते । सोऽञ्जुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विप-श्चिनेति श्रुत्युक्तेन भोगेन सम्पद्यत इत्यर्थः । श्रुत्यर्थस्त्वानन्दमया-ऽधिकरणे निक्षितः।अलौकिकत्वं विनोक्तदेहं विना चोक्तफलप्रा-सर्व्यवच्लेदकस्तुशब्दः ॥ १९ ॥

#### इति श्रीवेदच्यासमतवर्त्तिश्रीवल्लभाचार्यविराचिते ब्रह्मसूत्राऽणुभाष्ये चतुर्थाऽध्यायस्य प्रथम पादः ॥ ४ ॥ १ ॥

स्थर्थः । एतेन जन्मादिसूत्रभाष्ये व्युत्पादितं पूर्वोत्तरकाण्डयोः पर-स्पराङ्गत्वमपि समर्थितं ज्ञेयम् । पूर्वोक्तमर्थे सगृह्णन्त एतत्सृत्रस्य तात्पर्यान्तरमाद्युः । अयद्वा नन्वित्यादि अ॥ १८॥

भोगन स्वितरे क्षपयित्वाऽय सम्पद्यते ॥ भाष्यमत्रातिरोहि-तार्थम् । अत्र क्षपणं च कुरुक्षेत्रप्रसङ्गे वजभक्तानां जीवकोशध्वस- रूपम् । भोगश्चतदनन्तरदर्शनादिरूपो जीवद्दशायामेव भवतीत्य-वान्तरफलपरिसमापिर्पात मम प्रतिभाति । अत्यन्तानुग्रहे तु स्थूल-स्य लोकवत् श्चपणं, सूक्ष्मस्य, वाङ् मनसीतिवक्ष्यमाणरीत्था ततस्त-द्व्यवहितमेवालौकिकदेदप्राप्त्या भोगसम्पत्तिरिति श्चेयम् । अत्र मतान्तरीयव्याख्यानस्यादूषणात् तद्पि श्चानमागीयमयोदार्भाक्तमा-गीयपरतया संग्राह्यमिति सूचितं श्चेयम् ॥ १९ ॥ ७ ॥

इति श्रीमद्वल्लभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तहृदयघ्वान्तस्य श्रीपीताम्बरात्मजस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकादाः चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः॥४॥१॥



## अथ चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयः पादः।

## वाङ् मनासे दर्शनाच्छब्दाच्च ॥ १ ॥

पूर्वपादे लौकिक शरीरे क्षपियत्वा अलौकिकं तत्पाप्य फलेन सम्पद्मत इति निक्षितम् । अथात्रदं चिन्त्यते । भक्तस्य स्क्षम-शरीरस्य क्षपणं नाम किं तत्स्वक्षपनाशनमुत मणिस्पर्शाद्यश्चा-मीकरत्वभिव तस्यैवालौकिकत्वसम्पादनं भगवदनुप्रहादिति । अत्रोत्तर एव पक्षः साधीयानिति भाति । तथाहि । यथा पूर्व सं-सारिण एव जीवस्य तदनुष्रहात पूर्वावस्थापगमो मुक्त्यवस्था चो-च्यते तथात्राऽपि वक्तुमुचितत्बात्। न तस्मात् प्राणा उत्क्रामन्य-त्रेव ममवलीयन्त इति श्रुतिस्तु जीवस्य सायुज्यमुक्तिकाले त-त्पाणादीनामपि तथेवाहात एवाग्रे ब्रह्मव सन् ब्रह्माप्येतीत्युच्यते।

वाङ् मनिस दर्शनाच्छद्राम ॥ अथ द्वितीयपादं व्याचिख्यान्मवः पदार्थानां तत्सङ्गतेश्च पूर्व कारिकाभिनिक्षिपत्वादिहाऽधि-करणसङ्गति वक्तुम्, अतीतपदान्ते यिन्नकृषितं तदनुवद्गन्ति \* पूर्व-पाद् इत्यादि \* । अळीकिकं तत् प्राप्येति \* । अळीकिकं देहं ळव्ट्या । अळीकिकदेहस्वक्षपं त्वये वक्तव्यम्, ब्राह्मेण जैमिनिरित्यार्व्याः । प्रकृतं वक्तुमाहुः । \* अथेत्यादि \* । तदनन्तरमवसरमं-ङ्गत्या एतत्पादारम्मे प्रकृतं वक्तुं तदुपोद्धातत्या इदं वक्ष्यमाणं विचार्यत इत्यर्थः। तदाहुः \* भक्तत्यादि \* । एवं मंशयमुक्ता पूर्वपस्माहुः । \* अत्रत्यादि \* । स्वनुम्मित्वादिति \* । स्वश्माळङ्गद्यारीरात्मकं प्राणे इन्द्रियादिष्विप द्वितीयस्य चतुर्थपादे तथा प्राण इत्यत्र जीवातिदेशेन जीववित्रत्यत्वाचङ्गीकागानुगैकिकावस्थापगमस्याऽलीकिकावस्थाप्राप्तेश्च वक्तुमुचितत्वात् । \* तथ्वाहेति \* । कारणभूते स्रति लयमाह । तथाच पुष्टिमार्गे तेषाम-

पुष्टिमार्गीयस्योक्तमुक्त्यभावान्तेयं तद्विषयिणीति प्राप्ते प्रतिवदामः। व्रह्मांशत्वेन जीवस्यानन्दात्मकत्वान्निर्दोषस्वरूपत्वान्निसत्वाच दो-पाणां वागन्तुकत्वात्तदपगमे तस्य तथात्वमुचितम् । प्राणादयस्तु न तादशा इति तद्दष्टान्तेनात्रापि तथात्वं न वक्तुं शक्यम् । देहे-निद्रयासुद्दीनानां वैकुण्ठपुरवासिनामिति श्रीभागवतवाक्याच्च ।

ऽलोकिकत्वापादनपक्ष एव साधीयानित्यर्थः। सिद्धान्तमाहुः अब्रह्मां-शत्वेनेत्यादि \* । अयमर्थः । श्रुतौ हि त्रिविधा सृष्टिर्राभप्रतिति क्वायते । ब्रह्मवित्त्रपाठके आनन्दमयस्य ब्रह्मत्वपरिचायनार्थ, त-स्माद्वा एतस्मादित्यादिना, स आत्मान स्वयमकुरुतंति वारत्रयं कथनात् । श्वेतकेतुपाख्याने च कार्यस्य कारणानन्यत्वे, मृत्पिण्ड-नखनिकृत्तनलोहमण्यात्मकद्दष्टान्तत्रयकथनाच तासु विधासूचनीच-भावोऽपि मृद्पेक्षया, अयसस्तद्पेक्षया लोहस्योत्कृष्टतायाः सर्व-जनीनत्वात् । ब्रह्मवित्प्रपाठकेऽपि सोऽकामयतेत्यादिना पूर्वमुक्तायाः स्प्टेरसद्वा इदमग्र आसीदित्यनेनासत्त्वकथनपूर्वकं तदात्मान्ध खयमकुरुतेनि सृष्टः सुकृतत्वश्रावणाच । तदेतत्सृष्टित्रयं तदुन्क-र्षादिकं च पुष्टिप्रवाहमर्यादाग्रन्थे आचार्यचरणैरिच्छामात्रेण मनसे-त्यत्र सूचितम् । तत्प्रपश्चश्चास्मत्पितृचरणकृतात्ताद्ववरणाद्वगन्त-व्यः । एवं सति यत्र पुष्टिमार्गीया जीवा मार्यादिकसृष्टिपातिनस्तत्र ब्रह्मांशत्वेन जीवस्यातिरोहितानन्दत्वं तत्र स्वानन्दात्मकत्वान्निर्दोप-स्रक्रपत्वाच जीवस्य तथात्वं युक्तम् । प्राणादयस्तु सृष्टचन्तरस्थाः असद्वा इदमत्र आसीत्तदाहुः किं तदसदासीदित्यृषयो वा व तेऽत्रे असदासीत्तदाहुः के ते ऋषय इति प्राणा वा ऋषय इति वाजिनां श्रुतौ प्राणा असत्पदेनासाधुतया श्राविता इति पुष्टिसृष्टिस्यत्वाभावा-न्न ताहशाः। धर्मान्तरैर्जीवतील्येऽपि स्वरूपतो न जीववन्निर्दुण इति जीवर्ष्टान्तेन प्राणादिक्षे सुक्ष्मशरीरे लीकिकत्वापगमेनालीकिक-त्वं न वक्तुं राक्यम् । अयं च पक्षो, देहेन्द्रियासुहीनानामिति सप्तम-स्कन्धवाक्येनोपष्टभ्यते । अतस्तत्यागपक्ष एव साधीयानित्यर्थः । नच लौकिकत्वविशिष्टदेहादिरत्र निषिद्ध्यत इति वाच्यम् । सा-मान्यनिषेधे वाधकाभावाद । नच तद्नुभव एव बाधक इति वा-च्यम् । भगवत इव तदीयानामिष तेषां तथात्वे बाधकाभावाद । नन्वागन्तुकत्वमेव बाधकमिति चेन्मैवम् । यथा व्यापिवैकुण्ठस्या-ऽक्षरात्मकत्वेनाऽनागन्तुकत्वेन नेसर्गिकतद्गताऽखिलवस्तुरूपत्वेन सामीप्यादिमुक्तिं प्राप्नुवतां भक्तानां देहेन्द्रियादिरूपमप्यनागन्तुक-मेव वैकुण्ठपाप्तिमात्रेण शुद्धजीवानां सम्पद्यते । तदीयत्वेन तद फलतीति यावद । तथा पुरुषोत्तमलालीया आपि पुरुषोत्तमात्मक-त्वात्तत्राङ्गीकारमात्रेण प्राचीनाशेषप्रावाहिकधर्मनिट्तौ शुद्धजीव-स्य पुरुषोत्तमलीलात्मकदेहादिर्पि तदीयत्वेन सम्पद्यत इति ना-ऽनुपपत्रं किञ्चिदिसवाहितोऽवेहि । अयमेवार्थो वाजसनेयिशाखा-यामथाकामयमान इत्युपक्रम्यात्मकाम आप्तकामो भवति, न त-स्माद प्राणा उत्कामन्स्येवेव समवलीयन्ते ब्रह्मेव सन् ब्रह्माप्येती-

उक्तवाक्यं एव किञ्चिदाराङ्क्य परिहरानि । \* नच लौकिकेत्यादि \* । \* अर्जात \* । एतद्वाक्ये । \* तदनुभव इति \* । देहाद्यनुभवः । \* तथात्व इति \* । ब्रह्मात्मकत्वे । पुनः किञ्चिदाराङ्क्य परिहरन्ति । \* निवत्यादि \* । \* मैविमित्याद्यवेहित्यन्तं च । \* अनागन्तुकमेवेति \* । यथा लौकिकेषु देहादिषु प्रकृतिमूलकारणतयारनुस्रीव्यति, एवं जीवे ऽक्षरमन्वेति । यथा प्रदीप्तात् पावकादिस्फुलिङ्गाः सहस्रशः प्रभवन्ते सरूपा इति, यदक्षरे परमे प्रजा इति च
श्रुतेः । तश्च सर्वत्र सर्वात्मकमिति जीवादि भूतस्य तस्य आकारो
जीवरूपें ऽशे नैसर्गिक एवेत्यनागन्तुकम् । \* तदीयत्वेन तत्फलतीति \* । अग्ने, ब्राह्मेण जैमिनिरित्यत्राङ्गीकिरिष्यमाणत्वादावरणभूतलौकिकापगमे भगवदत्तस्तदीयत्वेन फलतीत्यर्थः । दार्ष्टोन्तिके तु
बादरायणसूत्रोक्तः पुरुषोत्तमात्मकस्तदीयत्वेन सम्पद्यत इति क्षेयम् ।
एतं पक्षं श्रुत्यापष्टक्षनित् । \* अयमवेत्यादि \* । श्रुति व्याकुर्वन्ति ।

सन्तेन वाक्येन निगद्यते । अत्र प्राणशब्देन प्राणाः सर्वेन्द्रियाणि चोच्यन्ते । आत्मकामशब्देन भगवद्गाचकात्मपद्ग्रहणेन भक्तस्य स्नेहातिशयजनितप्रभुदिद्श्वार्त्यतिशयस्त्राद्दशो येन परणमेत्र सम्पद्येत, यदि प्रभुपाकक्रेय क्षणमपि विलम्बः स्यात् । अतो भगवत्याकक्र्येनैवात्मस्थितिरिति ध्वन्यते । भक्तिमार्गे पाकट्यस्यैव परमफलत्वेन तद्दश्नेनाऽऽप्तकामो भवित । ततः साक्षाद्मश्रेपादिकामनायां प्राचीनदेहप्राणादेस्तद्योग्यत्वात्ते तत्रैव लीना भवन्तीति । विहःभकटस्यैवाऽन्तरिप प्राकट्यादुन्क्रमणाभाव उच्यते । आत्मातिरिक्तस्य गतिमुक्त्वा तस्य तामाह—ब्रह्मेव सन् ब्रह्माध्येतित्यनेन । उक्तरीया पुरुषोत्तमात्मकतल्लीलोपयोगिदेहेन्द्रियादिमम्पत्त्या ब्रह्मेत्र सन् त्र व्रह्मातिरिक्तदेहादिमानपि तादशः सन् ब्रह्म बृहल्याद् बृहणत्वात् पुरुषोत्तमस्वद्भपं प्राप्तोभवतीसर्थः। अन्यथा जीवस्य ब्रह्मांशत्वेनानन्दांशाविभीवेन च ब्रह्मत्वे प्राणाविल्योक्तया ब्रह्मा तदित्रस्यवच्लेदे चानुक्तामिद्धे मित ब्रह्मेव सन्तिति वान वदेत् । अत एवत्तद्ये क्लोकोक्तिः—अथ मत्त्येऽमृतो

<sup>\*</sup> अत्र प्राणेत्यादि \* । \* ध्वन्यत इति \* । तात्पर्यवृत्त्या वोध्यते । तात्प्रयवृत्तिम्तु मया प्रस्थानरत्नाकरे च्युत्पादिता ततो श्रेया । \* अन्विच लीना भवन्तीति \* । अन्वःप्रकट पुरुषोत्तम एव लीना भविन्त । ननु पुरुषोत्तमात्मकलीलोपयोगिद्द्याच्या ब्रह्मभाव एव श्रुत्यमिष्ठेत इत्यत्र कि गमकमित्यत आहुः । \* अन्यथेत्यादि \* । तथाच ब्रह्मेव सिन्नत्यस्यान्यथावेयथ्योपत्तिरेव गमिकत्यथः । उन्कोषप्रमाय गमकान्तरमाहुः । \* अत एवेत्यादि \* । तथाच ब्रन्ह्मभूतः प्रसन्नात्मत्युक्तरीतिको ब्रह्मभावो यदि ब्रह्मेव सिन्नत्यत्राभिष्ठेतः स्यात्तदार्शसमन् श्रोके, अथ मन्योऽस्तो भवतित्येतावदेव वदंत्र तु तुरीयं पादम् । अतो यथोक्त एव श्रुत्यथं इत्यथः । एवमुषो द्यातेन पुष्टमार्गीयस्य लोक्तिक्तदेदक्षपणं नाम प्राणादीनां ब्रह्मिण लय इति सिद्धम् । तदेतत्पूर्वपादान्तसूत्रे एव विचारणीयम् । तन

भवस्रत्र ब्रह्म समञ्जूत इति । मृतिधर्मवच्छरीरं हि मर्च्य, तद्रस्वेन जीवोऽपि तथोच्यते । तथाचायं पूर्वं तादृश एव, अथ पुष्टिलीला-मेवेशानन्तरममृत उक्तरूपशरीरवान भवति, ततोऽत्र अस्मिन्नेव शरीरे ब्रह्म सम्यगऽबन्ते। भगवता क्रियमाणलीलारसमनुभवतीस-र्थः।भगवान् वादरायण इमामेव श्रुति विपयीकृस तत्रोक्तप्राणा-नां लय एकदेवोत क्रमनियमोऽस्तीति संशये निर्णयमाह।वाङ् म-नसीति । तत्र हेतुईर्शनादि्ति । एतद्क्तं भवति । भक्तेः स्नेहा-त्मकत्वात्तस्य प्रभुपाकट्यफलकत्वात्तदौत्कण्ठये तस्यावक्यकत्वा-द्यं मां पञ्यत्विति प्राभ्त्रिच्छया तस्मिन् सम्पन्ने चक्षुभ्यी मनसा च तद्रपाऽमृतमनुभवतः स कोऽप्युत्कटो भावः समजनि येन प्रभूणा सह सर्वेन्द्रियव्यापारकृतीच्छा समभूत । तत्र तेपाममामध्यीद भ-गवदानन्दमम्बन्धिमनःसम्बन्धेन तं प्राप्स्याम इति तत्रैव सङ्गताः तेनानन्देन सम्पन्ना जाताः । अयमेवार्थोऽनेन सृत्रेणाग्रिमेण चात एव सर्वाण्यन्विति सूत्रेण निरूप्यते । द्र्शनानन्तर्मादौ सह स-म्भाषणेच्छैत्र जन्यत इति, वाङ्मनिस सम्पद्मत इति छान्द्रोग्ये स्फुटोक्ते सम्मया चादौ सैत्रोक्ता । एवं सति वाङ्गनास सङ्गता

थाष्येतत्सूत्रप्रणयनं प्रति तस्य हेतुत्वं न स्फुटं भवेदिति तत्रानुका अत्र विचारितामिति होयम् । तदेतद् हृद्धि हृत्वाऽऽचार्यः प्रकृते विचारयतीत्याशयेन सूत्रमवतार्र्यान्तः । \* भगवानित्यादि \* । \* भगवानित्यादि \* । किं निर्णयमाहित \* । उक्तथुती सामान्यता त्यथावणालुयो युग-पदेव युक्त इति पूर्वपक्षितरासाय निर्णयमाहित्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्तः क्रमनियमे द्शेनस्य कथं हेतुत्वामित्यता व्युत्पाद्यन्ति । \* एत-दित्यादि \* । \* तदौत्कण्ट्यर्शत \* । भक्तस्योत्कण्टायाम् । तदान्तक्ट्य इति पाठे तु स्नेहीत्कट्य इत्यर्थो वोध्यः ।

ॐ तत्रेव सङ्गता इति ※ । मनसेव सर्वे प्राणाः समागताः ।

सती भगवदानन्देन सम्पद्यत इति सूत्रार्थः सम्पद्यते । द्र्शना-भावेऽपि वेण्वादिशब्दादपि तथा सम्पद्यत इति हेत्वन्तरमाह— शब्दाचेति ॥ १ ॥

# अत एव सर्वाण्यनु ॥ २ ॥

अत एव दर्शनाच्छब्दाच्च हेतोः सर्वाणीन्द्रियाणि, अनु सा-निध्याद वाचः पश्चान्मनिस सङ्गतानि भगवदानन्देन सम्पद्यन्त इसर्थः । केचित्त्वत्र छान्दोग्यस्यं, वाङ् मनिस सम्पद्यते मनः प्राणे प्राणस्तेजिस तेजः परस्यां देवतायामिति वाक्यं विषयत्वेन उक्त्वा सूत्रे वाक्पदस्य तद्द्रित्तपरत्वं वदन्ति सम्पत्तिं तन्नाशं च । तन्न साधीयः । तथाहि । वाक्पदस्य द्वत्तिपरत्वं चेच्छ्रुस्य-भिमतं स्याद सूत्रकारस्तदा तथैव वदन्न तु तत्सद्ध्पमेत्र वाक्य-म् । तन्निर्णयार्थमेत्र पदनोः । मुख्यार्थसागो छक्षणापत्तिश्च ।

शेषं स्फ्रटम् ॥ १ ॥

अत एव सर्वाण्यनु ॥ एतेन श्रुती वाक्पदमिन्द्रियान्तरा-णामप्युपलक्षकमिति बोधितम् । भाष्यमत्र स्फुटार्थम् ॥

ननु या छान्दोग्यश्रुतिरत्र सम्मितित्वेन दर्शिता सैवात स-घोऽऽदतत्वाद्विषयवाक्यत्वेनादरणीया, ततश्च कथं भववुक्तस्यार्थ-स्याभिसंहितत्विमत्याकाङ्कायामन्यमते तेषां बोधियतुं मतान्तरम-नुवद्नित \* केचिदित्यादि \* ते हि हिरण्यगर्भादिविद्यास्वपरासु च विद्यासु फलप्राप्तये देवयानं पन्थानमवतारियण्यन्तो यथाशास्त्रमु-त्कान्तिकमकथनं विद्वद्विदुषोरुत्कान्तौ प्रकारसाम्यं च व्या-साभिमतमङ्गीकुर्वन्त उक्तरीत्या वदन्तीत्यर्थः। तन्न तथिति बोधनाय दृषयन्ति । \* तन्नेत्यादि \* । ननु सत्यमस्तीदं दृषणत्रयं तथा-प्यग्रेऽविभागो वचनादित्यनेन तत्त्वप्रलयस्य वक्षमाणत्वादत्र वृत्ति-प्रलय आद्वियत इति व्यासाशयस्य तैर्बोधनादद्गेष इत्यत आहुः। किञ्चेतं मनसीति पदवैयर्थ्यं स्याद्, विषयवाक्योक्तक्रमसागानु-पपत्तिश्चेति ॥ २ ॥

\* किञ्चेत्यादि \*। यद्यपि तत्सुत्रमन्यार्थे तथापि स्वोक्तसमर्थनाय तथार्थादरेऽपि सम्पत्तिपदस्य पृत्युपसंहारार्थकतया वृत्तिनाराना-र्थत्वमेवाभिषेतं, यथाद्धिरग्नेः। तथा सति निरन्वयो वृत्तिध्वंस इति ध्वंसकसंसर्गमात्रस्यैवापेक्षणेन ध्वंसकस्य तत्राधिकरणताऽनपेक्ष-णान्मनसीत्यधिकरणबोधकपदवैयर्थम् । नन्वविकरणत्वेऽनपेक्षि-तेऽप्यग्नेरप्सु प्रक्षेपे वृत्तिनाशस्य दर्शनात्र मनसीत्यस्य वैयर्ध्यमि-त्यतो दुवणान्तरमादः। \* विषयेत्यादि \*। स्यादवैयर्ध्यं यदि वि-षयवाक्यत्वमस्य स्यात् । तदेव तु न । यत एतस्य विषयवाक्यत्वे सत्रकृता तेजस्त्यागेन प्राणस्य करणाऽध्यक्षे जीवे लयकथनाद्यः क्रमत्यागस्तद्वपपत्तिश्चेत्यता व्यासानभिष्रेतत्वावगमादनेकदोषग्र-स्तं तथा व्याख्यानम् अयुक्तमित्यर्थः । यत्तु दर्शनादित्यस्य व्या-ख्यानम्—इइयते हि वाग्ट्रतेमेनोट्टताववस्थितायां पूर्वोपसंहार इति । तद्दपि न युक्तम् । परमनोवृत्तेर्वाग्वृत्तिद्वारैव गोचरतायाः प्र-त्यक्षसिद्धत्वेन वाग्वृत्त्यभावे तद्वस्थित्यवगतेरशक्यवचनत्वात् । तथा विद्वद्विदुपोरुत्कान्तिप्रकारसाम्याङ्गीकारेऽपीन्द्रियवृत्युपसंहा-रो न युक्तः । प्रश्लोपनिषदि, इन्द्रियैर्मनिस सम्पद्यमानैरित्यत्रापि लक्षणापत्या सम्पत्तिपदस्य नाशार्थाङ्गीकारे च वृहदारण्यकीय-शारीरकत्राह्मस्थायाम्, एकीमवति न पश्यतीत्याहुरित्यादिकपा-यां च श्रुतौ लक्षणापत्या श्रुतिपीडाया दुर्वारत्वापत्तेः । अत एतेष स्त्रंपुत्कमिष्यद्व्यवस्थामात्रकथनमयुक्तम् । किन्तु मुख्यतया स-द्योमुच्यमानव्यवस्थायामिन्द्रियलयकमः प्रासङ्किकस्तूत्कामिष्यदृवृ-सान्तः । ओकोग्रज्वलनसूत्रादिभिस्तस्यापि वश्यमाणत्वादिति ।

यद्पि भामतीनिबन्धे, वाचस्त्पसंहारमद्दष्टं नागमोऽपि गम-यितुमहिति । आगमप्रभवयुक्तिविरोधात् । आगमो हि दृषानुसारतः प्रकृतो विकाराणां लयमाहेत्युक्तम् । तद्पि व्याख्येयग्रन्थयूजामात्र-म् । आगमस्य सर्वत्र दृषानुसारित्वाद्शेनेन युक्तेः शिथिलत्वादि-

#### तन्मनः प्राण उत्तरात् ॥ ३ ॥

पूर्वोक्तसर्वेन्द्रियवैशिष्ट्यवन्मनः प्राणे सम्पद्यते, न तु केवल-म् । तत्र हेतुः । उत्तरादिति । स यथा शकुनिः सूत्रेण प्रवद्धो दिशं दिशं पतित्वाऽन्यत्रायतनमलब्ध्वा बन्धनमेवोपश्रयत एवमेव खलु सौम्य तन्मनो दिशं दिशं पतित्वाऽन्यत्रायतनमलब्ध्वा पा-णमेवोपश्रयत इत्युक्त्वा तत्र हेतुमुत्तरेण वाक्येनाह—प्राणवन्धनं हि सौम्य मन इति । तस्माद्धेतोस्तथेसर्थः ॥ ३ ॥

## सोऽध्यक्षे तदुपगमादिभ्यः ॥ ४ ॥

सर्वेन्द्रियविशिष्टमनोविशिष्टः प्राणोऽध्यक्षे पुरो हृदि वा प्रकटे भगवति सम्पद्यत इसर्थः । अत्र हृतुः । उपगमादिभ्य इति । उपगमोऽभ्युपगमः पुष्टिमार्गेऽङ्गीकार इति यावत । तत-स्तथेसर्थः । आदिपदाद् भगवद्रशिकरणसमर्थः स्नेहः प्रभ्वानिङ्गि-तार्थसागस्तदनुरूपं भजनं च । अभ्युपगमे सिद्धे स्नेहाद्योऽवश्यं भवन्सेवेसाशयेन, तदादित्वमुक्तम् । नोदेशः कृतः । मर्यादामार्गे-

ति । तस्मादेतस्य विषयवाश्यत्वमयुक्तमेवेति पूर्वोक्तमेव विषयवा-क्यं, तथैवार्थश्चाभित्रेत इति ध्यंयम् ॥ २ ॥

तन्मनः प्राण उत्तरात् ॥ अत्र भाष्यमुत्तानार्श्वम् । श्रुतिस्तु छान्दोग्ये श्वेतकेतूपाख्यानस्था ॥ ३ ॥

सोऽध्यक्षे तदुपगमादिश्यः॥

अत्रापि भाष्यमुत्तानार्थम् ॥ अत्रेदमर्थात् सम्पद्यते । अत्य-नुप्रहभाजनस्य पुष्टिमार्गीयस्योक्तप्रकारेण वागादिप्राणान्तानां रुये तदानीमव पुरुषोत्तमात्मकदेहप्राप्त्या लीलात्मकभोगसम्पत्तिः । ततो न्यूनस्य तस्य तु पुरुषोत्तमे रुयस्ततः सम्पद्याविभीवाधिकर-णोक्तरीत्या भगवता तस्य स्वरूपान्निष्कासने पुरुषोत्तमात्मकदेह-सम्पत्त्या लीलानुभव इति बोध्यम् ॥ ऽङ्गीकृतानां तु मुक्तिपर्यवसायित्वेन मुमुक्षुत्वादुत्कटस्नेहासम्भवेन ममुवाकट्यासम्भवाद स्वप्रकृतौ सङ्घातलये शुद्धजीवस्य भगवद्-ऽनुग्रहेण श्रवणादिक्ष्पया तथाविधस्नेहक्ष्पया च भक्सा मुक्तिः सम्पद्यत इति बह्धेव तारतम्यमिति निग्रहाशयेनेदमुक्तम् । अभ्यु-पगमाद्यस्तु मुण्डकोपनिषत्सु पञ्चन्ते । नायमासेत्युपक्रम्य य-मेन्नैपटणु ते तेन लभ्यस्तस्येष आत्मा दृणुते तनुं स्वाम् । नाय-मात्मा वल्लहीनेन लभ्यो न च प्रमादात्तपतो वाऽथलिङ्गाद । एतै-स्पायैर्यतते यस्तु विद्वांस्तस्येष आत्मा विश्वते ब्रह्मधामेति ॥ ४ ॥ उक्तं निग्रहमाश्चयं प्रकटयन्ति ।

# भूतेषु तच्छ्रतेः ॥ ५ ॥

ननु मार्यादामार्गीयाणामप्येत्रमेत वागादिलय ? उतान्य-थेति संशये निर्णयमाह । तेषां ते भृतेषु लीयन्ते, न तक्करीसा भगवति । अत्र प्रमाणमाह । तच्छ्रतेः । यत्रास्य पुरुषस्य मृ-

अन्ये तु-अध्यक्षपदे करणाध्यक्षं जीवम, उपगमादिपदे च ज्योतिर्बाह्मणे एवमेवेममात्मानमन्तकाले सर्वे प्राणा अभिसमाय-न्तीत्येनेनोक्तमुपगमनं, शारीरब्राह्मणे तमुःकामन्तं प्राणोऽनूत्क्राम-तीत्युक्तमनुगमनं, स विज्ञानो भवतीत्येनेनोक्तमवस्थानं च व्याकु-वन्ति । तदा छान्दोग्यस्य कस्याप्यर्थस्यानङ्गीकारात् कथं तस्य वि-षयवाक्यत्वमित्यपि ध्येयम् ॥ ४॥ १॥

भूतेषु तच्छ्रतेः ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । \* इति संशये निर्णयमाहेति \* । एवं संशये भगवन्मागृत्वस्यावि-शिष्टत्वेनात्रापि पूर्ववदेव वागादिलय इति पूर्वपक्षावतारान्निर्णयमा-हेल्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* तेपामित्यादि \* । हेतुवोधिकां श्रुतिमुद्दा-हरन्ति । \* यत्रास्येत्यादि \* । एतेन सूत्रस्थं भूतेष्वित पदं देवतायाः तस्यारिन वागप्येति वातं प्राणश्रक्षुरादिसं मनश्चनद्रं दिशः श्रोत्रं पृथिवी पश्चिरमाकाशमात्मौषधीर्छोमानि वनस्पतीन केशा अत्सु लोहितं च रेतश्च निधीयत इति श्रुतेः।

नचाविद्वद्विषयिणीयं श्रुतिरिति वाच्यम् । याज्ञवल्क्येति होवाच्यत्राऽयं पुरुषो म्नियत उदस्माद प्राणाः क्रामन्साहो नेति नेति होवाच्याज्ञवल्क्योऽत्रैव समवनीयन्ते स उच्छ्रायसाध्मायसाध्मातो स्तः शेत इति पूर्ववाक्याद् । न ह्याविद्वषः प्राणानामनुत्क्रमः । त- सुत्कामन्तं प्राणोऽनुत्क्रामन्तीसादिश्रुतेः । ननु यत्रास्य पुरुष- स्येत्युपक्रम्य रेतश्च निधीयत इसन्ता श्रुतिरिवद्वद्विपयिणीति मन्त- च्यम् । यत एतद्ये, काऽयं तदा पुरुषो भवतीति प्रश्ने याज्ञव- ल्क्यात्तभागाभ्यां विचारितमुत्तरमुच्यते । तौ ह यदृचतुः कर्म हैव तद् चतुरथ ह यद प्रश्चाः सर्म हैव तद् चतुरथ ह यद प्रश्चाः सर्म हैव तद प्रश्चाः सर्म प्रति पापः पापेनेति । एतेन कर्माश्रय- स्तिष्ठतीति निर्णयः सम्पद्यते । एवं सित प्राणानुत्क्रमणोत्त्या स- म्पातल्योक्त्या च विद्वद्विषयत्वमत्रावसीयते यतस्तस्यैवोक्तं द्वयं सम्भवति । आग्रमश्रुत्युक्तकर्माश्रयत्वं च तस्मिन् विरुद्धमतः

अप्युपलक्षकमिति बोधितम् । श्रुतिस्तु बृहदारण्यक आर्त्तभागब्राह्याणेऽस्ति । इयं श्रुतिरन्येरिवद्वद्विषयत्वेन व्याख्यातेति तिन्निषेधन्ति ।

\* नचेत्यादि \* । तथाचेतः पूर्वस्मिन् ग्रन्थे प्राणानुत्कमणक्रपस्य
मुक्तिलिङ्गश्रावणान्नाविद्वद्विषयत्वं तस्या वक्तुं शक्यमित्यर्थः । एवमस्याः श्रुतेरिवद्वद्विषयतायां बाधके दर्शित पुनरविद्वद्विषयतां साध्वियतुं पूर्वोत्तरश्रुत्योर्विरोधन सन्देहमुत्थापयन् विद्वद्विषयतां प्रतिक्षिपति । \* नन्वित्यादि \* । \* एतेनेति \* । विचारितनिद्वारकवाक्येन । \* एवं सतीति \* । उक्तप्रकारके विरुद्धवाक्यद्वये एकस्मिन्
प्रकरणे श्रूयमाणे सति । \* विरुद्धमिति \* । अवसीयत इति शेषः।

पूर्वोत्तरिवादिषयानिश्चये प्राप्ते प्रतिवदामः । मर्यादामार्गीयविद्वद्विषयिण्येवेयं श्रुतिरिति । अत एव प्रश्ने, क्व तदा पुरुषो
भवतीसेतावतैव चारितार्थ्येऽपि साधारणपुरुषच्यादृत्त्या मयादामार्गीयतत्प्रापकम् अयामति पदम् । तस्यैवोपक्रान्तत्वात्।तथा तद्दग्रिमविचारितोऽर्थोऽपि तद्विषयक एवेति बुद्ध्यस्व । नन्तृक्तं बाधकामितिचेतः । इन्त श्रुतिशिरःसमाकलितमाकलयः । पर्यादामार्गे
हि विधिमाधान्यात्त्येव तिक्षमीणातः । तत्र ह्येवं कृत एवं फलं
दास्ये, न त्वऽकृतेऽपीति भगविद्च्छा, अतः कर्मप्रधानमः एवं ससार्त्तभागस्याऽयमाशयः—वागादिरेतोऽन्तलयेन प्रारुष्ट्यस्यापि तदा
नाशाच्छद्धं जीवं विध्यविषयं कदाचित पुष्टो प्रवेशयाते, न वेति
संशयेन तदाऽपि किं मर्यादामार्ग एवोत पुष्टाविष प्रवेशितो भवतीति
पश्चः।तदाऽस्यार्थस्येक्वरेच्छारीतिमविदुपो दुर्जेयत्वं जानन्ती स्वयमेव

एवं पूर्वपक्षमुत्थाप्य समाद्धते। \* प्रतिवदाम इत्यादि \* । \* त-स्यैवोपकान्तत्वादिति \* । प्राणानुत्कमालिङ्गेन विषय एवोपकान्त-त्वात्। \* तद्गिमविचारितार्थे इति \* । उपक्रमानुरोधिप्रद्रनोत्तर-रूपत्वात् तो ह यद्चतुरित्यादिना विचारितोऽर्थः। अग्रिमविचारि-ताऽर्थे पुनः शङ्कते—

निवत्यादि \* । \* उक्तं वाधकमिति \* । कर्माश्रयेणावस्थानक्षपं विद्वत्ताबाधकमः । तथाच विद्वद्विषयत्वे बाधकस्य विद्यमानत्वाद्विद्वद्विषयेवयं श्रुतिरित्यर्थः । अत्र समाद्धानाः पूर्वपक्षिणो भ्रान्तत्वं बोधियतुमुपालभन्ते । \* इन्तेत्यादि \* । श्रुतिद्विरःसमाकालतमिति \* । वदान्ततात्पर्यवेषितमः । \* एवं सतीत्यादि \* । \* उक्तरीत्या मर्यादामार्गे कर्मप्रधान्ये स्ति आर्त्तभागस्य वश्यमाण आद्यायः ।
वश्चमाणरीतिकसंदायेन तदा, क शुद्धत्वद्द्यायामः विधिनयतो
जीवः, क वैषयिकाधिकरणे सप्तमी । क्रिम्म मार्गे, किं मर्यादामार्ग
एव तिष्ठत्युत पुष्टी प्रविष्टो भवतीति प्रदने इत्यर्थः । एवं प्रदनस्य विद्विष्ठपत्वं प्रतिपाद्योत्तरस्य प्रतिपाद्यान्तः । \* तदेत्यादि \* ।

यदवधारितवती तद्दिष रहस्यमिति स्फुटमनुक्ता श्रुतिः पर्यव-सितमर्थमुक्तवती, तौ हेसादिना । अत्र कर्मपदं मर्यादामार्गपरम । तथाच मर्यादामार्ग एव तस्य स्थितिरिसर्थः सम्पद्यते, मुक्त एव भवतीति यावत । अत एव तत्प्रशंसापि । यत ईश्वरत्वेन सर्वकर-णसमर्थोऽपि तद्दाने तद्पेक्षते । अत्र हेतुत्वेन मर्यादामार्गस्वक्ष्पमु-क्तम—पुण्यो वा इसादिना ॥ ५ ॥

ननु मर्यादामार्गीयो, भक्तो ज्ञानी च भवतः । उक्तनिर्णयस्तु ज्ञानमार्गीयविषय एव । भक्तं तु तादृशमपि कदाचित पुष्टाविष प्रवेशयतीसाशङ्क्य तान्त्रिणयमाह ।

नैकरिमन् दर्शयतो हि ॥ ६ ॥

ईश्वरेच्छारीतिमविदुपः पुंसः प्रति अस्यार्थस्य दुर्शेयत्वमिति योजना । \* अत्रेत्यादि \* । श्रुतिवाक्ये कर्मपदं मत्वर्थलक्षणया तन्मार्ग-परम् । ननु मर्यादामार्गस्य विद्वद्विद्वत्साधारणत्वादत्व विद्वद्व्यव्येवेवंच्यत इत्यत्र कि गमकमित्यपेक्षायामाद्यः । \*अत पवेत्यादि \* । तथाच निवृत्तिमार्गीयकर्मणोऽपि तत्र विद्यमानत्वात्तदादाय तत्प्र-शंसात्र मुख्यं विद्वद्विपयत्वगमकामित्यर्थः । प्रशंसायां बीजमाद्यः । \* यत इत्यादि \* । \* तद्याने तदपेक्षत इति \* । मुक्तिदाने शान-समुधितं कर्मापेक्षते । ननु यद्यस्य विद्वद्विपयत्वं स्यात्तदाऽत्र, पुण्यो वा पुण्येनत्यादि न चदेदित्यत आहुः । \* अत्रेत्यादि \* । \* अत्र हेनुत्वेनति \* । फलदाने हेतुत्वेन । तथाच, एष उ वेति श्रुतेः फलदाने कर्मकारणमेव हेतुर्मर्यादामार्गे इति बोधनाय, पुण्यो वत्यादिना तत्त्वक्षपमुक्तम् । नावता न अविद्वद्विपयकत्वं वक्तुं शक्यमिति विद्व-द्व्यवस्थान्नोच्यत इत्यर्थः ॥ ५ ॥

नैकस्मिन् दर्शयतो हि॥ सूत्रमवतारयन्ति । श्रनन्वित्यादिश। श्रभक्तं तु ताहरामपि कदाचित् पुष्टौ प्रवेशयनीति शत्नीयस्कन्धे, जीवाः श्रष्ठा हाजीवानामित्यादिना शेषपूजायामुत्कृष्टचोधने, "मध्य- एकस्मिन् ज्ञानिनि भक्ते वा मर्यादानियमो न, किन्द्भयो-राप । तत्र हेतुः—दर्शयत इति। यतो याज्ञवल्क्यार्त्तभागौ ज्ञानि-भक्तसाधारण्येन मर्यादानियमं दर्शयत उक्तरीत्या, तौ हेसादि-ना । अन्यथा अपाकृताङ्गीकृतिरन्यथा भवेदित्युपपित्तिर्ह्शा-ब्देन सूच्यत । पूर्वोक्तपूर्वोत्तरश्चातिवरोधपरिहाराऽन्यथाऽनुपप-तिरत्र मूलमिति ज्ञेयम् । किचित्तप्संहृतेषु वागादिषु शरीरान्तर-भेष्सासामियको जीवः, क्वाऽयं तदा पुरुष इति प्रकाविषय इति बदन्ति । तस्न साधीयः । तमुत्क्रामन्तं प्राणोनुत्क्रामित प्राणमनु-

र्पितात्मनः पुंसो मयि सन्न्यकर्मणः । न पदयापि परं भूतमकर्त्तुः स-मद्दीनादि"ति कपिलदेववाक्ये मर्यादाभक्ते उत्कर्पविश्रान्तेः कथ-नेन ताहरां पूर्णे प्रवेशयतीत्येवं सम्भावयित्ं शक्यत्वात्तं प्रवेशय-ति । ब्याकुर्वन्ति । \* एकस्मिन्नित्यादि \* । श्रानिभक्तसाधार्ण्येने-Sति \*। विशेषानिर्देशात् । अयं पुरुष इति सामान्यनिर्देशात् क-मीक्तिकमप्रशंसाध्यां मर्योदामार्गस्यव विषयीकरणाच । तथाच यद्यवान्तरो श्वानभक्तिकृतो विशेषा विवक्षितः स्यात्तदा समान्यन न वदेताम् । अतस्तयेत्यर्थः । ननु पुष्टिमर्यादाभक्तयोर्भाक्तमस्वे तु-हयेऽपि कुतोऽयं विशेषां यन्मर्यादामार्गीयवागादीनां भृतेष्वेव लयां न भगवतीत्याकाङ्कायां गुढाभिसन्धिमाहुः। \* अन्यथेत्यादि \* । र्याद तद्वागादिलयो भगवत्यङ्गीक्रियतं, तदा अप्राकृतानां सर्वभा-वप्रपत्त्या प्रकृतिसम्बन्धर्राहतानां या अङ्गीकृतिः स्वीयन्वेन वरणं, सा अन्यथा भवेद् इतरतुल्यतां प्राप्तवती वरणश्रत्यक्तमसाधारण्यं विरुम्ध्यादित्यर्थोपपत्तिर्हिशद्धेन सूच्यते। तथाच ताभ्यां श्लानिभ-क्तसाधारण्येन यन्निरूपितं तत्रेदं वीजिमत्यर्थः । नन्वस्याः श्रतरेवं तार्त्पयकल्पने कि बीजमत आहुः। \* पूर्वोक्तेत्यादि \* । पूर्वोत्तर-श्रुतिस्तु, न तस्मात् प्राणा उत्कामन्तीत्यादिरूपा बोध्या । तथाचैतद बीजमित्यर्थः । पतदेव दढीकर्त्तुं, दूषणाय मतान्तरमुपक्षिपन्ति । \* केचिदित्यादि \*। दूषयन्ति । \* तन्नत्यादि \*। अन्यमर्थः । अ-

बैव समवनीयन्त इति वाक्येन प्राणानुत्कमणमुभयत्रोक्तम् । तत्र शारीरब्राह्मणे, अथाकामयमान इति निष्कामं पुरुषमुपक्रम्योक्तम्। अन्ते च, ब्रह्मेव सन् ब्रह्माप्येतीति तस्य ब्रह्मप्राप्तिरुक्ता । आर्त्तभाग-ब्राह्मणे तु, यत्राऽयं पुरुषो स्त्रियत इति सामान्यतो ब्रियमाणमुपक-म्योक्तम्।अन्ते च, स उत्क्वयत्याध्मायत्याध्मातो मृतः रोत इत्येतावदुक्त-म् । तत्र सामान्यस्य विशेषेण निर्णय इति ब्रह्मात्ययवाक्यस्यात्र नि-र्णायकत्वादस्य मुक्तिलिङ्गत्वमेवोचितम् । तथाऽप्याध्मातो मृतः रात इत्यनेनोक्तावस्यः ब्रह्मविच्छरीरस्यानुचिता । लीकिकस्य पुण्यकृती-ऽपि प्रायस्तादशावस्थाया अदर्शनात् । अतः पुनः प्रदनः—यत्नास्य पुरुषस्येत्यारभ्य, क्वायं तदा पुरुषो भवतीत्यन्तः । अमुच्यमानस्य हि प्राणोत्क्रमस्तमुत्कामन्तर्मित्यादिश्रुत्योक्तः । अयं शरीरदुरवस्था-वानुक्तस्य चर्दाम् वागप्येतीत्युक्तप्रकारेणेन्द्रियाणामनुत्कान्तानां तत्तवोग्येषु भूतेषु इन्द्रियाधिष्ठातृदेवतायां च लयस्तदा तस्य सा-धनाभावान्न मुक्तिर्वक्तुं शक्या । इन्द्रियाणां लये मनसोऽपि चन्द्रे लयात्। तदेव स तत्सह कर्मणैति छिङ्गं मना यत्र निपक्तमस्येति श्रावितस्य जीवगमनस्यापि वक्तुमशक्यतया शरीरान्तरप्राष्ट्याव-इयकत्वे वागादिलयचैयर्थ्यापत्या, देहस्य मृतत्वात्तत्र स्थितेर्वक्तूम-शक्यतया तस्य जीवस्य कुत्र स्थितिरिति तत्राशयो भाति। एतदु-त्तरे तु, कर्माश्रयस्तिष्ठतीर्ति । यथा वाणो वा पापाणशकलो वा चेत-नेन क्षिप्त आकारो गच्छति, तस्य गमनक्रियैवाश्रयो, न त्वन्यस्तथा जी-वोऽपि, एष उ इति श्रुत्युक्तकर्माश्रयस्तिष्ठतीति सिध्यति। तत्र जीव-स्य स्वतः क्रियाराहित्याव्लिङ्गस्य च लीनत्वान्न्यायादिमतवददद्य-स्यात्मधर्मतया अत्रानङ्गीकाराज्जीवाधिष्ठानभूतं कर्म किमीयमिति शङ्का नापैति । तेन शरीरान्तरप्रेष्सासामयिको जीवः, क्वायं तदेति प्रइनविषय इत्यसङ्गतम् । लीनकरणग्रामस्य प्रेप्साया व्यापारस्य च वक्तुमशक्यत्वात् । प्रेष्साङ्गीकारं च तमुन्कामन्तमिति श्रुत्या लिङ्ग-साहित्यस्यावदयकत्वाद्वागादिलयोऽप्यसम्भवदुक्तिकः । अत्रैवेति मुक्तिलिङ्गश्रुतिविरोधाच्च । अतो देहान्तरप्रेप्सावतः प्रश्नविषयता-या वक्तुमशक्यत्वाद् अस्मदुक्त एव मार्गः, सदसत्कर्मप्रधानो म-र्यादामार्ग एव कर्मपद आदर्त्तव्यः । अन्यथा केवलकर्मणः संसार-जनकत्वात् प्रशंसावैयर्थ्यापत्तेः । मार्गादरे तु तस्य प्रवृत्तिवृत्ति - स्क्रामन्तः सर्वे प्राणा अनुस्क्रामन्तीति श्रुतिर्भाविदेहान्तरजीवस्य प्राणानामिन्द्रियाणां च सहैवोक्रमणं वदतीति वागादिरुयस्य त-त्रासम्भवान्नोक्तस्य प्रश्नविषयत्वं वक्तुं शक्यम् । पूर्ववाक्येऽत्रैव समब्ह्रीयन्त इत्युक्तत्वाचातोऽस्मदुक्त एव मार्गोऽनुसर्त्तव्यः। एतेन नायं परविद्यावान् यतः, अमृतत्वमेव तत्फर्लामिति । तच्च देशान्तरा-नायक्तमित्युत्क्रमणापेक्षा कर्माश्रयत्वं च न स्पाद, किन्त्वपरविद्या-वान् । तस्यास्तु ब्रह्मलोकावि फर्लामिति कर्माश्रयत्वोत्क्रमणादिकं सम्भवतीखपि निरम्तं विदित्वयम् ॥ ६ ॥

कर्मात्मकत्वान्निवृत्तं कर्माऽऽदाय प्रशंसोपपत्तेः। दुष्टंकर्माऽऽदाय श-रीराध्यानाद्यपपत्तंश्च । एतद् बोधनायैव, पुण्यो वा पुण्यनिति मार्ग-स्वरूपमुक्तम् । एवं सतीदमत्र सिध्यति । यः सद्यो मुच्यते तस्य प्राणानामत्रेव समवनयनम् । यश्चान्धन्तमो विश्वति तस्यापि प्रा-णानामत्रैव समवनयनम् । शरीरदुरवस्थालिङ्गात् । अन्यथा तद-क्तिवैयर्थ्यापत्तेः। ये पुनः क्रममुक्तिगामिनस्तत्वाणानां सहोत्क्रमः। अणुः पन्था बितरः पुराण इत्यादिश्चनेः । यदि प्रयास्यन्तृप पारमे-ष्ठ्यमित्यादिस्मृतेश्च । ऊद्रध्वंगामिनां च तथा । तदेव तत्सह कर्म-<mark>णैक्षीत्यादिश्रुतेः, मनः कर्ममयं नृणामित्यादिस्मृतेश्च । सुवोधिन्यां त</mark> धतराष्ट्रं प्रत्यकरवाक्ये, अकृतार्थे प्रहिण्वन्ति प्राणा राय इत्युक्ता-उपसंहार, मृतोऽन्यं विशते तम इति कथनादन्धन्तम एव प्रकृतीमति श्रीतं मुक्तिछिङ्गं न विचारितम् । इह तु मुक्तरेव फलत्वेन प्रकृतत्वात् तमोलिङं न विचारितम् । अतं।ऽन्धतमसोऽप्यासुरमुक्तित्वान्न भाष्यसुबोधिन्योर्विरोघ इति क्षेयम् । उभयथापि शरीरान्तरप्रेष्साया अलाभानमतान्तरद्वणं तुभयथापि निष्प्रत्युहमिति च। एवं परोक्तं प्रदत्ताद्यायं दुषयित्वा तदुक्तं सिद्धान्ताद्ययं दूषयन्ति । \* एतेनेत्या-दि \*। \* एतेनेति \*। जीवस्यात्र दहान्तरप्रेष्सासामयिकत्वासङ्गति-. ब्युत्पादनेन । \* इत्यपि निरस्तमिति \* इति प्यमर्थकं यद्, भूतेषु त-च्छरतेरित्यन्न, भूतेष्वतः श्रुतेरितिपाठमङ्गीकृत्य स प्राणोऽध्यक्षस्तेजः

समानाचासृत्युपक्रमादमृतत्वं चानुपोष्य ॥ ७ ॥ मर्यादापुष्टयोर्न कदाचिदन्यथाभाव इति यदुक्तं तत्र हेत्व-पेक्षायां वस्तुस्वरूपमेव तथेति वोधयितुषाह । समानेसादि ।

अत्रायमाशयः । साधनक्रमेण मोचनेच्छा हि मर्यादामार्गीया मर्यादा । विहितसाधनं विनैव मोचनेच्छा पुष्टिमार्गमर्यादा । तथा सित सदैकरूपत्वं तयोर्युक्तमिति । एतदेवाह । स्रतिः संस्र-तिः। जीवानां स्वस्मात पृथक्कृतानाम अविद्यया अहन्ताममतास्य-दीकरणम् । तदुपक्रम आरम्भस्तं मर्यादीकृत्य मुक्तिपर्यन्तमुक्त-

सह चिरितेषु देहबीजभृतेषु सृक्ष्मेण्ववितिष्ठते। कुतः? । अतः श्रुतः प्राणस्तेजसीत्यतः श्रुतेर्रात व्याख्यानं, नैकस्मिन्निति सूत्रे च शरी-रान्तरप्रेण्यावेलायां नैकस्मिन्नेव तेजिस जीवं। ऽवितिष्ठते । कार्यम्य शरीरस्य पृथिवीमय आपीमयो वायुमय आकाशमयस्तेजोमय क्षिते श्रुतिरण्व्यो मात्रा ऽविताशिन्य इत्यादिस्मृतिश्चेतमर्थे दर्शयत इति व्याख्यानमुक्तं तद्गि निरस्तम् । तद्गीत्योत्कमाङ्गीकारे पूर्विन्द्रयलयशाणानुत्कमणवैयर्थ्यप्रमङ्गेन आर्त्तमान्नाह्मणेऽनुक्तायाः शरीरान्तरप्रेण्साया सूत्रनेन्द्रियापेक्षायाश्च कल्पनापत्त्या लक्षणाप्रसंन्त्रेन श्रुतिस्त्रव्याङ्गलीभावापत्त्या च निरस्तमित्यर्थः ॥

अत्रावसरगर्भः प्रसङ्गोर्ऽधिकरणसङ्गतिः ॥ ६ ॥ २ ॥

स्वाता चास्तत्युपकमाद्मृतत्यं चानुपोष्य ॥ एवमधिकरण-द्वयेत पुष्टिमयोदास्थयोः कमेण वागादिलयं व्युत्पाद्य पुष्टिमयोदा-स्थयोः कुत पर्व विशेष इत्याकाङ्कायां मार्गस्वरूपविशेषादेव विशेष इति वक्तुम, इत आरक्ष्य नविमः सूत्रैक्षेषद्वातेन तद्दार्ह्यार्थे तास्ता आशङ्का निवारयतीत्याशयेन काश्चिद्दाशङ्कामनुवदन्तः सृत्रमवता-र्यान्त । \* मर्यादेत्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* साधनेत्यादि \* । आवद्यया अहन्ताममतास्पदीकरणिमिति \* विद्ययाऽविद्ययेति स्थो-कोक्तया स्वीयया मूलशक्त्या अहंममेत्यसद्याहात्मकर्जावाविद्याश्च-यत्वसम्पादनम् । \* मुक्तिपर्यन्तमिति \* । इद्मुत्तराविधकथनमा- रूपा मर्यादा समाना सदैकरूपा मध्ये नान्यथा भवतीसर्थः । एवमेवानुपोष्य, व्रतमक्तत्वा अमृतत्वमपि पुष्टिमार्गे समानमिसर्थः । अत्रोपोपणपदमशेषमुक्तिसाधनोपलक्षकम् ॥ ७ ॥

एवं पासाङ्गिकमुक्त्वा प्रकृतं प्रामृश्यते । सोऽध्यक्ष इति स्रवेण पुष्टिमार्गीयभक्तसङ्घातस्य भगवसेव लय इत्युक्तम्। अग्रिमेण तेन मर्यादामार्गीयभक्तसङ्घातस्य भृतेषु लयमुक्त्वा प्रश्नाऽनन्तरं सद्भवितस्य तस्य मुक्तिरेव भवतीति वक्तव्ये मिति, आहर सौम्य इस्ति-पिसादिना स्वाशयमन्येष्वप्रकटयन्तौ कर्म यिन्हिपतवन्तौ तत्कुत इसाशङ्घा तयोराशयं निगृहं प्रयटयति ।

तदापीतेः संसारव्यपदेशात् ॥ ८ ॥

थिंकं क्षेयम् । संसारस्य तद्धीनत्वादिति । \* मध्ये नान्यथा भवतीति \* । एप उ वेति श्रुन्युक्ताया इच्छाया इव मुमोचियपाया अध्यऽप्रतिहर्नावपयत्वस्य न्याय्यत्वात् तथा । \* पुष्टिमार्गे समानमिति \* । ते नाधीतश्रुतिगणा इत्यादिभगवद्याक्ष्यात् तथा।सूत्रे तु प्रथमश्चकारो ऽवधारणे, द्विनीयश्चोऽप्यर्थे बोध्यः ॥ भूतेष्वत्यतीताधिकरणे मार्यादिकव्यवस्थाया उक्तत्वाद्व्यवधाननात्र मर्यादास्मृतेर्मर्यादोक्षेत्वः । व्यवहितत्वन पश्चात् पुष्टिरित्यपि क्षेयम् । तादशतादशेच्छायां लीलाया लोकतुल्यत्वस्यैव हेतुन्वादिति ॥ ७॥

तदाऽपीतेः संसारव्यपदेशात्॥ मृत्रमयतारयन्ति । \* एवं प्रामिङ्गक्षिमत्यादि \* । यथा एकनगरप्रापकयोर्मार्गयोस्तत्प्रापकत्वे च समानेऽपि कस्यचित्केयलपान्थप्रापकत्वं, कस्यचित् सपरिकर-रपान्थप्रापकत्वंमिति तन्मार्गस्वक्रपकृत एव भेदस्तथा मर्यादापुष्ट्यो-रपीत्येतःप्रासिङ्ककं तत्तन्मार्गस्वक्रपवे।धनायोक्ता प्रकृतम् आर्च-भागबाह्मणस्यं प्रमेयं परामृद्यते = विचार्यत इत्यर्थः । ननु तत्र किमविश्ष्टं येन पुनर्विचार्यत इत्याकाङ्कायामाहः । \* सोऽध्यक्ष इत्यादि \* । \* आंप्रमेणित \* । भृतेषु तच्छ्रतेरिति स्त्रेण ।

तदा निसलीलान्तःपातलक्षणपुष्टिमार्गीयमुक्तिदशायां मर्या-दामार्गीयाया अपीतेर्मुक्तेः संसारत्वाभावेऽपि पुरुषोत्तमभजना-नन्दानुभवाभावात संसार इसेव पुष्टिमार्गे व्यपदेशो यतः क्रियते अतस्तद्गिसन्धाय तया रीसा निरूपणम् । अत एव श्रीभाग-वते श्रीशिववचनं गीयते—''नारायणपराः सर्वे न कुतश्चन विभ्यति । स्वर्गापर्वगनरकेष्वपि तुल्यार्थदर्शिन" इति । श्रीभग-वद्गीतास्वपि—देवान् देवयजो यान्ति मद्भक्ता यान्ति मामपीति वाक्येन । मर्यादामार्गीयभक्तमुक्तेरितरसाधारण्यमुच्यते ॥ ८ ॥

ननु संसारवन्मुक्तेरिप हेयत्वं यत्र ताहशं चेत् पुष्टिमार्गीय-तत्त्वं तदा मुक्तेः पुरुपार्थत्ववोधिकायाः श्रुतेः प्रतारकत्वमापतती-ति तद्वोधकप्रमाणानां तत्स्तुतिमात्रपरत्वमेवेति पाप्त आह ।

सृक्ष्मं प्रमाणतश्च तथोपलब्धेः ॥ ९ ॥

फिक्किकायोजना तु-एवं लयमुक्ता प्रदनानन्तरिमत्याद्यक्तरीत्या निक्ष-पणं कुत इत्यादाङ्का तथा प्रगटयतीति बोध्या। तथाच यदि न तत्त-न्मागीयमुक्ती तारतम्यं तदा वागादिलयस्य भिन्नप्रकारकत्विचा-रः काकदन्तिवचारतुल्यः स्यादिति तिन्नवृत्त्यर्थे तयोरेकान्तगमना-द्याद्यायं वक्तीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* तदेत्यादि \* । \* त-या रीत्या निक्षपणिमिति \*। पुष्टिमागीयमुक्तचपेक्षया मर्यादामागीय-मुक्तेः साधनसाध्याया न्यूनत्वबोधनाय मुक्तिहेतुत्वेन प्रशंसनीय-स्यापि मार्गक्षपस्य कर्मण एकान्ते गत्वा जीवाश्रयत्वेन निक्षपणम् । तथाच तस्य सद्योमुक्तिप्रकारत्वद्दिकरणार्थे पुष्टिमागीयापेक्षया न्यूनत्वन्नापनार्थे च पुनर्विचार इत्यर्थः । इदं चोपवृंहणाभावे मनसि न विद्यातित्यतस्तदाद्धः । \* अत एवेत्यादि \*। तथाचात्र मुक्तेरितर-साधारण्यकथनात्त्रथेत्यर्थः ॥ ८॥

सूक्ष्मं प्रमाणतश्च तथोपरुब्धेः ॥ सूत्रमवतारयन्ति \* नन्वि-त्यादि \* । \* तद्वोधकप्रमाणानामिति \* । भजनानन्दोत्कर्षप्र- पुष्टिमार्गीयं तत्त्वं सुक्ष्मं दुर्ज्ञेयिमसर्थः । अत्रायमाश्चयः । पुष्टिमर्यादामप्यतिक्रम्य पुष्टिपुष्टी मवेशे तत्तत्त्वमनुभविषयो भवित नान्यथा । तत्र मवेशस्त्वतिदुरापोऽतिशयिताऽनुग्रहेतराऽसाध्यत्वाद् त उक्तेतराऽज्ञेयमेव तद्भवति । तेपां तु मुक्तिरेवं फलम् । तस्या एवेष्टत्वाद् रागिणां स्वर्गादिवत् । इष्टफलामाप्तौ हि मतारकत्वं प्रायाय मटित्तमार्गीयफलबोधिकाया आपि श्रुतेः मतारकत्वं स्यात् । इच्छा चाधिकारानुसारिणीति नानुपपन्नं किञ्चिदिति । नन्वेवं विधार्थाऽस्तित्वे कि मानिमसाकाङ्कायामाह । ममाणत इस्यादि । ममाणं श्रुतिः । सा तु, यतो वाचो निवर्तन्ते अमाष्य मनसा सह, आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् न विभिति कुतश्चनेति । एतः ह वा वन तपति किमहं साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमिति । अत्र पूर्वाद्धेन दुर्ज्ञेयत्वम्, उत्तरार्द्धेन तत्सत्ता च बोध्यते ।

अन्यथा मनमोऽप्यपाष्यस्य वेदनकथनं विरुद्धं स्यादतो दुईय-स्वेनैव धर्मिग्राहकमानसिद्धं तिद्सर्थः । चकारात्तादशानामनुभवः ———— माणानाम । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* पुष्टीत्यादि \* । ननु पुष्टितत्त्वस्य

माणानाम् । सूत्रं व्याकुर्वान्त । \* पुष्टीत्यादि \* । ननु पुष्टितत्वस्य दुर्बेयत्वे श्रुतेः प्रतारकत्वं कथं निवर्त्ततामित्यतस्तदाशयमाद्दुः \*अन्त्रायमित्यादि \*। \* तत्त्वमिति \*। पुष्टिमार्गीयतत्त्वम् । \* उक्तेत-राऽश्वेयमिति \*। अतिशयितानुग्रहभाजनातिरिक्ताऽश्वेयम् \* तेषामिति \*। आतिशयितानुग्रहभाजनातिरिक्तानां भक्तानां शुष्कञ्चानिनां च। \* इक्तेति \*। स्वर्गादिविषयिणी मोश्लविषयणी च। \* इति नानुपपन्नं किञ्चिदिति \*। इति हेतोः, यथा स्वर्गादिकामिनः प्रतिनिवृत्तिमार्गतत्त्वं दुर्श्वेयमधिकारराहित्यादंवं मोश्लकामिनः प्रति पुष्टिमार्गतत्त्वमपीति तत्त्वञ्ञ्रहतीनां तं तं प्रति फल्याधकत्वान्न प्रता रक्तवमतो हेतांर्यं उत्कृष्टाधिकारिणस्तान् प्रति भजनानन्दोत्कर्षयोधकतया न स्तुतिमात्रत्वमतः पूर्वोक्तं सूपपन्नंमित्यर्थः । सूत्रशेष-मवतारयन्ति । \* नन्वंवमित्यादि \*। \* एवं विधार्थास्तत्व इति \*।

परिगृह्यते ॥ ९ ॥

तर्हि ब्रह्मविदामित तादशानां भक्तानामिष स्त्रमार्गोपदेशनं क्वचिच्छ्रूयेत, न चैत्रम, अतः पूर्वोक्तं न साधीय इति भातीत्यु-त्सुत्रमाशङ्क्य तत्र हेतुमाह ॥

नोपमर्देनाऽतः ॥ १० ॥

उपदेशनं तदा स्याद् यदि ब्रह्मविदामित तेषां स्वास्थ्यं स्याद् यतस्तेषां विरहिदशा प्रियसङ्गमदशा चेति दशाद्वयमेत्र भवति नान्या। पूर्वस्यास्तस्यास्त्वतिदुःसहत्वेन सर्वेषां भावानामु-पमईन तिरोधानेनोषदेशो न भवतीसर्थः । सङ्गमे तु, अतः पुरः पकटपरमानन्दस्वरूपाद्धगवत एव हेतोरुपदेशोऽन्यस्मै न भवती-सर्थः । न हि भगवदग्रे स सम्भवतीति भावः ॥ १० ॥

नतु रसो वै सः रसः होवाऽयं छब्ध्वाऽऽनन्दी भवतीत्युपक-म्येष होवानन्दयातीति श्रुतेरुक्तरूपानन्दपाप्तौ दुःसहविरहतापो-ऽशक्यवचनः । आनन्दातरोधान एव तत्सम्भवाद । तद्धेनोरस-म्भवाद, सम्भवे तु तत्पाप्तिरेव न स्यादिति पाप्ते, उत्तरं पठति ।

### अस्यैव चोपपत्तेरूष्मा ॥ ११ ॥

अताहरासर्वदुर्बेयार्थसङ्गावे । रोपं स्फ्रुटम् ॥ ९ ॥

नोपमर्देनाऽतः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* तहींत्यादि \* । \* त-त्रेति \* । तादशमार्गाऽनुपदेशे । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* उपदेशन-मित्यादि \* । अर्थस्तु स्फुटः ॥ १०॥

अस्यैव चोपपत्तेकष्मा ॥ उपमर्दे प्रत्यवस्थानं वारियतुमित्रम-सूत्रमवतारयन्ति । \* नतु रस इत्यादि \* । \* तद्धेतारित्यादि \* । तद्धेतोरानन्दितिरोधायकहेनोरिवद्याकामकर्मकपस्य उत्कटमिक्तभावे सत्यसम्भवाद् उत्कटमिक्तदशायामप्यविद्यादिसम्भवे तु तत्प्राप्ति-भगवत्प्राप्तिरेव न स्यात् । सा च तेषामित्त । अत उपमदीसम्भवा- आनन्दात्मकरसात्मकस्यास्यैव भगवत एव धर्म ऊष्मा विरह-ताप इसर्थः । विरोधपरिहारायाह । उपपत्तेरिति । इदमुक्तं भ-वति । भगवद्विरहस्य सर्वसाधारणत्वेऽपि स्थायिभावात्मकरसद्धप-भगवत्मादुर्भावो यस्य हृदि भवति तस्यैव तद्माप्तिजस्तापस्तदन-न्तरं नियमतस्तत्माप्तिश्च भवति, न त्वतथाभृतस्यसन्वयव्यतिरेका-भ्यामुक्तरसस्यैवेष धर्म इति निश्चीयते । तस्य वस्तुन एव तथा-त्वाद स तापोऽपि रसात्मक एव ॥ ११ ॥

## प्रतिषेधादितिचेन्न शारीरात् ॥ १२ ॥

ननु न पत्रयो मृत्युं पत्रयति न रोगं नोत दुःखिमसादिश्रु-सा दुःखप्रतिषेधस्तादशे भक्ते क्रियत इति तस्य दुखित्वं न वक्तुं शक्यिमसाशङ्क्रय प्रतिषेधित । नेति । कृतः । शारीरात । शरीर-सम्बन्धिनो हेतोर्थद् दुःखं कर्मजनितिमिति यावत् तस्येवश्रुतौ प्रति-

दनुपदेशोऽसङ्गत इति प्राप्ते । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* आनन्देखादि \*। तथाचाऽन्तःप्राप्तिबाह्याप्राप्तिभ्यामानन्दानुभवविरहतापाविति द्वय-मप्युपपद्यत इत्यर्थः ॥ ११ ॥

प्रतिषेधादितिचेन्न शारीरात् ॥ अत्र पूर्वपक्षसिद्धान्तयोर्दुकहत्वात् पूर्वपक्षे, उपमर्दसूत्रान्नश्चां, तस्यैवेतिसूत्रात्तस्यैवोष्मेति
पदत्रयं चानुवर्त्यं, सिद्धान्ते चोपपत्तेरिति पदमनुवर्त्येदं व्याख्यायत इत्याशयेनं पूर्वभागं व्याकुर्वन्ति । ॥ निवत्यादि ॥ ॥ ॥ तस्य
दुःखित्वं न वक्तुं शक्यमिति ॥ । तस्य भगवत्स्वरूपलाभवतो भक्तस्य दुःखित्वं तस्यैवोष्मेत्यनेनोक्तो विरहतापो न वक्तुं शक्यः । ॥ अतिषधतीति ॥ । प्रतिषध्यस्य कर्मजन्यत्वं बोधयंस्तत्कथनाशक्यत्वं
प्रतिषधन्तः सिद्धान्तभागं व्याकुर्वन्ति । ॥ नेत्यादि ॥ ॥ ॥ तस्यैवेति ॥ । शरीरसम्बन्धिनोर्मृत्युरोगयोरनन्तरं तत्प्रायपाठे पठितस्य
तादशस्येव दुःखभावस्य पूर्वसूत्रोक्तहेतोः संग्रहं सूचयन्ति—

षेत्रामात्रानुपपत्तिरिसर्थः । एतेन दुःखत्वेन कर्मजन्यत्वानुमानमपि निरस्तं वेदितव्यम् । लौकिक एव दुःखे तज्जन्यत्वनियमाद॥१२॥ स्पष्टो द्येकेषाम् ॥ १३ ॥

एकेषां शाखिनां भगवत्स्वरूपलाभानन्तरं दुःखतिन्नवर्त्तनल-क्षणोऽर्थः स्पष्टः पञ्चते । तथाहि । रसो वै सः, रसः होवाऽयं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवति, को होवाऽन्यात कः प्राण्यात, यदेष आकाश आनन्दो न स्यात, एप होवानन्दयाति। अत्र रसात्मकभ-गवत्स्वरूपलाभे ससानन्दवत्त्वमुक्त्वा तस्यैव जीवनहेतुत्वं परमान-न्दहेतुत्वं चोच्यते । मरणहेतूपिस्थसभावे जीवनहेतुत्वं न वदंत । स रसस्तु संयोगविषयोगभावाभ्यामेव पूर्णो भवसनुभूतो नैकत-रेण । तत्र विरहतापस्यात्युपर्मार्दत्वेन तदा प्राणस्थितिरापे न स्याद् यदि रसात्मको भगवान दृदि न स्यादिसाशयेनाह, को होवान्यादिति । यद् यदि एप दृदि स्फुरद्रूप आकाशो भगवान्न स्यात कस्तदाऽन्याद, अन प्राणने, को वा जीवयेन्न कोऽपीसर्थः तादशस्य भगवत्स्वरूपातिरिक्तान्न जीवनामिति ज्ञापनाय सामान्य-पदम ।

एतेनेत्यादि \* एतेनेति \*। सिद्धान्तभागेन। तथाच भगविद्यहि-दुःखं कर्मजन्यं दुःखत्वाद् दुःखान्तरविद्वति साधेन, सुखत्वेन हे-तुना मोक्षसुखस्यापि तथात्वापत्तेस्तत्पिरहाराय तत्र लौकिकत्वस्यो-पाधित्वं वाच्यम। तच्चात्रापि तुल्यमिति लौकिक एव दुःखं कर्मज-स्यत्वीनयमाद् उपपत्तरेव निरस्तमित्यर्थः॥ १२॥

स्पष्टो होकेषाम ॥ पुष्टिमार्गीयस्य भगविद्धरहजं यद्दुः खं तन्न कर्मजन्यमित्यत्र प्रमाणापेक्षायां तद्वोधनायदं स्त्रामित्याशयेन सूत्रं पिठित्वा व्याचक्षते । \* एकेषामित्यादि \* । \* शाखिनामिति \* तै-तिरीयाणाम । श्रुतिमुपन्यस्य तद्दर्थं व्याख्यातुं गृह्णति । \* अत्र-त्यादि \* । विभजन्ते । \* स रस इत्यादि \* । \* तत्रोति \* पूर्णर-सानुभावनेच्छया भगवताऽनुभाव्यमाने विप्रयोगे । \* सामान्यपद- ष्रह्मानन्दाधिकपूर्णानन्दविरहासन्नमरणनिवारणाऽसामर्थ्यमतादृश-स्योचितमेवेति ज्ञापनाय हि शब्दः ।

ताहशस्य जीवनसम्पादनं प्रभोरावश्यकमिति ज्ञापनाय एवकारः । तापात्मकस्याप्यानन्दात्मकत्वमेत्रेति ज्ञापनायानन्द-पदम् । तदा प्रलापगुणगानाऽऽदयो ये भवन्ति तेऽपि तद्धर्मा एव नीलाम्बुदश्यामोऽतिक्लेशवशाद् हृदयादपगच्छित्विति भावेऽपि हृदयान्नापसारियतुं शक्यइति ज्ञापनाय चाकाशत्वमुक्तम् । तदन-न्तरं पकटीभूय तदन्यः को वा पकर्पेण दर्शनस्पर्शाञ्चेपभाषणा-दिभिः स्वरूपानन्ददानेनाऽन्यात् पूर्वतापनिष्टात्तपूर्वकमानन्दपूर्णं कुर्यादिसर्थः । रसः होवायं लब्ध्वाऽऽनन्दीभवतीति पूर्ववाक्येनैवा-न्यव्यवच्छेदपूर्वकं भगवत्प्राप्तेरानन्दहेतुत्वप्राप्ताविष यत्पुनराह त-वािष व्यतिरेकमुलेन, तत्रािष जीवनहेतुत्वं तदिष सामान्यिव-शेषाभ्यां वारद्वयं तेन विरहसामयिकोक्तरूप एवार्थः श्रुतेरभिने-त इति निश्चीयते । अन्यथा मरणहेत्वनुपस्थितौ जीवनहेतुत्वं

मिति \* क इति पदम्। \* ब्रह्माऽऽनन्दाधिकपूर्णानन्द्विरहासन्नमरणिनवारणासामध्येमिति \* अक्षरानन्दाद्धिको यः पूर्णानन्दो भगवाँसाद्विरहेणासन्नं यन्मरणं तन्निवारणं असामध्यम्। \* तद्धमां इति \*
विप्रयोगरसात्मकस्य भगवत एव धर्माः। आकाशपद्स्य ब्रह्मवाचकत्वेऽपि व्यापकत्वरूपं धर्ममादाय तस्य तात्पर्यान्तरमाहुः \* नीलाऽम्बुदेत्यादि \* अतिक्लेशवशादित्यस्य, इति भावेऽपीत्यनेन सम्बन्धः । प्राण्यादिति पदस्यार्थमाहुः \* तदनन्तर्मित्यादि \* अस्याः
श्रुतेरयमेवार्थ इत्यत्र किं गमकमित्यपेक्षायां तदाहुः। \* रसमित्यादि \*। \* यत्पुनराहेति \* को ह्यवान्यादित्यादिना आनन्दनं यत्पुनराह। \* अन्यथेति \* विरहावस्थाया अनिभित्तेत्वे। अत्रान्यात् प्राण्यादित्यत्रान्यतरेणैव जीवनसम्पादनसिद्धौ सामान्यविशेषमावो

न बदेदित्युक्तम् । तदवस्थापनः को वा पुरुषो जीवेदिति वार्थः॥ १३॥

### स्मर्यते च ॥ १४ ॥

भगवद्भावस्य मरणहेतुत्वं तेनैव च जीवनं तस्य ब्रह्मादिदुरापत्वं च श्रीभागवते स्मर्यते । ता मन्मनस्का मत्प्राणा मद्र्थे
सक्तदेशिकाः । ये सक्तलोकधर्माश्च मद्र्थे तान् विभम्येहमित्युपक्रम्य, धारयन्यथ कृच्ल्लेण प्रायः प्राणान् कथञ्चनेसादि श्रीप्रभुवचनं, श्रीमदुद्धवचनं च—एताः परं तनुभृतो भुवि गोपवध्वो
गोविन्द एव निल्लिलात्मिन कृदभावाः । वाञ्छन्ति यं भवभियो मुनयो व्यं च कि ब्रह्मजन्मिनरनन्तकथारसस्य" इसादि ।
तेन भगवत एव जीवनहतुत्वं भावस्य च परमपुरुपार्थत्वं दुरापत्वं
च स्फुटमवगम्यते ॥ १४॥

नातीवोषयुज्यत इत्यरुच्या प्राण्यादित्यस्य व्याख्यानान्तरमाहुः \* तद्वः विशेषादि \*। तथाच माऽस्तु सामान्यविशेषभावस्त्रथाऽण्युक्तव्याख्यानेन दोषिनवृक्तभगविद्वप्रयोगदुः खस्य कर्माजन्यत्वे उक्तश्रुतिवोधितं भगवत्कर्तृकजीवनसम्पाद्नरूपमासन्नमरणिळङ्गमेव प्रमाणः । मत्यर्थः । अस्मिन् सूत्रं. एकेषां स्पष्ट इत्युक्त्या शाखान्तरेऽस्पष्ट इति बोधितम् । तेन भूर्माचद्यायाम्, आत्मतः प्राण इत्यादिकथने आत्मत एवाविभावितरोभावावित्यपि कथनेन व्यापारतया विरहदुः खस्यापि समरणादिति । एतेनापि, न पदयो मृत्युं पद्यतीति स्रोकोक्तस्य दुः - खस्य कर्मजन्यत्वं द्रढीभवित । अद्शैनकथनेन तस्यवाप्राप्तस्य वाध- बोधनादिति बोध्यम् ॥ १३ ॥

स्मर्यते च ॥ यद्यपि रसात्मकमेव ब्रह्म प्रकृत्येयं श्रुतिः प्रवृ-त्तेति नास्मिन्नर्थे सन्देहस्तथापि काश्चदेतदर्थे सामान्यजीवनप्रतया शङ्केतेति तद्वारणायनमर्थे स्मृत्योपष्टम्भयतीत्याशयेन सूत्रं पठित्वा व्याचक्षते । \* भगवद्भावस्यत्यादि \* ॥ १४ ॥

# तानि परे तथा ह्याह ॥ १५ ॥

नतु हृदि वहिश्च रसात्मकभगवत्माकट्यं, तदद्रशनजानेतो विरहभावस्त्रज्जनितस्तापस्तन मरणोपस्थितिस्तन्तिवर्त्तनं तदौत्कट्यं, तदा प्राकर्ट्यं, ततः पूर्णस्वरूपानन्ददानादिकं लोके क्वचिद्िष न दृष्टं श्रुतं वा वैकुण्डेऽपीति कुत ? इसाशङ्कायामाह । तानि । **उक्तानि वस्त्**नि परे पक्तिकालाद्यतीते वैकुण्टादप्युत्कृष्टे श्री-गोकुल एव सन्तीति दोषः । तत्र प्रमाणमाह । तथा ह्याह श्रुतिः। ऋग्वेदे पट्टयते—ता वाँ वास्तुन्युष्मिस गमध्यैं यत्र गावो भूरि-श्रुङ्गा अयासः । अत्राह तदुरुगायस्य दृष्णः पर्मं पद्मवभाति भूरि । ता तानि वां भगवत्तदन्तरङ्गभक्तयोः सम्बन्धीनि वास्तुनि वस्त्नि गमध्यै प्राप्तुमुष्मासे कामयामहे । तानि कानीसाका-ङ्कायां ग्ढाभिसन्धिमुद्घाटयति, यत्र श्रीगोकुले गावो भूरिशृङ्गा बहुश्टङ्गा रुरुपभृतयो मृगाश्च वसन्तीति शेषः । अयासः शुभाव-हाः । तत उक्तगुणविशिष्टम उरु गीयत इत्युरुगायस्तस्य । गोप्यो हि सततं तं गायन्ति । अत एव तदादिभक्तेषु कामान् वर्षतीति टपा तस्य परमं प्रकृतिकालाद्यतीतं पदं स्थानं भगवतो वैक्कण्ठंः भवति, तत्रैतादृशलीलाऽभावेन तस्माद्पि परममुत्कृष्टुम् । अत्र भूमाववभाति प्रकाशत इसर्थः । तथापि स्वद्यगोचरो न भवतीति खेदेन अत्राहेसाह श्रुतिः । उरु गीयते परं सर्वत्र कामवर्षणं भ-क्तेष्वत्रवेति तात्पर्येण वा विशेषणद्वयमुक्तम् । यमुनापुरिन-तदुपवननिकुअगह्ररपदेशादिसान्वाद्यात्मकत्वेन भृरि बहुद्भपम् । त-

तानि परे तथा ह्याह ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । \* नं इष्टं श्रुतं वेति \* । फलकोटो न इष्टं श्रुतं वा । \* इति कुत-इति \* । इति हेतोः कुत पवमुच्यत इत्यर्थः । \* आहेति \* । तस्य

थाचैतादृशं यत् परमपद्मवभाति तत्सम्बन्धीनि वास्तानि कामया-मह इति वाक्यार्थः सम्पद्यते । ते पदार्था इति वक्तव्ये सति तानीत्युक्तिर्या सा विषयवाक्यानुरोधादिति क्षेयम् ।

पुरुषोत्तमसम्बन्ध्यर्थानां तत्त्राकट्यस्थान एव प्राकट्यं युक्त-मिति हिश्चब्देनाऽऽह ॥ १५ ॥

### अविभागो वचनात् ॥ १६ ॥

ननु लीलाया निसत्वेन तन्मध्यपातिनां तद्दर्शनं यथा निसं तथा ताद्दक्साधनाभावोऽपि निजानुकम्पया कदाचित कमिष
भक्तं तत्र नयति चेत्तदा कञ्चित्कालं स्थापियत्वा ततस्तं वियोजयति, न वेति संशयः । तोषस्य कादाचित्कत्वात् तत्साध्या
तत्र स्थितिरपि तथेवेति वियोजयतीति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्तमाह । तत्र प्रवेशितस्य तस्माद्विभाग एव । कुतः । वचनात् ।
तैतिरीयक उक्तर्गनन्तरमेव, विष्णोः कर्माणि प्रथतेत्यृचा तत्र

स्थानं, तत्र प्रमाणं चाऽऽह । सूत्रस्य श्रुतेश्च व्याख्यानम् अतिरोहिः तार्थम् ॥ १५ ॥ ३ ॥

अविभागो वचनात ॥ एवं नवभिः सूत्रैस्तत्तदाशङ्कानिराकरणेन वागादिलयप्रकारभेदावश्यकत्वं दढीकृत्य पुष्टिमागंविषय एव किञ्जिद्धिचारयतीत्याशयनाधिकरणमवतस्यन्ति । \* नतु लीलाया इत्यादि \* । अत्र यदि वियोजयित तदापि कृपाविषयत्वात् संसारे न पातयितं, किन्तु मुक्तिमेव ददातीति प्रथमकोटेराशयः । द्वितीय-कोटिस्तु कादाचिक्तत्वाद्गुपपन्नेति सन्देहवीजशेषोऽत्र।भाष्यमित-रोहितार्थम् । अयं च विचारः प्रासाङ्गिक इति बोध्यम् ।तस्य स्थानस्य परिच्छिन्नत्वाद् भक्तानां च नानादेशत्वेन तत्र तत्र मरणे ततो निग्तियात्रागमनस्यावश्यकत्वात् सद्योमुक्तिप्रसङ्ग एतिहचारो न युक्त इति शङ्क्यम् । दहराधिकरणन्यायेन तिन्त्यत्वस्य परिच्छिन्नत्वेऽपि

कृतानि कर्माण्युक्त्वा तद्ग्रे वदित—तिद्विष्णोः परमं पद् सदा पंत्रपन्ति सूर्य इति । पुरुषोत्तमस्वरूपिवच्चं सूरित्वम् । तच्च भ-त्त्रयेवेति सूर्यो भक्ता एव । तेषां सदा दर्शनमुच्यते । अन्यथा लीलानिसत्वेनेव पूर्वग्भ्यां तत्र स्थितगवादीनां प्रभुकर्मिवषयाणां च भक्तानां सदा तद्दर्शनस्य पाप्तत्वादिदं न वदेत तस्मादिवभाग एव । एतेनापि लीलानिसत्वं सिद्ध्यति । एनद् यथा तथा विद्व-न्मण्डने प्रविश्वतम् ॥ १६ ॥

व्यापकत्वस्य, पतस्य वजस्य तद्वृत्तिलाभस्यानतायाश्च ब्युत्पादि-तत्वात् तादशभक्तस्य यत्र कचन मरणेऽपि तदानीं लीलादिसहित-स्य भगवतो हृदि वा बहिवा प्राकट्येन तत्स्थानादेरपि तत्रैव प्रा-कट्येन तत्रेव तस्य तत्प्राप्तर्विद्धनमण्डन प्रवोपपादितत्वेन सद्योम्-क्तिविचार पर्ताद्वचारस्य युक्तत्वादिति॥ अन्यैस्तु समानाचास्यक्र-मादित्यादिषु दशसु सुत्रेष्विप प्रथमे, मुर्द्धन्यनाडीद्वारा देवयान-मार्गे गमनात् पूर्वे विद्यद्विदुषोरुत्कान्तिसाम्यं व्याख्यातं, तद ओकोग्रसुत्रोक्तज्वलनादेव स्मर्यमाणतया गतार्थम्।यत्पुनरम्रे विद्या-दिक्केशानदग्ध्वा आपेक्षिकमृतत्वं ज्याख्यातम् । तत्त्वश्रिमपादे गम-नस्य प्रारब्धभोगार्थत्वाद्यदेव प्रारब्धनिवृत्तिमदेव मोक्ष इति ब्यु-त्पादनेन दूर्षायष्यते । यत्पुनर्द्वितीये, तेजः परस्यां देवतायामित्युक्ता-याः साध्यक्षप्राणसकरणग्रामसभूतान्तरस्य तेजसः परदेवतायां स-म्पत्तेः सौषुप्तिकसम्पत्तिवत् संसारवीजभावयुक्तत्वं व्याख्यातं, त-त्तुत्क्रान्तिसामर्थ्यादेवार्थात् सिद्ध्यतीत्यविचार्यम् । यत् तृतीये पूर्वी-क्ततेजसो निष्क्रमणवेलायां दुर्श्नेयत्वे, चतुर्थे च स्थूलशरीरदाहादिना लिङ्गरारीरस्य सुक्षमत्वादनुषमर्दे, पञ्चमे च देहीष्ण्यरूपस्योष्मणः सुक्षमरारीरभर्मत्वं, व्याख्यातं तत्प्रयोजनाभावादनर्थकम् । पष्ठे च, न तस्य प्राणा उत्क्रामन्तीति शारीरब्राह्मणीयवाक्ये या पष्टी सा आर्त्तभागब्राह्मणीये। न तस्मात् प्राणा उत्कामन्तीति वाक्ये या प-श्चमी तया सम्बन्धसामान्ये व्यवस्थाप्यमाना पश्चम्यर्थमेवाभिधत्ते इति परावद्यावतोऽपि जीवास प्राणानामुत्कमः, किन्तु सहैव प्राणैः एवं पुष्टिमार्गीयभक्तद्यान्तमुक्त्वा झानमार्गीयस्य तमाह । तदोकोग्रज्वलनं तत्प्रकाशितद्वारो विद्या-सामर्थ्यात्तच्छेषगत्यनुस्मृतियोगाच हार्दा-ऽनुगृहीतः शताधिकया ॥ १७ ॥

पूर्व, भूतेषु तच्छ्रुतेरिसादिना पर्यादामार्गीयस्य वागादि-लय उक्तोऽधुना तस्य जीवात्मन उत्क्रमणप्रकार उच्यते । स ए-

स्पितिरिति पूर्वपक्षः । सप्तमाष्टमयोस्तु परविद्यावतः शरीरादेव प्राणाननुत्कम इति परिविद्यावान् केवल पव मुच्यत इति सिद्धान्तः । नवमे च परिविद्यावतः प्राणशब्दोदितानीन्द्रियाणि भूतानि च परे ब्रह्मण्येव सम्पद्यत इति । दशमे च, परिविद्यावतो यः प्राणादीनां पर-ब्रह्मणि लयः स नान्यप्राणलयवत् सविशेषः किन्त्वात्यन्तिक इति सिद्धान्तयन्ति । तत्र पष्ठं प्रतिषधादिस्त्रमारभ्य स्त्रपञ्चके यत् प्रतिपादितं तदत्र पूर्वपक्षांशं विद्याय शेषं, वाङ्ग मनसीति प्रथमा-धिकरण पव हेत्किपूर्वकं पुष्टिमागीयभक्तेन्द्रियाणां प्रतिपादितम् । ततो मर्यादामागीयाणां भक्तानां ज्ञानिनां च यत्ततो वेलक्षण्यं तद्यि भूतेषु तच्छ्रुक्तेरिति द्वितीये प्रतिपादितम् । तावता सद्योम्राक्षप्रका-रः सर्वोऽपि विचारित इति तेनैव गतार्थम् । यानि पुनस्तरपरिवद्या-वद्विद्वत्साधारण्येन तत्परतया ब्याख्यायन्तेतान्यत्र विरोधाभावात् पूर्वोक्तद्वणंनैव विरुद्धांशद्वणस्य जातत्वादुपेक्षितानि॥ १६॥ ४॥

अतः परं क्रममुक्तिप्रकारः पितृयानेन भ्रमतां च प्रकारो वि-चारणीय इति तं वक्तुं सुत्रमवतारयन्ति । \* प्रविमत्यादि \* ॥

तदोकोग्रज्वलनं तत्प्रकाशितद्वारो विद्यासामर्थ्यात्तच्छेषगत्यनुस्मृतियोगाच हार्दानुगृहीतः शताधिकवा ॥ तत्र को वृत्तान्त इत्याकाङ्कायामाहुः । \* पूर्वमित्यादि \* मर्यादामागीयाणां सद्योमुकिर्विधा, हृदय एव साधनप्राबल्ये ब्रह्मप्राप्नोतीत्येकः । तद्यभावे
ब्रह्माण्डमध्य दशमद्वारान्त्रिगंतस्य तत्रैवेत्यन्यः । कममुक्तिब्रह्माण्डमे-

तास्तेजोमात्राः समभ्याददानो हृदयमेवान्ववक्रामतीति श्रुतेस्त-स्यात्मन ओक आयतनं हृदयं तदग्रं पूर्व मज्वलति, पूर्व तथाऽम-काशमानमिप तदा मकाशत इति यावद । तदा तत्मकाशितं द्वारं निर्गमनमार्गो यस्य तादश उत्क्रामित । यतः श्रुतिस्तथाह । तस्य हैतस्य हृदयस्याग्रं मद्योतते तेनैष आत्मा निष्क्रामित चक्षु-षो वा मूद्ध्नों वेसादि । यद्यप्येतावत सर्वजीवसाधारणं तथापि विद्वांस्तु नेतरवदितरनाड्या निष्क्रामित, किन्तु, श्रुताधिकया

दनोत्तरं ततो बहिः। तत्राद्यायां जीवस्य नोत्क्रमणम्। द्वितीयतृती-ययोस्तद्पेक्षासत्त्वात् तत्प्रकार उच्यत इत्यर्थः । एवं वृत्तान्तस्वक्र-पमुक्त्वा सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* स इत्यादि \* । \* प्रकाशत इति \* इन्द्रियरूपाभिस्तेजोमात्राभिः प्रकादाते । सूत्रदेषं पूरयन्ति । \* ता-इश उत्कामतीति \* श्रुतिस्तु वृददारण्यके शारीरब्राह्मणे । स वा अयम् अत्मा अवस्यं नीत्य संमोहमिव न्यंत्यथैनमंते प्राणा अभिस-मायन्ति, स एतास्तेजोमात्राः समक्ष्याददानां हृदयमेवान्ववकामति यत्रैय चाश्चयः पुरुषः पराङ् पर्यावर्त्ततेऽतथारूपक्षोः भवत्येकीभवति न पद्यतीत्याहुः । एवं न जिघ्नति, न शृणोति, न मनुते, न विज्ञाना-तीत्याद्दुरित्युक्तम् । ततः, तस्य हैतस्य हृदयस्यात्रं प्रपद्योतते तेन प्र-द्यांतेनैय आत्मा निष्कामति चक्षुयोवा मुद्ध्नों वाऽन्येक्यो वा शरीरी देशेश्यस्तमुत्कामन्तं प्राणोऽनूकामति प्राणमनूत्कामन्तं सर्वे प्राणा अनूत्र्वामन्तीत्यादिना इति तु कामयमान इत्यन्तम् । अर्थस्तु, यः पूर्वब्राह्मणं तेश्यांऽङ्गेश्यः सम्प्रमुच्येत्यादिना म्रियमाणावस्य उक्तः सोऽयं शारीर आत्मा जीवो यत्र यस्यां च्रियमाणावस्थायाम्, अव-ल्यं नीत्य अबलभावं नितरां प्राप्य, संमोहमिव न्येति सम्मोहः संमु-ढता विवेकराहित्यं तन्नितरां प्राप्नोति, अथ तदा एनं करणस्वामि-नम्, एते प्राणा वागादयोऽभिसमायन्ति आभिमुख्येन निकट आ-यान्ति । स एतास्तेजोमात्रा विषयप्रकाशकानीन्द्रियाग्रि चक्षुरादी-नि समभ्याद्दानः सम्यगाभिमुख्येन गृह्वान उपसंहरमाणो हृद्यं

एक शततम्या नाड्या मूर्द्वन्या निष्क्रामित । शतं चैका हृदयस्य नाड्यस्तासां मूर्द्धानमिभिनिस्सतेका तयोध्वीमायक्षऽमृतत्वमेति विष्वङ्ग्डन्या उत्क्रमणे भवन्तिति यतः श्रुतिराह । अत्र हेतुमाह । हार्द्धानुगृहीत इति हेत्वन्तर्गर्भे विशेषणम् । गुहां प्रविष्टौ परमे पर् रार्द्धे इति श्रुतेर्ह्हदयाका शसम्बन्धी यः परमात्मा तदनुग्रहात त-थैव भवतीसर्थः । अनुग्रहे हतुर्विद्यासामर्थ्यादिति । तस्या विद्या-याः शेषभूताङ्गभृता या गितः प्रव्रजनद्भपा तच्छेषभृतैव या भगव-त्स्मृतिपरम्परा च ताभ्यां च यो भगवदनुग्रहस्तेन तथेसर्थः ॥१७॥

स्वायतनमेवावकामति तल्लक्ष्यीकृत्य आयाति, स यत्र वर्त्तते तत्र एष चाक्षुषः पुरुष आदित्यांशश्चश्चरेंवतारूपः पराङ् पर्यावर्त्तते स्व-कार्याद्वमुखो भवति । अथ तदा स एप इत्यनेनोक्तश्चश्चराधिष्ठाता अरूपक्षो भवत्येकीभवति करणग्रामेण । तदा न पश्यतीत्याद्वः । पा-र्श्वस्था न पश्यतीत्यादुः।एवमग्रेषि । तदुत्तरावस्थामाह । तस्येत्यादि। तस्य लिङ्गोपाधिकस्य ह एतस्य मुमूर्योर्ह्ययस्य एतत्स्थानस्य अग्रं नाडीमुखं प्रद्योतते पूर्वमप्रकाशमपि तदानी प्रकाशते । तेन प्रद्योतेन एव आत्मा रारीरान्निष्कामति निर्गच्छति । चक्षुराद्यन्यतमेश्यः रा-रीरदेशेक्यः । तदुत्तरव्यवस्थामाह । तमुक्रामन्तमित्यादि । तं जीवा-ऽऽत्मानम् । प्राण आसन्यः प्राणा इन्द्रियाणि । अयं च निष्क्रमणप्र-कारो यमगतिर्राहतानाम । यमगतिनां तु, अङ्गुष्ठमात्रं पुरुषं नि-श्चकर्ष यमो बलादित्यादिवाक्यात् पिण्डितकरणग्रामस्य जीवस्य बलान्निष्कामणम् । एवं सति यद्यप्यतावद् ओकोत्रज्वलनादिकं यमगतिर्राहतचर्षणीजीवानां विदुषां च साधारणं, तथापि, विद्वां-स्तु नेतरवदितरनाड्या निष्कार्मात, किन्तु शताधिकयेलायुक्तमा-र्गेण । श्रुतिस्तु छान्दोग्ये दहरविद्यास्था । दोषं स्फुटम् । तथाच स यदाऽस्माच्छरीरान्निष्कामतीति श्रुत्युक्तो निष्कमणप्रकारो विद्व-दविदुषोस्तुल्यो वा विशेषवान् वेति सन्देहे कामयमानताया उभ-यास्तुल्यत्वेन शारीरत्राह्मगोक्तरीत्या तुल्य एवेति प्राप्त हृदयाग्रप्र-

## रक्ष्यनुसारी ॥ १८ ॥

अथ या एता हृदयस्य नाड्यस्ताः पिङ्गलस्याणिमनस्तिष्ठ-नित शुक्लस्य नीलस्य पीतस्य लोहितस्येससौ वा आदिसः पिङ्ग-ल इत्युपक्रम्याग्रे पठ्यते । तमभित आसीना आहुर्ज्जानासि मां जानासि मामिति । स यावदस्माच्छरीरादनुत्क्रान्तो भवति ताव-ज्जानासथ यत्रैतदस्माच्छरीदुत्क्रामसथैतरेव रिश्मभिक्ष्ध्व आक्रामत

घोतनपर्यन्तं विद्वद्वविदुषोस्तुल्यो निर्गमनमार्गः । प्रकारश्च विदु-षोऽतिरिक्त इति सिद्धान्तो बोधितो क्षेयः ॥ एवमेतेन क्रममुक्तिप्रा-प्तृणां जीवस्य शरीरान्निर्गमनप्रकार उक्तः । तत्र ये मूर्ध्नो निष्का-मन्ति ते दशमद्वारं भित्वा तत्रैव सद्यो ब्रह्माण लीयन्ते । तथा सति करणप्रामो भूतेष्वेव लीयत इत्यर्थादायाति ॥ १७ ॥

रइम्यनुसारी ॥ एवं ब्रह्माण्डमध्ये सद्योमुक्तस्य व्यवस्था-मुक्ता क्रमेण मुच्यमानस्य व्यवस्थां वदतीत्याशयेन प्रासंङ्गिकमेत-स्याधिकरणस्य विषयादिकमाहुः \* अथ या पता इत्यादि \* । श्रुति-स्तु छान्दोग्यस्थदहरविद्यायाम् । अर्थस्तु—यां हृदयपुण्डरीकग-तयथोक्तगुगाविशिष्टब्रह्मोपासकः स या एता दृदयस्य पुण्डरीका-कारस्य ब्रह्मोपासनस्थानस्य सम्बन्धिन्या नाड्या हृद्यमांसपि-ण्डात् सर्वतो विनिःसुना आदित्यमण्डलाद्रदमय इव ता एताः पिङ्गलस्य वर्णविशिष्टस्याणिम्नः सूक्ष्मरसस्य पूर्णा इति सर्वत्रा-ध्याहारः । तिष्ठन्ति । शुक्रस्य नीलस्य पीतस्य लोहितस्य सीरं तेज एवं शरीरे पित्तं तत्पार्थिवेन कफेन न्यूनाधिकभेदादनुविद्धं सत् शरीरस्थं रसं पाचयत्तत्तद्वर्णं करोति । तत्रादित्यसम्बन्ध एव कार-णम् । पित्तक्रपेण तेजसा आदित्यस्य तत्र सत्त्वात् । तदाह श्रुतिः।असौ वा आदित्यः पिङ्गल एप शुक्र इत्यादि । तथाचा-दित्यमण्डलस्य पञ्चवर्णत्वात्तदंशभूतं पित्तमपि ताइशमपि स्वपा-चितं शारीरं रसमुपरअयित तदा तत्तन्नाडीस्या रसस्तथा भव-तीत्यर्थः । तदेतदुपक्रम्य ततो महापथद्दष्टान्तेन आदित्यरदमीना-

इति । अत्र तमभित इत्याद्यक्तेः सर्वसाधारण्युत्क्रान्तिः प्राप्यते । पूर्वमादिस्यत्वेनोक्तस्य पिङ्गलस्य रिक्मिभिक्ष्ध्वाक्रमणं च तथा । अत्र संशयः । ओकोग्रज्यलनादेरितरसाधारण्येऽपि यथा हाईा-नुग्रहाद्विलक्षणा गतिर्विदुष जक्ता तथा रक्ष्म्यनुसारित्वमपीतरसा-धारणमुनास्मिन्नेवेति । तत्रावधारणमाह । रक्ष्म्यनुसारी।निष्क्राम-स्यमेवेति ॥ १८ ॥

मुभयलोकसंसर्गिकत्वमुक्ता तासां नाडीनामादित्यरियसंस्पृष्टत्वं चीका तासु नाडीपु स्तर्य सुपुर्ति चोका ततो मरणावस्थां बांधयन्ती श्रुतिः पष्ट्यते । \* तमांभत इत्यादि \* । तदर्थस्तु स्फुटः । एवं श्रुतिमुपन्यस्यात्र संशयजनकं विषयमाद्यः। \* अत्रेत्यादि \* । उत्क्रान्तिः शरीराश्चिगमनम् । \* पिङ्गळस्येति \* । वर्णार्वाशप्रया-ऽऽदित्यांशभूतस्य पित्तस्य । संशयस्तु स्फुटः । पूर्वपक्षस्तु,ओक्रांश्र-ज्वलनादीनां साधारण्याद्रश्म्यनुसारित्वमपि तत्प्रवाहपातात्साधार-णमिति । सिद्धान्तमाहुः । \* तत्रेत्यादि \* । अत्र प्रमाणं तु, अर्थे-तैरंव रिहमभिक्षर्ध्व आक्रमत इत्येतदनन्तरं, स ॐामित चाहोद्वा मीयते स यावत् क्षिप्येन्मनस्तावदादित्यं गच्छत्येतद्वे खलु टोकद्वारं विद्वां प्रपदनं निराधोऽविद्ववामिति तदग्रिमा श्रुतिः। तत्र हि स वि-द्वान् ॐकारेण परमात्मानं ध्यायन् ॐिमति चाह, यथा पूर्व वद-ति, उत ऊर्ध्व वा मीयते गच्छति । स विद्वान् यावन्मनः क्षिप्येद् यावता कालेन मनोव्यापारं कुर्यात्तावता कालेनादित्यं गर्क्कान प्राप्नोति । एतद्वै आदित्यक्षपं खलु निश्चितं लोकद्वारं ब्रह्मलोकप्रयं-शमार्गः। विदुषां प्रपदनं प्राप्तिकरणभूतं, निरोधोऽविदुषां, य अधि-द्वांसस्तेषां नेजसा निरोधजनकमिति तस्या अर्थात् । अतो विद्ष एव रइम्यनुसारित्वावध्धारणमित्यर्थः॥अयं च करणब्रामसहिता ग-च्छति । "यदि प्रयास्यन्तृप पारमेष्ठचं चैहायसानामुत यद्विहारम् । अष्टाधिपत्यं गुणसान्नवायं सहैत्र गच्छन्मनसीन्द्रयेश्च"इति श्रीभाग-वतांक्तन्यायस्यात्रापि शक्यवचनत्वात् । एतस्य करणग्रामस्यस्त

# निशि नेतिचेन्न सम्बन्धस्य यावदेहभावित्वा-दर्शयति च॥ १९॥

विदुष उत्क्रमणे हार्दानुग्रहकृतो यथा विशेषस्तथा कालविशेषकृतोऽपि विशेषो भविष्यतीसाशङ्का तिन्नरासमाह । तत्राहोरात्रकृतोऽयनकृतो वा स भवेत । तत्राद्यकृतो नास्तीसाह।नेति । तत्र
हेतुः । सम्बन्धस्येसादि । अनुग्रहहेतुभूतो यः पूर्वोक्तो गसनुस्मृतिसम्बन्धस्तस्य यावदेहभावित्वात तत्कार्यस्यानुग्रहस्यापि तथात्वात कालस्याऽपयोजकत्विमसर्थः । अत्र प्रमाणमाह । दर्शयित
यतः श्रुतिः । तमेव विदित्वा मुनिर्भवसेतमेव प्रवाजिनो लोकमीप्सन्तः प्रव्रजन्तीति ॥ १९ ॥

प्रारब्धसमाप्ती मुक्तिद्शायां भृतेष्वेच बोध्यः । तथैवोपकान्तत्वा-दिति ॥१८॥

निशि नेतिचेन्न सम्बन्धस्य यावदेहमावित्वादर्शयति च ॥ \* इत्याशक्क्षेति \*। एवं, निशि नेत्यनेनाशक्क्षः । तथाच निशीति पदं मुक्तिप्रतिबन्धककार्लावशेषोपलक्षकम् । तत्र न आदित्यद्वारेण गमनम्। अतो ज्ञानिना मुक्त्यर्थं योगादिना कालः प्रतीक्षणीय इन्त्याशङ्कृचेत्यर्थः । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* अत्रत्यादि \* । अर्थस्तु स्फुटः ॥

अन्ये तु—सम्बन्धस्य यावद्देहभावित्वादित्यत्र नाडीसम्बन्ध-स्य तथात्वं व्याकुर्वन्ति । दर्शयतीत्यत्र, अमुष्मादादित्यात् प्रताय-नते ता आसु नाडीषु सप्ता इति छान्दोग्यश्चिति दर्शयति । तत्र यद्य-पि पूर्वसूत्रोक्तं रदम्यनुसारित्वमेव, निशि नेत्यनेनाक्षिण्यत इति प्र-तीयते, न तु कालविशेषनिषेधः । कालान्तरस्य सहकारित्वापादनं वा । तथाष्यध्ययनसूत्रे रदम्यभावशङ्कानुद्येन तत्रैतत्स्यूत्रोक्तस्य त-त्परिहारहेतोरसङ्गत्या, अतश्चेत्यितदेशासंङ्गतिरिति तत्र उदीक्षा-नुपपत्ते।वेद्यया अपाक्षिकफलत्वस्य मृत्योरानियतकालत्वस्य चेति हाई। तुत्रहस्य मुक्तिहेतोर्विद्यमानत्वादयनिवेशेषोऽप्यप्रयोज-क इस्राह ।

अतश्चायनेऽपि दक्षिणे ॥ २०॥ स्पष्टार्थामदम् ॥ २०॥

ननु यत्र काले त्वनादृत्तिमिति कालप्राधान्येनोपक्रम्याग्नि-ह्योतिरहः शुक्लः पण्मासा उत्तरायणम् । तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदो जना इति भगवद्गाक्याद् ब्रह्मविदोऽप्युक्तकाला-ऽपेक्षास्तीसाशङ्क्ष्य विषयभेदेन समाधत्ते ।

योगिनः प्रति स्मर्यते स्मार्त्ते चैते ॥ २१ ॥

ज्ञानमार्गाद् योगमार्गो हि भिन्नः। तथाच योगिनमुद्दिश्यैंव काल्ठ-विशेषस्य गतिविशेषहेतुत्वं स्मर्यते, न तु, ज्ञानमार्गीयस्य श्रौतस्य। इतर्रानरपेक्षत्वाद । नच योगसांख्ये अपि श्रौते एवेति वाच्यम् । यतः स्मार्त्ते एते । चो हेत्वर्थे । एते योगसांख्ये, अग्निज्योतिर्धूमो

कित्पतहेत्वन्तराध्याहारापेक्षया आतिदेशसामञ्जस्याय सम्बन्धपदे हार्दानुग्रहजनकगत्यनुस्मृतिसम्बन्धग्रहणस्यैव युक्तत्वाश्चिन्त्यम् । तथाच, रदम्यनुसारिसुत्रेऽपि स हेतुर्बोध्यः ॥ १९ ॥

अतश्चायनेऽपि दक्षिणे ॥ \* स्पष्टार्थामिति \* । चोऽवधारणे नेति चेन्नेति पूर्वसूत्रादनुवर्त्तते । तथाच दक्षिणेऽयने नेतिचेन्नेति पूर्वपक्षस्य, अतश्चेत्यनेनातिदिष्टस्य तत्परिहारहेतोश्च स्फुटत्वास्रथे-त्यर्थः ॥ २० ॥

योगिनः प्रति स्मर्यते स्मार्ते चैते ॥ व्याकुर्वन्ति । \* ज्ञानमा-गांदित्यादि \* । तथाच मार्गभेदान्न कालविशेषांपक्षेत्यर्थः । सांख्य-स्य स्मृत्युक्तत्वेऽपि योगस्य, न तथात्वम् । योगतस्वोपनिषदादौ त-स्योक्तत्वात् । सूत्रे च योगिपदमात्रम् । अत, पते इति पदे सांख्यनि-वेशनं न युक्तमित्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः । \* अग्निरित्यादि \* । रात्रिरिति वाक्यद्वयोक्तगती वा । इदं तु श्रुत्युक्तदेवयानिषतृयानाति-रिक्तमार्गमभिषेस समाहितम् । ते एव चेदत्राप्युच्येते शब्दभेदेन तदा न विरोधः ॥ २१ ॥

> इति श्रीवेदव्यासमतर्वात्तंश्रीवल्लभाचार्यविरंचिते ब्रह्मसूत्राऽणुभाष्ये चतुर्थाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ ४ ॥ २ ॥

नन्वेतयोगेत्योरिप स्मार्त्तत्वं न युक्तं, किञ्चिच्छद्धभेदेऽिप छान्दोग्योक्तदेवयानिपतृयानयोरेव प्रत्यभिक्षानात् । अतः कथिमदं समाधानिमत्यत आहुः । \* इदं त्वित्यादि \* । तस्मिन् कालद्वारा तत्तद्धिमानिन्य आतिवाहिक्यो वा देवता मार्गद्वयगता उच्यन्ते, न तु काल इति तस्यात्राकथनाच्छ्छतिस्मृत्योनं विरोधः । तथाच यदि तत्र काल उच्यते तदा तत्र योगिन उपकान्तत्वाद् विषयभेदेनाविरोधो, यदि चैकाविषयत्वं तदा अचिरादिश्रुताविवाक्षाप्यग्न्यादिशद्धेस्तत्तद्देवतालोकविशिष्टी तावेव मार्गाषुच्येते इत्युभयथाऽपि न श्रुतिस्मृत्योविरोध इत्यर्थः। तेन विद्यावतो नान्याप्रेक्षेति सिद्धम् ॥ २१॥ ६॥

इति श्रीमद्वलभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तदृदयध्वान्तस्य श्रीपीताम्बरात्मजस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकाशे चतुर्थाऽध्यायस्य द्वितीयः पादः॥४॥२॥

### अथ चतुर्थाध्यायस्य तृतीयः पादः।

### अर्चिरादिना तत्प्रथितेः ॥ १ ॥

नतु ज्ञानमार्गीयस्येव मर्यादामार्गीयभक्तस्याप्यचिरादिमार्गेणैव गमनम् ? उत सद्योमुक्तिरेव भवतीति संशयः । तत्र यथा
ज्ञानिनो नियमाभावस्तथाऽत्रापीति प्राप्ते आह । अचिरादिमार्गेण
तस्य ज्ञानमार्गीयस्यैवोत्कर्पकथनात स एव तेन मार्गेण गच्छति,
न तु भक्तोऽपीसर्थः । तथाहि । पञ्चाऽप्रिविद्याप्रकरणे तद्य इत्थं
विदुर्ये चेमेऽरण्ये श्रद्धा तप इत्युपासते तेऽचिषमभिसम्भवन्सर्चिषोः
ऽहरह आपूर्यमाणपक्षामस्यत्र उपक्रमे भक्तानिरिक्तानेव अधिकृस
तथा गतिरुच्यते । स्मृतावप्याग्निज्योतिरहः शुक्लइस्रत्र, ब्रह्मविदो

अचिरादिना तत्प्रथितेः॥

पूर्वस्मिन् पादे प्रथमतः पुष्टिमार्गीयस्य ततो मार्यादामागींयस्य सद्योमुक्तिप्रकारो दर्शितः । तद्यु, क्रममुक्तौ निर्गमनद्वारादिकं च दर्शितम् । इह तु ततो निर्गतस्य यो ब्रह्मप्राप्तिमार्गो ब्रह्मलोकसन्त्रप्रकारश्च प्रद्र्यते तत्राप्रधिकरणमवतारियतुं संशयादिकमाहुः । \* निवत्यादि \* । अत्र मर्यादायाः स्वकृतत्वात् तत्पालनं
भक्तेक्षीनादुत्कृष्टत्वं च सन्देहवीजम् । \* नियमाभाव इति \* ।
साधनसामर्थ्यतारतम्यनियमाभावः । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं विवृण्वनित \* अर्चिरादीति \* । \* तस्यत्यादि \* प्रथ प्रख्याने, प्रथनं प्रथितिः । प्रसिद्धिः । सा श्रुतिषु तस्यव क्षानमार्गीयस्यवेति तस्येच तथेत्यादि । \*भक्तातिरिक्तानेवाधिकृत्येति \* इत्थं विदुरित्यादिना कियाविषयस्य कियायाश्च श्रावणाद्य इत्यनेन तानेवाधिकृत्य । तथाच
मर्यादामार्गीयाणामपि भक्तानां प्रायशः सद्योमुक्तिरेव । क्षानमार्गी-

जना इति वचनेन ज्ञानमार्गायस्यैव स पन्था इत्युच्यते । अथेदं चिन्सते सामोपनिषत्सु पठचते। अथ या एता हृदयस्य नाड्यसाः पिङ्गलस्याणिम्निस्तिष्ठान्ति शुक्लस्य नीलस्य पीतस्य लोहितस्यस्यौ वा आदिसः पिङ्गल इत्युपक्रम्यादित्यक्ष्पस्य पिङ्गलस्य रिक्मिक्ष्पतं नाडीनामुक्त्वाऽग्रे वदसऽथ यत्रैतदस्माच्छरीरादुत्कामसथैतरेव र-िक्मिमिक्ष्म्व आक्रामत इति नाडीरिक्मिसम्बन्धेनैका पग्लोकगितः श्रूयत । अचिरादिका चाऽन्या, तेर्चिषमिसम्भवन्यार्चेषोऽहरिस्यादिश्रृत्युक्ता । स एनं देवयानं पन्थानमापद्याग्निलोकमागच्छनिति चापरा । स यदा व पुरुषोऽस्माल्लोकाव मैति स वायुमान्यन्छतीति चेतरा।सूर्यद्वारेणतेविरजाः प्रयान्तीति चान्या।एवमनेकेषु मार्गेषु सत्स्वर्विरादेरेवोक्तिः कृत इति । तत्र सर्वेषां पारिभानेकेषु मार्गेषु सत्स्वर्विरादेरेवोक्तिः कृत इति । तत्र सर्वेषां पारिभान

यस्यैवानियम इत्यर्थः । ननु भवत्वर्चिरादिमार्गेण ज्ञानमार्गीयस्य गतिस्तथापि मर्यादाभक्तस्य प्रायशः सद्योमुक्तिरवेति न नियन्तुं शक्यते । श्रुतावर्चिरादिमार्गातिरिक्तानार्माप मुक्तिमार्गाणां श्रावणात्
तथा बहुनां सत्त्वेऽपि सूत्रकृताऽर्चिरादिमार्ग एव कस्मादुक्त इति
चाशङ्कायामाद्यः । \* अथेदिमत्यादि \* तान् मार्गान् विपयीकृत्य तेषां भेदोऽस्ति परस्परमुत नेति चिन्त्यत इत्यर्थः । एवं प्रतिज्ञाय मार्गः
बोधिकाः श्रुतीरुदाहरान्ते । \* सामेत्यादि \* । \* पठचत इति \*
विद्याभेदेन गतिभेदः पठचते । \* श्रूयत इति \* दहर्रावद्यायां श्रूयते । \* अन्येति \* पश्चाग्निवद्यास्य । \* अपरेति \* कोशितिक्रियाह्मणे पर्यद्कृविद्यास्य । \* इतरेति \* बृहदारण्यकेऽनात्मोपासनगतिफलकथने । एवमन्यापि पश्चमी प्रथममुण्डकसमाप्ती द्रष्टव्या । एवं
मार्गभेदबोधिकाः श्रुतीरुपन्यस्य सूत्रेऽचिरादेरेबोक्तौ हेतुं निश्चेतुं पृच्छति । \* एवमित्यादि \* स्वयं हेतुं कर्लायत्वा वाम्तवैकत्वस्य हेतुत्वं दृषयित । \* तत्रेत्यादि \* आर्चिराद्वरिवचारे । सर्वेषां
मार्गाणामर्चिरादित्वं पारिभाषिकं, मुक्तिमार्गा अर्चिरादिपदेन व्यव-

षिकमिंचरादित्वमत एवाथैतयोः पथोर्न कतरेण च नेति मार्गद्वयश्रष्टानामतिकष्टं जायस्व श्रियस्वेति तृतीयं स्थानमित्युक्तमन्यथाऽनेकेषां मार्गाणामुक्तानां श्रूयमाणत्वादस्य तृतीयत्वं नोच्येताऽतः
प्रकरणभेदाद्विकोपासनकोषत्वान्मिथोऽनपेक्षा भिन्ना एवेते मार्गा
श्रह्मपापका इति मन्तव्यमिति चेचत्रोच्यते । न हीयं परिभाषा सवेंचु श्रुताक्ति यतक्तथोच्येत । अतो छाघवादनेकपर्वविशिष्ट एक एव
मार्ग इति मन्तव्यं, न तु पर्वभेदेन मार्गभेद इति । गौरवप्रसङ्गाद ।
नचेवमथेतरेव रिम्मिभिरसवधारणानुपपित्तिति वाच्यम् । तस्याः
श्रुतेकत्क्रमणमात्रमार्गनिकपकत्वाद । तथाहि । तत्रोपक्रमे हाऽथ
यत्रैतदस्माच्छरीरादुत्क्रामसैथंतरेव रिम्मिभिक्ष्यं आक्रमत इत्यु-

हर्त्तव्या इति साङ्केतिकानियमसिद्धं, न तु वास्तवम् । अतः पारिभा-षिकत्वादंव हेतारथतयोः पथारिति द्वित्वं, जायस्वेत्यस्य तृतीयस्था-नत्वं च श्रुताबुक्तम् । अन्यथा वास्तवेऽर्चिरादित्वं बहूनामुक्तानां मा-गोणां ब्रह्मप्रापकतया श्रयमाणत्वादस्य तृतीयत्वं पथोरितिब्रित्वं च नोच्यत । अतस्तृतीयत्वादिपीडारूपाद्धेतोस्तेष्वार्चिरादित्वं पारिभा-विक्रमङ्गीकृत्योक्तहेतुद्वयाद् ब्रह्मप्रापका मार्गो बहुव एवेति मन्तव्य-मित्यर्थः । एवं पूर्वपक्षी स्वमतमुक्त्वा तत्रैकदंशिकृतं समाधि प्रति-क्षेप्तमपक्षिपति । \* तत्रोच्यत इत्यादि \* । \* तथांच्येतेति \* पा-रिभाषिकत्वमुच्यते । \* अतो लाघवादिति \* पारिभाषिकत्वेनार्चि-रादित्वस्य वक्तुमशक्यत्वात् पर्वप्रत्यभिज्ञानिळङ्कंन मार्गैक्याङ्गी-कारे लाघवात्। \* गौरवप्रसङ्गादिति \*। मार्गाणामनेकत्वं तेषु प-र्वन्यनाधिक्येन कस्यचित्रिकटत्वं, कस्य चिद् दूरत्वं निकटमार्ग-लागन दुरमार्गगमने उपपत्तिकल्पनं निकटलागे चोपपत्तिकल्पन-मित्यं वं तथात्वादित्यर्थः । पुनर्मार्गानेकत्वमाशङ्क्य निषेधति \* नचैव-मित्यादि \* । एवमिति \* । मुक्तिमार्गस्यैकत्वे । निषेधे हेतुः । तस्या इत्यादि \*। \* तत्रेति \*। रदिमवाक्ये । हिर्हेती । \* इत्यु-

च्यते । एतस्माद पुरस्ताद्य या एता हृद्यस्य नाड्य इत्युपक्रम्य पिक्रलस्यादिसत्वमुक्ता तद्यथा महापथ आतत उभौ प्रामौ ग-च्छतीमं चाऽमुं चेत्रमेतेता आदिसस्य रक्ष्मय उभौ लोको ग-च्छतीमं चाऽमुं चामुष्मादादिसाद प्रतायन्ते ता आधु नाडीषु सप्ता आभ्यो नाडीभ्यः प्रतायन्ते तेऽमुष्मिन्नादिसे सप्ता इसन्तेन वाक्येन नाडीषु रिक्ष्मिन्नारमुक्त्वाग्रे, अथ यत्रैतदस्मादिसाद्यक्तम् । उपसंहारे च शतं चेका हृद्यस्य नाड्यस्तासां मूर्जानमभिनिःस्तिका, तयोर्ध्वमायन्नमृतत्वमेति विष्वङ्डन्या उत्क्रमणे भवन्तीति । एवमुपक्रमोपसंहाराभ्यामुक्क्रमणमात्रमार्गनिक्ष्पकत्वं, न तु ब्रह्ममापक्रमार्गस्यातस्तदनुपपत्तिपरिहारोऽनर्थकः । नन्वनेकपर्वविधिन्ध्त्वेन मार्गस्येकत्वे तंनिक्ष्पयन्ती श्रुतिः क्वचित् किश्चित् पर्व निक्ष्पयति, क्वचिन्नेति कथम् । उपसंहारेण प्राप्स्यत इति तात्पर्येण तथेति चेद् ब्रवीषि तदा शाखान्तरमविदुषस्तदसम्भवेन तं प्रति श्रुतेर्न्थूनतापातः । न हि सर्वशाखाविदं प्रसेव कथनमिति वक्तु-मुचितम् । तस्याऽसम्भवादतः स्वस्वशाखाज्ञानवन्तं प्रसेव तथा ।

च्यत शति \*। शरीरावुत्कम उच्यते। नन्वेतस्मात् पूर्व रिश्मनाडीप्रचारकथने महापथदृष्टान्तेन तासां मार्गत्वमिष बोध्यत इति नैवं
चक्तुं युक्तमित्याशङ्कायामाह । \* पतस्मात् पुरस्तादित्यादि \*।
तथाच महापथदृष्टान्तेऽप्यन्ते, पतस्मादित्यादिनांत्कान्तिरेवोक्तेति
तन्मार्गत्वमेवं तासां युक्तमित्यर्थः। युक्त्यन्तरमाह । \* उपसंहारे चेत्यादि \*। पतदेव निगमयति \* पवमुपक्रमेत्यादि \*। \* तद्नुपपितपिरहार इति \*। ब्रह्मप्रापकमार्गत्वाऽनुपपित्तपिरहारः।
पवमेकमार्गत्वे साधिते तद् दृपयितुं पर्वोक्तिप्रकारे पृच्छति \* नन्वित्यादि \*। समाधिमुद्भाव्य दृपयति । \* उपसंहारेणेत्यादि \*।
\* तस्यासम्भवादिति \*। वेदानामनन्तत्वेनेदानीं किळकतवुद्धिहासेन च सर्वशाखाऽस्तित्वस्यासम्भवात् । पतदुपष्टम्भायाह ।
१६८

अध्ययनिविधेरि तावन्मात्रपरत्वात् । शाखान्तरसंवादिपर्वकथन्नानुपपत्तिश्च । उपसंहारेणैव तस्यापि प्राप्तिसम्भवाद्तो विरुद्ध-दिक्कानां स्वस्वमार्गेणैकग्रामपाप्तिविद्धापि भवितुमहीत स्वातन्त्रव्येण मर्वेमीर्गैर्विद्धाप्तिः । नचैवमथतयोः पर्थारित दिवचनानु-पर्पात्तर्नायस्व भ्रियस्वेयस्य तृतीयत्वं चाऽनुपपन्निर्मात वाच्यपः अचिरादिकमुक्त्वोपमंहरसेप देवयानः पन्था इति श्रुसन्तरेच, म एनं देवयानं पन्थानमापद्याग्निलोकमागच्छतीति । तथाच ब्रह्म-प्राप्ताः सर्वे मार्गा देवयाना इत्युच्यन्ते । देवी सम्पद्धिमोक्षा-यति भगवद्राक्यादैव्यां सम्पद्धि ये जातास्ते देवा इत्युच्यन्ते तेषां यानं गमनं यत्रेति ते सर्वेऽपि मार्गा देवयानशब्देनोच्यन्ते । दित्रीयस्त्रविश्विष्टः । एवं द्वित्वं त्रित्वं चोपपद्यते । नचोक्तरीया लाघवादेक एव स मन्तव्यः । स्वतःप्रमाणभृता हि श्रुतिः । मा यन यदा या श्रुता तद्याऽवधारणे दित्रीयस्या अनुपस्थितत्वान्त लाघवगोरवतद्विचारावसरः। क्वचिदुपस्थितो चोक्तवाधकरूपमंहान् लाघवगोरवतद्विचारावसरः। क्वचिदुपस्थितो चोक्तवाधकरूपमंहान

<sup>\*</sup> अध्ययनेत्यादि \*। स्वस्यासाधारणत्वेन पितृपितामहादिपरस्पराप्राप्ता शास्त्रा स्वाध्याय इति योगस्य सर्वराहतत्वेन शास्त्राप्रण्यनस्य च तद्र्थत्वेन तथात्वाद् । उपसंहारेणैव तस्यापि प्राप्तस्यस्मवादिति । उपसंहारे हि प्रयोजको वस्त्वमेदः, प्रयोजनामेद्ध्य। तस्याभयसत्त्रया कृते उपसंहारे तेनेवानुक्तपंवप्राप्तिसम्भवात्त्र । एवं तदुक्तं दूर्पायत्वा स्वमतं स्थापयति । \* अतो विरुद्धदिक्वेत्यादि \*। हिवचनाद्यनुपपत्ति परिहर्रात । \* नचेत्यादि \*। \* येनेपद्यत इत्यन्तम् \*। लाघवं दूर्पयति । \* नचेत्वेत्यादि \*। \* येनेपित \* यच्छाखाध्यायना । वहुशाखाध्यायनोऽनेकमार्गोपिस्थना दोप्तति कार्यवस्थ्यमाशङ्क्य परिहर्रात । \* क्विविद्यादि \*। \* उक्तवाधनेकार्यति \*। अध्ययनिष्ठेः स्वशाखाध्ययनमात्रपरत्वं तद्ध्येतुस्ता-वन्मात्रकरणे सर्वशास्त्रास्वेतरणपूर्त्तः, शासान्तरसंवादिपर्वययन्तयः

रानत्रकाशः । अपरं च । ब्रह्मविदः क्रममुक्तौ गन्तव्यो मार्गो ह्य पमुप्तदिश्यते । तत्तव्छोके तदाऽनन्दानुभवश्चावश्यकः। तथाचो-पामनभेदात फल्लभेदम्यावश्यकत्वान्मार्गभेदोऽपि तथिति सर्वेष्वे-करूपफल्लभन्त्रक उपसंहारो न युक्तः । किञ्च । उपासने कर्माण चापनंहारः सम्मतः । मार्गस्तु नान्यतर्रूपोऽतो यस्योपास-कस्य येन मार्गेण गमनं स मार्ग उपदिश्यत इति नोपसंहारो युक्तः । अविधेयत्वाद्पि तथा । एतद् यथा तथा पुरस्तान्त्रिक्ष्विपम्, उपमहारोऽर्थामेदाद्विश्वशेषवत् ममाने चेसत्र । एतं स-सर्चिपशब्देनाचिरुपलक्षितो मार्ग उच्यते । आदिपदेनान्ये सर्वे मार्गाः संयुद्धन्ते इति नाऽनुपर्यात्तः काचिदितिचेद अत्र वदामः।

नानुपपत्तिश्चेत्येवंरूपैः । एवं परोक्तं परिदृत्य खोक्तां युक्तिमाह । \* अपरं चेत्यादि \*। \* आवस्यक इति \*। तद्रथमेव तत्कथनात् पुराणे तथा प्रसिद्धेश्चावस्यकः । \* तथेति \* । आवस्यकः । पर्व स्वमतं स्थापयित्वा उपसंहारपक्षे वाधकमण्याह । \* किञ्चेत्यादि \*। ननुपासने फलभेदजनकः प्रकारभेद उपसंहारप्रयोजकः कर्मीणं च वाक्यसार्थक्यम् । न तूपासनत्वं कर्मत्वं वा । अतो मार्गस्य तदन्य-तररूपत्वाभावेऽपि ब्रह्मप्राप्तिरूपप्रयोजनैक्यात् कृतां न युक्त उपसं-हार इत्यत आह । \* अविधेयत्वाद्िष तथेति \* । नन्वविधेयत्वस्यो-पसंहारयाधकत्वं कसिद्धमित्यतः पूर्वोक्तं स्मारयति । अ एतद्यथ-त्यादि \*। तत्र हि समाने योऽर्थाभेदाद्पसंहारः सं, विधिशेषा, ये-ऽग्निहोत्रादयसद्वदित्युक्तम् । तेऽग्निहोत्रादयः सर्वेषां समाना अपि येषां शास्त्रियां यथोकास्तेषामेव ते तथा विश्वेया, नेतरेपाम् । तथा-ऽविधयत्वात् । एवमत्रापि यदुपासनशेषे यत्पर्वको मार्ग उक्तस्तं प्रति स एव विधेयो, न त्वन्यं प्रति । अताऽन्यान् प्रत्यविधेयत्वादपि न मार्गोपसंहारो युक्त इत्यर्थः । एवमुपपाद्य सिद्धमाह । \* एवं स-र्तीत्यादि \*। पूर्वपक्षमुषपाद्य सिद्धान्तमाहुः । \* अत्र वदाम इत्या-दि 🕸 । तथाच नानाप्रामयुक्तमार्गैक्येऽपि कर्स्याचत् कस्मिश्चिद अचिरादिभ्य इत्युक्तं भवेत त्वद्रीतिरेव चेद् अभिपेता भन्वेत्तस्मान्नेविस्वयार्थते । अचिरादिनेसेकवचनाऽन्यथानुपपत्त्या मार्गस्यैकत्वमवश्यम्रीकार्यमेवं सित श्रुतिषु यावन्ति पर्वाण्युक्तानि तानि सर्वाण्येकस्मिन्नेवाचिरादिमार्गे वर्त्तमानान्यपि यस्योपासकस्य यावत्पर्वभोगो भावी तं प्रति तावत्पर्वोक्तिर्यस्य यावतां तेषां स न भावी तं प्रति न तदुक्तिस्तद्धोगाभावादिति नानुपपन्नं किश्वित । ननु त्वयाऽप्यनुक्तानां पर्वणां तत्र स्थिति वदतोपसंद्दार एवोक्तो भवित पापकत्वेनेति चेत्, स्यादेतदवं यदि तस्यव गन्तुभोगाय तदिष पर्व तत्रोच्येत । न त्वेवं, किन्त्वेकवचनानुरोन्धान्मार्गेक्ये निश्चिते यं प्रति यत पर्वोच्यते तत्तत्र कण्ठोक्तमवेति नोपसंद्दारापेक्षा । अग्रेऽन्यत्रोक्तानां पर्वणामुक्तस्थले सिन्नवेशोन्वसाऽपि सूत्रकाराभिमत एक एव मार्ग इति द्वायते । श्रुतौ सर्वत्र पूर्वपरामर्शादिप तथा ॥ १ ॥

### वायुमब्दादविशेषविशेषाभ्याम् ॥ २ ॥

ग्रामेऽवान्तरिनवासोऽन्यस्याऽन्यत्र तथेहापीत्यर्थः । अत्रोपसंहारस्य प्वंप्रापकत्वमाराङ्कते । अनिवत्यादि अ । तत्परिहरन्ति । अस्या-देतदित्यादि अ । अन्यभोगाभावान्नोप-संहारापेक्षा । अन्यभोगाभावान्नोप-संहारापेक्षा । अन्यभोगाभावान्नोप-संहारापेक्षा । अनु मार्गभेदे को दोषो येन क्रिष्टादरः क्रियत इत्यत आहुः । अध्य इत्यादि अ । अध्यमसूत्रेषु । अप्रमसूत्रेषु । अप्रिमसूत्रेषु । अप्रिमसूत्येषु । अप्रिमसूत्रेषु । अप्रिमसूत्रे

वायुमब्दादविशेषविशेषाभ्याम् ॥ नतु मार्गेक्यं न युक्तमतु-क्तपर्वेष्यत्रस्य वक्तुमशक्यत्वादित्याशङ्कृत्य तद्वितिगमनायाम्रमं पठ- छान्दोग्ये वायुर्न पञ्चते । कौशीतिकश्रुतौ तु, स एतं देव-यानं पन्थानमापद्याग्निलोकमागच्छित स वायुलोकं सवरूणलोकं स इन्द्रलोकं स प्रजापितलोकं स ब्रह्मलोकामिति वाय्वादयः श्रूयन्ते । तत्रार्चिषोऽग्नेश्चाभेदाक विचारणीयमित । वायुलोकं कस्माल्लोकाद् गच्छतीसाकाङ्क्षायामाइ । वायुमब्दादिति । आर्च-षोऽहरह्न आपूर्यमाणपक्षमापूर्यमाणपक्षाद्यान् षद्धदङ्केति मासाँ-स्तान्मासेभ्यः संवत्सरं संवत्सरादादिसमिस्रत्र संवत्सरलोकात प-रस्ताद्वायुलोको निवेशियतव्यस्तथाच संवत्सरलोकाद्वायुलोकं ग-च्छतीसर्थः । तत्र विनिगमकमाइ । अविशेषविशेषाभ्यामिति ।

अत्रदं क्रेयम् । आग्निहोत्राऽऽदिकमीभिश्चित्तशुद्धावुपासनाभिक्नानोदये क्रममुक्यधिकारी हि तत्तल्लोकं गत्वा भुक्ताऽन्ते ब्रह्म प्राप्नोति । कर्म त्विष्रसाध्यं भूलोक एव च भवसत
आदौ तत्रस्रो भोगस्ततस्तदुपरितनलोकानां पृथिवीदीक्षा तथाऽिष्नदिक्षया दीक्षितः । यथा पृथिव्यऽग्निगर्भेसादिश्चातिभ्यो भूरऽिष्मप्रधाना भवसतोऽर्च्चराख्यमिष्ठलोकमादौ गच्छिति ।
ततः कर्मोपायनयोरहरादिसंवत्सरान्ते काले विहितत्वात्तत्र तत्र गत्वा
भुङ्क्ते । तथाच संवत्सरान्तानां भूसम्बन्धित्वनाविशेषाद तन्मध्ये
वायोर्न प्रवेशः । भूलोकादुपर्यन्तरिक्षलोकस्तदुपरि द्युलोकस्तथाच
वायुरन्तिरक्षस्याधिपतिरिति श्रुतेः, सूर्यो दिवोऽधिपतिरिति श्रु-

तीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* छान्दोग्य इत्यादि \* । \* आहेति \* संवरसरलोकाद्वायुलोकं गच्छतीति विनिगमकपूर्वकमाहत्यथः । अविशेषौ कतरावित्यपेक्षायां हेतुं व्याकुर्वन्ति \* अत्रेदामित्यादि \* तथाचार्चिरादिसंवत्सरान्तानां भूसम्बन्धित्वमविशेषः । वाण्वादित्ययोनींचोच्चलोकाधिपत्यंन तथान्वात्तयोः पौर्वापर्यं विशेष इति
ताश्यां तथेत्यर्थः । अत्र, नीन्वत्यादिना छान्दोग्यश्चितिवरोधमाश-

तेस्तयोः पौर्वापर्ये विशेषो हेतुरस्तीयादिसलोकात् पूर्वमुक्तरीया भूलोकमध्यपातिसंवत्सरस्य परस्ताच वायुर्निवशायितव्य इसर्थः । ननु तेऽचिषमभिसम्भवन्सार्चचपोऽहरिसादिश्रुतिरुक्तमुक्तमनूयान्द्र्यापादानत्वं वदन्ती पूर्वोत्तरयोरव्यवधानं सूचयतीति नोक्तमादरणीयमिति चेत् । ससम् । यस्योपासकस्य न वायुलोकभोगस्तं प्रति सोक्तियस्य तु तद्भोगस्तस्योक्तरीतिमीगक्यादिति ना-ऽनुपपत्तिः काचित् । केचित्तु, स एनं देवयानं पन्थानमापद्यागिन्छोकमाच्छिति, स वायुलोकं स वरुणलोकमिसविशेषेण वायुरुपिद्ययते । मिथः पौर्वापर्यप्रापकपदाभावात् । यदा व पुरुषो-ऽस्माल्लोकात् प्रति स वायुमागच्छित तस्मै स तत्र विजिहीते यथा रथचक्रस्य खं तेन स अर्ध्व आक्रमते स आदिसमागच्छतीति श्रुसाऽऽदिस्यात् पूर्वो वायुर्विशेषेणोपिदिश्यतः इसव्दादिसयोर-

द्धा समाद्यते \* सत्यिमत्यादि \* । \* सोकिरिति \* छान्दोग्योक्तअव्यवधानोक्तिः । \* उक्तरीतिरिति \* व्यासोक्तरीतिः । तथाच मोकृविदेषेणाव्यवधानव्यवधानसम्भवान्न श्रुतिविरोधरूपानुपपिनरित्यर्थः । एवं स्वमतेन व्याख्यायाऽत्र शाङ्करादिमतमुपिक्षपिन्त ।
\* किचित्त्वत्यादि \* । \* मिथःपौवापयेप्रापकपदाभावादिति \* ।
ताद्दशपश्चम्यन्तपदाभावात् । तथाच सोऽत्नाविद्येपपदार्थः । यदा वै
पुरुष इत्युक्तं तेनोध्वांकमणमादित्यं गमनं च यदुच्यते स विद्येपपदार्थः । ताभ्यामब्दादित्ययारन्तराले वायुनिवेदां वदन्तीत्यर्थः। श्रुत्यथेस्तु—यदा यस्मिन् वे निश्चयेन पुरुषा ब्रह्मविद् अस्मावलोक्ताच्छरीरात् प्रैति लोकान्तरं गच्छति, तदा स पुरुषो वायुमागच्छति प्राक्रोति । तस्मै आगताय, स वायुः, तत्र तदागमनस्थले विजिहीते
पूर्व स्तिमितोऽपि तदानीं स्वावयवान् विगमयित तस्य गमनार्थम ।
विगमनस्थलपरिमाणमाह, यथा रथचक्रम्य खम् । यावत्परिमाणं
रथचक्रस्य छिद्रम् । तेन मार्गण स पुरुष अध्वे आक्रमते स आदित्य-

न्तराले निवेशियतन्य इसर्थं वदान्त । स चिन्सते । यथा तेन स अर्ध्व आक्रमते स आदिसमागच्छतीति विशेषोपदेश इत्युच्यते तथा म वर्मणलोकामिसत्राऽपि वक्तुं शक्यम् । नच, स आदिसमागच्छतीसत्र तच्छन्दस्य पूर्वपरामाशित्वाद्वायुलोकगतस्यव पूर्वत्वात तथेति वाच्यम् । अभिलोकमागच्छति स वायुलोकं स व-रुणलोकमिसत्रापि तुल्यत्वात । किञ्चवमाग्नलोकानन्तरं वायुन्लोक इसपि वक्तुं शक्यमतो विद्वद्धिरुपेक्ष्योऽयम् । वाजसनेयिन-स्तु, मासेभ्यो देवलोकं देवलोकादादिसमिति पठन्ति । तत्राप्या-दिसात पूर्वो देवलोकात परो वायुर्जेयः । एकत्रादिसात पूर्वत्वे भिद्धे मार्गेक्यादन्यत्रापि तथात्वस्य न्यायमामत्वात सूत्रकारेण तु छन्दोगश्रुस्रपेक्षयोक्तं, वायुमन्दादिति । एवं सित मासेभ्यः पर-

मागच्छिति प्राप्तोतीति । एवं तद्व्याख्यातमर्थमन्य तदुक्तस्य विशेषस्य विशेषस्य युज्यते, न विति विचारयिन्त । \* स चिन्त्यत इत्यादि \* । \* इत्यत्रापि वक्तुं शक्यमिति \* ऊर्ध्वाक्रमणस्यार्थसिद्ध-त्वाच्छळ्दस्य तत्रापि सत्त्वाद्धक्तुं शक्यम् । तथाचोध्वांक्रमणतच्छ-ळाक्तपूर्वपरामशेयोविंशपपदार्थत्वाङ्कीकारे वाजसनियिभिर्वाञ्चन-त्तरमादित्यवत्कौशीतिकिभिर्वागुळोकानन्तरं वरुणलोकस्य पठ्यमान-त्वेन भवदुक्तविशेषस्य तल्लापि शक्यवचनत्वादुक्तहेतोरथान्तर-साधकतया प्रकृतासिद्धिरित्यर्थः । तिर्हे वागुळोकगतपुरुषीयं पूर्वव-तित्वं परामृशतस्तच्छळ्स्य तथात्वमस्त्वत्यत आहुः । \* नचेत्यादि \* तथाचाचे पक्षे व्याख्येयसूत्रविशेषो द्वितीये च वरुणसूत्रस्य त्यास्यमप्यगुक्तमित्यर्थः । दूपणान्तरमाहुः । \* किञ्चेत्यादि \* । \* एविमिति \* ऊर्ध्वाक्रमणपूर्ववर्त्तित्वयोविशेषपदार्थत्वे । तथाचा-ळानन्तर्यमपि न सिद्धोदित्यर्थः । एवं सूत्रव्याख्यानांश्वे तन्मतम-पास्य वृहदारण्यकश्चितिवरोधांश्वेशिप तन्मतं परिहर्त्तुमाहुः । \* वा-जसनीयन इत्यारभ्याळ्लादितीत्यन्तम् \* । परिहर्तन्ति । \* एवं स्ती-

स्तादब्दिनवेशनं कार्यम्। नच वायुमब्दादिति सूत्रान्मार्गभेदापितः। देवलोकस्यादिसाधिष्ठेयत्वेनादिसमध्यपातित्वमभिषेस छन्दोग-श्रुतिस्तथोक्तवती । तदनुसारेण व्यासोऽप्यतो नानुपपात्तः ॥२॥ तिहतोऽधि वरुणः सम्बन्धातः ॥ ३ ॥

आदिसाचन्द्रमसं चन्द्रमसो विद्युतिमसत्र पठितविद्युङ्घोका-त परतो वरुणलोको निवेशनीयः । तत्र हेतुः—सम्बन्धात् । तिहतोऽप्सम्बन्धित्वाद्वरुणस्य तत्पतित्वात् तथा ॥ ३ ॥

त्यादि \* एवं सतीति \* देवलोकिनवेशेऽवश्यं कर्त्तन्ये सित । \* तथी-क्तवतीति \* संवत्सराब्दादादित्यमित्युक्तवती । तथाच श्यानापेक्षया सूर्यो दिवांऽिषपितिरित्युक्तलिङ्गस्य बलिप्ठत्वाद् देवलोकात् पूर्वमेव वार्युनिवेशो युक्तो, न तु ततः परिमत्यर्थः॥ २॥

रामानुजाचार्यास्तु—देवलोकशब्दं वायुलोकपरमेवाङ्गीकुर्व-नित । यद्देवलोकशब्दे अविशेषणोक्तं तदेव वायुलोकशब्दे विशेषणो-घ्यत इत्यविशेषविशेषाश्यामित्येव तत्रापि हेतुः । वाजसनेयिनां स वायुमागच्छतीति श्रावणात् कौशीतिकिनां वायुलोकशब्दे वायुश्चासौ लोकश्चेति कर्मधारयमङ्गीकुर्वन्तो वायोर्देवलोकत्वाय, योऽयं पवन एष देवानां प्रहा इति श्रुतिं चाहुः । तत्राप्येकत्र कर्मधारयाङ्गीकारे प्रायपाठविरोधः । सर्वत्र तदङ्गीकारे तु लोकपदप्रयोगवैयर्थ्यम् । स वायुमागच्छतीत्यत्र केवलवायुप्रयोगम्तु द्वारत्वाभिप्रायेण । आदि-त्यसिन्नधानात् । आदित्ये लोकद्वारत्वस्य, एतद्वे खलु लोकद्वार-मिति छान्दोग्ये श्रावणादिति । अतिश्चन्त्यम् ॥ ३॥

ति तोऽधि वरुणः सम्बन्धात्॥ ननु भवतु संवत्सरावुपरि देवलोकाद्वीग्वायुलोकनिवेशक्तथापि वरुणलोकः क निवेशनी-यः। न हि तत्र विशेषादिरूपं किमपि निवामकमन्तराले निवेशने लभ्यते। अतो मार्गभेदपक्ष एव युक्त इत्याशङ्कानिरासायेदिम-त्याशयेन व्याकुर्वन्ति \* आदित्यादित्यादि \*। \* तांडतोऽप्सम्बन्धि-स्वादिति \*। विशाला हि विद्युतो नृत्यन्ति तीवस्तनितनिर्घोषो

### वनारससंस्कृतसीरीजनाङ्गी वाराणसेयसंस्कृतपुस्तकावली ।

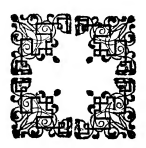
इयं पुस्तकावली खण्डशो मुद्दिता भवति । अस्यां संस्कृतभाषा-निवद्धा बहवः प्राचीना दुर्लभा उत्तमोत्तमाः केचिद्द्वलभाषानुवा-दसहिताश्च प्रन्था मुद्धिता भर्वान्त । तांश्च प्रन्थान् काशिकराजकी-यसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये ऽपि विद्धांसः शोधयन्ति । येथ्रां-हकमहारायेरियं पुस्तकावला नियमेनाविच्छेदेन संत्राह्या तेस्तदे-केकस्य खण्डस्य ॥) मृत्यं प्रापणव्ययश्च =) देयः । अन्येमं-हाशयेर्यः कानिचित् खण्डानि संप्राह्याणि तेश्च प्रत्येकं खण्डानां १) मृत्यं प्रापणव्ययश्च =) देय इति ॥

#### तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।

| सिद्धान्ततत्त्विविवेकः खण्डानि ५                             | G   | ٥ |
|--------------------------------------------------------------|-----|---|
| अर्थसङ्ग्रह अंग्रजीभाषानुवादसहितः                            | १   | 0 |
| तन्त्रवार्त्तिकम् खण्डानि १३                                 | १३  | 0 |
| कात्यायनमहार्षिप्रणीतं शुक्कयज्ञःप्रातिशाख्यम् सभाष्यं ख० ६  | ξ   | 0 |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकाटीकागीइपाइभाष्यसहिता                   | १   | 0 |
| वाक्यपदायम् खण्डानि ५ ( प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्डे         |     |   |
| पुण्यराजदोकासहित खण्ड ३ । द्वितीयभागः तृतीयाका-              |     |   |
| ण्डम् हेलाराजर्राकःसहित खण्ड २ )                             | 4   | 0 |
| रसगङ्गाधरः खण्डर्शन ९                                        | ९   | 0 |
| परिभाषाद्वीतः खण्डं २                                        | ર   | ٥ |
| वैशेषिकदर्शनं किरणावळीटीकासंबळितप्रशस्तपादप्रणीत-            |     |   |
| भाष्यसहितम् अण्डे २                                          | 3   | 0 |
| शिक्षासङ्ग्रहः सण्डानि ५                                     | 4   | 0 |
| नैष्क्रम्यांसाद्भः खण्डानि ४                                 | 8   | 0 |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्कयज्ञस्तर्वानुक्रमसूत्रम् सभाष्यम् | ३   | ٥ |
| ऋग्वेदीयशीतकवातिशाख्यं सभाष्यम् खण्डानि ४                    | ន   | 0 |
| (बृहत्) वैयाकरणभूगणम् पदार्थदीपिकासहितम् खण्डानि ४           | 8   | ٥ |
| विवरणोपन्यासः सटीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                     | २   | 0 |
| तत्त्वदीपनम् ( पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) ख० ८         | <   | 0 |
| वेदान्तदीपः (श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३        | ş   | 0 |
| <b>दुप्</b> टीका खण्डानि ४                                   | ષ્ઠ | 0 |

| <b>पातञ्जलद्दानम्।श्रीरामानं</b> न्दयतिकृतम्णिप्रभाऽऽख्यवृत्तिं स० १ | Ö |
|----------------------------------------------------------------------|---|
| <b>ब्याकरण</b> मिताक्षरा । श्रीमदत्त्रंभद्दप्रणीता खण्डानि १० १०     | 0 |
| रसमञ्जरी । व्यङ्गचार्थकोमुद्या प्रकाशेन च सहिता ख० ३ ३               | • |
| भेद्धिकारः व्याख्यासहितः श्रीमद्प्पयदीक्षितकृत उपक्रमप-              |   |
| राक्रमसिंहतः खगडे २ २                                                | 0 |
| बोधसारो नरहरिक्ठतः तच्छिष्यदिवाकरकृतटीकया स० ख० १०                   | ٥ |
| ब्रह्मसुत्रदीपिका श्रीमच्छङ्करानन्दभगवद्विरचिता खण्डे २ २            | 0 |
| दैवक्रकामधेतुः अर्थात् प्राचीनज्योतिषत्रन्थः खण्डानि ३ 💎 ३           | ٥ |
| श्रीमद्गुभाष्यम् । श्रीश्रीवल्लभाचार्यावरिचतम् ।                     |   |
| गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजी महाराजीवरिचतभाष्यप्रकाशाख्य-                |   |
| व्याख्या समेतम् खण्डानि १४ १४                                        | 0 |
| तस्वशेखरः । श्रीभगवल्लोकाचार्यप्रणीतः । तथा-तस्वश्रयचुलुकः           |   |
| संग्रहः । कुमारवेदान्ताचार्यश्रीमद्वरदगुरुविरचितः । 💎 १              | c |
| श्रीभाष्यवार्तिकम् । श्रीमद्रामानुजाचार्यविशिष्टाद्वैतसिद्धान्तप्र-  |   |
| तिपादनपरम्। १                                                        | ٥ |

व्रजभूषण दास चौर कम्पनी चांदनीचौक के उत्तर नई सड़क बनारस







## BENARES SANSKRITISERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

UNDER THE SUPERINTENDENCE OF

R. T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Pr. D. No. 129.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराज्ञविरचितभाष्य-प्रकाशाख्यव्याख्यासमतम् ।

श्रीमदाचार्यश्रीवलुभाधीश्वरशुद्धाद्वैतसप्रदायविदुषा रत्नगापालभट्टेन संशोधितम् । ANU BHÂSHYA,

On Brahmasûtra by Ŝrî Vallabhâchârya,
With the Commentary called Bhâshya Prakâsa,
By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj.
Edited by Ratna Gopâl Bhatta.
Fasciculus XV.

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co.,
AND SOLD BY H. D. GUPTA,
Supertage Chowkhamba, Sanskrit Book Depot

Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press, Benares.







# स्वीपतम्।

| गणपाठः                                            | • | ¥        | 0 |
|---------------------------------------------------|---|----------|---|
| गालप्रकाशः                                        | ₹ | <        | • |
| गंगालहरी                                          | 0 | 8        | • |
| गुरसारणी                                          | 0 | 8        | 0 |
| जातकतस्त्रम्                                      | 0 | १२       | 0 |
| तस्वद्रीप                                         | 0 | 8        | • |
| तकसंत्रहः                                         | 0 | 8        | Ę |
| द्त्तकमीमांसा                                     | 0 | <        | • |
| धम्मशास्त्रसंत्रहः                                | 0 | १        | Ę |
| धातुपाठः ( शिला -৴ )                              | 0 | ર        | • |
| <b>धातु</b> क्रपावर्ला                            | 0 | <b>ર</b> | 0 |
| नैषत्र चरित नारायगी। टीका टाइप                    | R | 0        | ٥ |
| र्पारभाषापाठः                                     | 0 | 8        | 0 |
| पाणिनीयशिक्षा भाष्यसंहिता                         | 0 | २        | 0 |
| प्रथम परीक्षा                                     | 0 | ર        | 0 |
| प्रथमपुस्तक हिन्दी                                | ٥ | 8        | 0 |
| प्रश्नमूषणम् (प्रश्नविचारं का बहुत उत्तम ग्रन्थ ) | ٥ | 8        | • |
| बीजर्गाणतम् (म० म० पं० सुधाकरकृतिटेप्पणीसदित)     | १ | <        | 0 |
| मनोर्मा शब्दरत्नसहिता ( टाइप )                    | ٩ | 0        | 0 |
| लघुक्तेमुदी टिप्पणीर्साहता                        | 0 | 8        | • |
| लघुकी मुद्दीभाषाटीका                              | 8 | 0        | 0 |
| <b>रुक्षणावर्</b> ठी                              | 0 | ર        | • |
| लीलावती ( म॰ म॰ पं॰ सुधाकरक्रतिटेप्पणीसहित )      | 8 | 0        | • |
| वसिष्ठसिद्धान्तः                                  | 0 | 8        | Ę |
| विष्णु सहस्रनाम                                   | 0 | 8        | • |
| शब्दर्भावला                                       | 0 | 8        | Ģ |
| श्रृङ्गार सप्रशती                                 | 8 | ć        | • |
| समासचक्रम                                         | 0 | १        | 0 |
| ममासर्चान्द्रका                                   | 0 | 8        | • |
| <b>सरस्र</b> तीकण्डाभरणम्                         | 3 | •        | • |
| साङ्ग्राचचित्रका टिप्पणीसंहिता                    | 0 | <        | 0 |
| माङ्ग <b>यतस्वकोमु</b> र्दा                       | ٥ | Ę        | ٥ |
| सिद्धान्तकोमुदी                                   | 3 | •        | ٥ |
| सिद्धान्तमुक्तावली दिनकरीटिप्पणीसहिता             | 3 | ٥        | 0 |
| उपमगंबुनि                                         | 0 | 8        | ٥ |

#### वरुणाचाधीन्द्रप्रजापती ॥ ४ ॥

स्पष्टिमिदम् । अच्चिरादिपाठे विद्युदनन्तरं तत्पुरुषोऽमानवः स एतात् ब्रह्म गमयतीति पठघते । तत्र यस्योपासकस्य वरुणा-दिलोकगमनापेक्षा नास्ति तमपेक्ष्येति क्षेयम् ।मार्गेक्यनियममभिमे-स सूत्रकारोऽन्यत्रोक्तानामन्येपामपि लोकानां तत्रैव निवेशन-माइ॥ ४॥

### आतिवाहिकास्ताल्लिङ्गात् ॥ ५ ॥

विद्युदनन्तरं स तत्पुरुषोऽमानवः स एतान् ब्रह्म गमयती-सत्र भवति संशयः । उक्तश्चेतर्गमयित्रैव ब्रह्मपाप्तिरिति निश्ची-यते । स च विद्युदनन्तरमेव पठ्यते । एवं सति यस्य वरुणादि-स्रोकगमनं तस्य वचनाभावेन गमयित्रप्राप्तेर्बह्मपाप्तिर्भवति, नवेति ।

जीम्तोदरेषु नृश्यन्ति अथापः प्रपतन्ति विद्योतते स्तनयति वर्षि-ष्यति वति ब्राह्मणात् तथा । तथाचाप्सम्बन्धकपस्य नियामकस्य विद्यमानत्वात् तिश्ववेद्यासिद्धेनं मार्गिक्यवाध इत्यर्थः ॥ ४ ॥

घरणाचाधीन्द्रप्रजापती ॥ \* स्पष्टमिति \* । पाठसामध्यी-देव तिन्नवेशस्थानं स्पष्टमिति न पूर्ववदाशङ्कावकाश इत्यर्थः । तिडद्गन्तरं वरुणादिलोकिनिवेशेऽचिरादिश्रुतिवरोधमाशङ्क्य परि-हरन्ति । \* अचिरादीत्यादि \* । \* तमपेक्ष्येति \* । पर्यङ्कृविद्युदुपा-सकमपेक्ष्य । मार्गेक्यानियममभिष्रेत्येति । अक्षिपुरुषविद्यापञ्चान्निवि-द्ययोरिव पर्यङ्कृविद्यामि देवयानमार्गस्य प्रत्यभिन्नात् तयोरि-घास्यामिष वैद्युतस्यातिवाहिकस्यावश्यकत्वात् तथाभिष्रेत्य । त-थाचैतन्न्यायेन सर्वासु कमप्राप्तिबोधिकासु ब्रह्मविद्यासु वैद्युतं पुरुषं विना न ब्रह्मप्राप्तिरिति बोधनार्थं मार्गैक्यनिरूपणिनत्यर्थः॥ ५॥

आतिवाहिकास्तिष्ठिङ्गात् ॥ एतस्याधिकरणत्वाय विषयं सं-द्यायं चाहुः । ऋविद्यदित्यादि ऋ । सङ्गतिस्त्ववसरः । पूर्वपक्षमा- तत्र वाचिनिकस्य यावद्रचनत्वात्तद्भावेन सा न भवतीति प्राप्त आह । आतिवाहिका इति । एतदुक्तं भवति । यस्योपासकस्य यावत्फलभोगानन्तरं ब्रह्मपाप्तिभीविनी तस्य तावत्तद्भोगानन्तरं ब्रह्मपाप्तिभीवयत एव कौकीतिकिश्रुतौ प्रजापितलोकाकानन्तरं ब्रह्मपाप्तिभीवयत एव कौकीतिकिश्रुतौ प्रजापितलोकाकानन्तरं ब्रह्मपाप्तिभीवयत । अन्यथा कृतसाधनवैयर्थ्यं, तेषां ब्रह्मपाप्ति-साधनत्ववोधकश्रुतिविरोधश्च स्यात् । तथाच यत्रातिवाहिकश्च-तिर्नास्ति तत्राप्यातिवाहिको भगवद्यि एव ब्रह्म प्रापयतीति क्षेत्रप्प । वस्तुतस्तु वहव एव ताद्याः सन्तिति क्षापनाय बहुवचन-पत्रोक्तप । तन्पध्ये कश्चनागसैक एव नयतीति क्षापनाय श्रु-तावेकवचनम् । तत्र हेतुस्तिललङ्गात् । तत्पुरुपोऽमानव इस्तव्र ब्रह्मसम्बन्धित्वं लिङ्गमुच्यते । तेनेदं क्षाप्यते, यथा विद्यावलात्

हुः । क्रतंत्रत्यादि क्षः । मिद्धान्तं व्युत्पादयन्ति । क्षः एतदित्यार्वि क्षः । क्षः अन्यथा छतसाधनवेयथ्यीमीत क्षः । तेनोपासनेन ब्रस्मप्राप्त्यभाव तद्र्थं कृतं यदुपासनरूपं साधनं तस्य वयर्थम् ।

\* तेपामिति \* । उपासनानाम् । \* आतिवाहिकश्रुतिरिति \* ।

अतिवहनम् अतिकामीयत्वा प्रापणम् अतिवाहः । भाव ध्रञ् ।

तत्स्य नधीआतिवाहिकमत्द्वोधिका श्रृतिरात्वाहिकश्रुतिः । ननु यध्वमातिवाहिकप्राप्त्यथीमदं सूत्रं स्यात् तदैकवचनमेव प्रयुज्यत । श्रृतावमानवः पुरुष इत्येकवचनात् । अतो नैवमित्यत आहुः ।

\* वस्तुत इत्यादि \* । तथाच यत्रातिवाहिको न पठितस्तस्मामिष्
विद्यायां ब्रह्मप्राप्तेरस्त्रव्यात् तद्दन्यथानुपपत्त्या स कल्प्योऽतः प्राप्यवहृत्वात् प्रापकवहृत्ववोधाय तद्वचनमित्यर्थः । श्रीतस्यकवचनस्य तात्पर्यमाहुः । \* तन्मध्य इत्यादि \* । \* तत्र हेर्तुरिति \* ।

वहुत्वे हेतुः । एतमर्थे हेतुव्याख्यामुखन स्फुटीकुर्वन्ति \* तत्पुरुष

इत्यादि क्षः । \* उच्यत इति \* । \* अमानव इत्यादिना वाक्यनोच्यतं \* । \* तर्नित \* । श्रीतेन लिङ्केन । तथाचैतिलिङ्केनैव

तत्त्वलोकपाप्तिस्तथैव ब्रह्मपाप्तिरपीति न, किन्तु भगवदीयपुरुषा-ऽनुप्रहेणैवेति । नच पूर्वपूर्वलोकाधिष्ठातृदेवा उत्तरोत्तरलोकं प्र-सातिवाहिका यथा तथा ब्रह्मपाप्यव्यवहितपूर्वलोकदेवा एव ब्रह्म-पापका इति तत्पदेन स लोक एवोच्यत इति वाच्यम् । तदेतर-लोकेषु तदकथनं यथा तथाऽत्रापि न कथयेत । लोकाधिष्ठातृ-देवानामातिवाहिकत्वोक्तार्वीचलींकपापकाऽऽतिवाहिकस्याभावात् तत्प्राप्तिनं स्यात् । तथा सित देवयानमार्ग एवोच्छियेत । अतो यथा विद्यावलनैवार्चिषः प्राप्तिस्तथेतरेषामपीति बुध्यस्व । कस्य-

तेषां बहुत्वसिद्धिरित्यर्थः । अत्रान्ये एवं व्याकुर्वन्ति । अर्चिपोहर-ह्र आपूर्यमाणपक्षमित्यादौ किमंतऽर्चिरादया देवयानमार्गस्य चि-ह्यानि । यथा अमुकं नगरं प्रति गच्छतोऽसुकः पर्वतोऽसुका नदी, एते ब्रामा इति । अथवा अवान्तरभोगभूमया, यथा दुरतरं नगरं ग-क्कतोऽवान्तरनिवासम्रामाः । उताऽऽतिवाहिका देवताविशेषा इति सन्देह । आतिवाहिका एवैते । कुनः । तिलुङ्गात् । आदित्याचन्द्र-मसं चन्द्रमसं। विद्युतं तत्पुरुपोऽमानवः स पतान् ब्रह्म गमयतीति सिद्धवद्गमयितृत्वद्शेनरूपां छिङ्गात् । अमानव इति विशेषणं तु पु-वींक्तमानवत्वनिवृत्त्यर्थमिति। तदंतिश्चिषेधन्ति \* नचेत्यादि \*तत्पदंने ति 🚜 । श्रीतेन सप्तापादानपश्चमीकेन । तन्निपेधहेतुं ब्युत्पादयन्ति अतदेतरेत्यादि अ। यदि तत्पदेन विद्युलंकः परामृद्येत तदाsन्येषु लोकेषु यथा गमयितुरकथनं तथात्रापि गमयितारं न कथ-येत् । देवानामातिवाहिकत्वस्य लोकसम्बन्धादेव प्राप्तत्वात् नन्वत्र तत्पदस्य लोकबोधकत्वेऽपि देवानां लोकस्पत्वास्नातिवाहिक-त्वकल्पनं, किन्तूपसंहारसं सिद्धवद् गर्मायतृत्वदर्शनमेव देवानाम् आतिवाहिकत्वे लिङ्गमतस्तत्प्रापणार्थे तत्कथर्नामित चेसत्राष्टः । ॐ लोकेत्यादि ※ । तथाचात्र यद् गर्मायतृकथने तद्विद्युलोकात् पूर्वेषु लोकेषु गमयित्रपेक्षाभावं बोधयति, न तु गमयितारं प्रापय-तीत्यर्थः। नम् यदि विद्यावलनेव विद्युदन्तलोकप्राप्तिः स्यात् तदा चिद्दल्पलोकगसनन्तरमेव ब्रह्मप्राप्तिः । कस्यचिद् बहुलोकगसन्तरं सोच्यत इति । भोगभूमित्वमेव तेषामवगन्तव्यम् । सर्वेषां सर्वत्र गमने देवयानं पन्थानं वदन्साः श्रुतेः सामितत्कथनमंतुपपद्गं स्यादत उपासनाभेदेन फलभेदं ज्ञापयन्ती तथा वदतीति युक्तमुन्त्रयामः ॥ ५ ॥

ननु तेषामिह न पुनराष्टित्तरस्तीसादिश्चितिभ्यो देवयानपन्थानं प्राप्तानां पुंसां ब्रह्मवित्त्वमवश्यं वाच्यम् । तेन सद्योमुक्तौ
सम्भवन्सां ससां क्षयिष्णुत्वेन क्षुद्रानन्दत्वेन च हेयानां परमफलप्नाप्तिविल्प्नवहेत्नामर्चिरादिलोकानां कामना कुतो, यतस्तदेतुभूतोपासनाः सम्भवन्ति । किश्च । अर्चिरादिना तत्प्रथितेरिस्त्रत्र
यदुक्तं ज्ञानमार्गीयस्यैवार्चिरादिपाप्तिनं भक्तिमार्गीयस्येति तद्प्यनुपपन्नम् । यत्कर्मभिर्यत्तपसा ज्ञानवैराग्यतश्च यदित्युपक्रम्य, सर्व
मद्भक्तियोगेन मद्भक्तो लभतेऽअसा, स्वर्गापवर्ग मद्धाम कथिश्चचदि वाञ्क्कतीति भगवद्वाक्याद्भक्तस्याप्येतद्वाञ्लाफले सम्भवतः
अन्यथा प्रभुनं वदेत्। एवं सतिभक्तिसुखं हित्वाऽन्यत्र कामनायां
हेतुर्वाच्य इस्राकाङ्कायां तमाह ।

सर्वासु विद्यासु सर्वलोका उच्येरन्, तत्तु नोच्यतेऽतो न विद्याबलेन तत्प्राप्तिः, किन्तु गमयित्रैवेति श्रुतेस्नात्पर्यमितिचेत्तत्वाहुः। क्रक्स्य चिदित्यादि क्र । तथाच देवयाने मार्गेऽग्न्याद्युत्तरं सर्वत्र लोक-शब्दोपबन्धात्तस्य च श्रुतिरूपतया लिङ्गापेक्षया बलीयस्त्वात्तेषां मोगभूमित्वमेव युक्तं, न त्वातिवाहिकत्वम् । किञ्च । कस्यचित् प्रा-पणार्थम् अर्चिरादिदेवतायां गतायां तस्मिन्नवसरेऽन्यस्यार्चिःप्राप्तिनं स्यात् । तथाच तेऽर्चियमभिसम्भवन्तीर्तिश्रुतिबाधप्रसङ्गः। अतस्त-दभावाय तेषां लोकत्वमवश्यमङ्गीकार्यम् । किञ्च । विद्याया अर्चिषः पूर्वमुक्तत्वेऽपि तस्या गन्त्रा सहानुवर्त्तमानत्वात्तयैव तत्तल्लोकप्रा-

### उभयव्यामोहात् तिसद्धेः ॥ ६ ॥

अनेदं क्रेयम् । देवयानः पन्था अपि भगवतैव सष्टोऽस्ति ।
तथाचोक्तदेतुभिस्तत्र कस्यापि कामनाभावे तत्स्वष्टिर्व्यथां स्यादतो
भगवानेव काँश्च व्यामोहयति ज्ञानिनो मर्यादामार्गीयभक्ताँश्चातस्तत्कामनासिद्धेस्तत्फलभोग इति । यत्त्वार्चिरादिमार्गगन्तृणां देहवियोगेन सम्पिण्डितकरणग्रामत्वेनास्त्रातन्त्र्यं व्यामोहः । अर्चिरादीनां चाऽचेतनत्वेनास्त्रातन्त्र्यं व्यामोहः। कार्यकरणासामर्थ्यमिति
यावद। तेनार्चिराद्यधिष्ठात्वेदैवरितवाद्यन्तइतिसिद्धिमिति व्याख्यानम । तन्न साधीयः। व्यामोहशब्दस्यान्यथाक्वानवाचकत्वेनाऽसामध्यीवाचकत्वाद । तथा सर्यार्चलींकमिप न प्राप्नुयाद, प्रापकाभावादित्युक्तम् ॥ ६॥

तिंरित्येव युक्तम् । भतो यथैकदेशीयानेकप्रामवासिनामकस्मिन् देशे गन्तव्ये तन्मार्गेणैकेन तं प्रतिगच्छतां मध्ये मार्गमनेकनगरप्रा-मादिसञ्जावेऽपि यस्य यत्र किश्चित्कार्ये स एव तत्र विरम्याऽप्रे गच्छत्यन्यस्त्वन्यत्र, न तु सर्वः सर्वत्र तथेत्यर्थः ॥ ५॥

उभयज्यामोहाससिक्येः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नतु तेषामित्यादि \* । अर्थस्त्ववतारणस्य सूत्रव्याख्यानस्य च स्पुटः ।
तथाच, स व नैव रेम इत्यादिश्रुतेः । कृतप्रयत्नापेक्ष इति न्यायाख्य
काँश्चन व्यामोहयन् लीलां करोतीति तद्यं तथेत्यर्थः । पूर्वसूत्रोक्तं
हेतुमर्चिरादिदेवानामातिवाहिकत्वसिद्धावपर्याप्तं मन्वानेसदर्यं यदत्रान्येव्यांख्यातं तद्दूषणायोपक्षिपन्ति च । \* यत्त्वत्यादि \* ।
\* तन्नेत्यादि च \* । \* तथा सतीति \* । गृतणां पिण्डतकरणप्रामत्वेनास्वातन्त्रये सित । तथाचानया रीत्या व्यामोहेनार्चिरादीनामातिवाहिकत्वसाधनमसङ्गतमेवत्यर्थः । किञ्च । यदनर्वास्वतत्वादर्चिरादीनां न मार्गलक्षणत्वमिति । तद्यप नथा । तषां लोकत्वस्य स्वयमण्यङ्गीकृतत्वेनाऽऽप्रलयं तिस्थितस्वस्थाचात् । नापि राज्ञा
प्रेतस्याहःसम्बन्धानुपर्णसः । तेषां लोकत्यास्विरत्वेन विद्ययेष त-

ननु तियुतो वरुणादिलोकपाप्सनन्तरं यस्य ब्रह्मप्राप्तिस्तस्य तल्लोकसम्बन्धी ब्रह्मपापकः पुरुषोऽस्त्युत स स्वत एव तत्प्रामो-तीति संशय उत्तरं पठित ।

वैद्युतेनैव ततस्तच्छ्रुतः ॥ ७ ॥

न हि ब्रह्मप्राप्तिर्विद्युल्लोकसम्बन्धिपुरुषसामध्येनोच्यते, किनतु ब्रह्मसम्बन्धितःसामध्येन। तथाच यत एव लोकात् तत्माप्तिस्ततो
ब्रह्मसम्बन्धिपुरुषादेव । एवं सित विद्युल्लोकात्तत्माप्तौ यो ब्रह्मसम्बन्धी पुरुषः प्रापक उक्तस्तेनैव ततो वरुणादिलोकेभ्योऽपि
ब्रह्मप्राप्तिस्तत्र हेतुमाह । तच्छ्रुरुतेः । तान् वैताद्युत पुरुषो मानस
एस ब्रह्मलोकानामयतीति श्रुतेः । अत्र, एसेति वचनाद्यत एव लोकाद् ब्रह्मपाप्तिभवित्री तत्रैवागस ब्रह्म पापयतीति गम्यते ।
श्रुतौ वैद्युतं लोकमागस तस्माद् ब्रह्मलोकानामयतीत्युक्तमिति
स पुरुषो वैद्युत इत्युच्यते, न तु तल्लोकवासित्वेन । तथा ससेसेति न वदेत तत एव ब्रह्मपापणे ।

त्प्राप्तयुपपत्तेः । अहोरात्रेषु ते लोकेषु सज्जन्त इति ब्राह्मणस्य स्वय-मेव पूर्वे लिखनात् । तेनाहोरात्रन्यायात् समानप्रकरणे लोकपदो-पबन्धाः गन्तिविशेषभोगभूमित्वमेव युक्तम् । अतः पूर्वसूत्रव्या-ख्याने श्रीतानामर्चिरादिपदानां स्वार्थत्यागः । अन्यगतलिङ्गेनान्यं-षामातिवाहिकत्वसाधनम् । लोकपदोपबन्धवैयर्थम् । अत सौत्रप-दस्य स्वार्थत्याग् इति तदुभयव्याख्यानमप्यसङ्गतमित्यर्थः ॥ ६॥

वैद्युतेनैव ततस्तव्छ्रहेतः। सूत्रमवतारयन्ति । \* ननु विद्यु-त इत्यादि \*। \* तछोषसम्बन्धीति \*। विद्युलुंषसम्बन्धी। \* तत्प्राप्नोतीति \*। ब्रह्म प्राप्नोति। सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* न हीत्या-दि \*। इति श्रुतेरिति \*। पञ्चाप्निविद्यास्थवाजसनेथिश्रुतेः। श्रुतौ वैद्युतादित्यस्य गमयतीत्यनेन सम्बन्धाद्योऽर्थः सिद्धाति तमादुः \* अक्षेत्यादि \*। तथा सत्येत्येति न वदेदिति \* तस्य विद्युलोक्तवासित्वे अत एव मानस इत्युक्तः । यदैवं भगवन्मनसि भवस्यैनं मां प्रापयत्विति तदैव प्रापयतीति तथा ।

छान्दोग्ये त्वमानव इति पठघते । तश्चालौकिकत्वं तद्प्युक्तरूपमेवेति न कश्चिद्विशेषः । वाजसनेयके ब्रह्मलोकानामयतीति पठघते । छान्दोग्ये तु ब्रह्मेति । तत्रायं भावः । भक्तं
तु वैकुण्ठलोकं नयति, ते वहुविधा इति ब्रह्मलोकानित्युक्तम् ।
ज्ञानमार्गीयं त्वक्षरं ब्रह्म प्रापयतीति ब्रह्मेत्युक्तम् । अत एवोभयव्यामोह उक्त आचार्येण ॥ ७ ॥

अत्र सिद्धान्तदाढ्यार्थमुक्तमर्थं इस्तिपिहितमित्र कृत्वा बादिरि-मतं पूर्वपक्षत्वेनाह ।

### कार्यं बादरिरस्य गत्युपपत्तेः ॥ ८॥

स एतान ब्रह्म गमयतीसत्र ब्रह्मपदेनाविक्ठतं परमेव ब्रह्मो-च्यते ? उत कार्यक्षो ब्रह्मलोक ? इति भवति संशयः। परस्यः व्यापकत्वेन देशांवशेषगमियत्रोरनपेक्षितयोरुक्तेः कार्यक्ष एव स ब्रह्मपदेनोच्यत इति वाद्रिराचार्यो मन्यते। कुतः। अस्य गन्युपपत्तेः।

सित विद्युताद् ब्रह्मलोकान् गमयतीत्येतावतेव विवक्षितार्थसिद्धेरे-त्येति न वदेदित्यर्थः । \* अत एवति \*। तद्वासित्वादेव । देखं स्फुटम् ॥ ७॥ २॥

कार्यं बार्दाररस्य गत्युपपत्तेः ॥ क्रममुक्तौ मार्गे विचार्यं तत्फलं विचारयतीत्यारायेन सूत्रमवतारयन्ति । \* अत्र सिद्धा-न्तेत्यादि \* क्रममुक्तौ परब्रद्धौव प्राप्यमिति सिद्धान्तस्य दार्क्यार्थ-म उक्तमर्थम् अर्ध्वरादिमार्गो जघन्याधिकारिणां परप्राप्तिसाध-नम् इत्येतमर्थं इस्तपिहितमिव कृत्वा अग्र स्थापनीयत्वादिदानीम-नुक्त्वा तथेत्यर्थः । सूत्रं व्याख्यानुमधिकरणत्वाय विषयसंशयावा-हः । \* स पतानित्यादि \* तथाच ब्रह्मपदश्रुतेर्गनिश्रुतेश्च संशय इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाहुः । \* परस्येत्यादि \* । \* स इति \* ब्रह्मछोकः तस्य परिच्छित्रत्वेन तिस्थितिदेशं प्रयस्य गन्तुर्गतेरुपप-त्तेरिसर्थः ॥ ८ ॥

#### विशेषितत्वाच ॥ ९ ॥

ब्रह्मलोकानामयति ते तेषु ब्रह्मलोकेषु पराः परावतो वसन्ती-ति श्रुतौ बहुत्वेन वामाधिकरणत्वेन च विशेषिता लोकाः । ग-न्तारस्य द्रदेशगया विशेषिता इति न परं ब्रह्म तत्, किन्तु का-यमवेसर्थः। लोकपदं तज्जन्यभोगपरम। तेन तस्यैकत्वेऽपि विविध-मोगज्ञापनाय बहुवचनं घटते । तत्र ब्रह्मशब्दप्रयोगे हेतुमाह ॥९॥

### सामीप्यात्तु तदव्यपदेशः ॥ १० ॥

तस्लोकस्थितानां नान्यलोकव्यवधानं परप्राप्तौ, किन्तु तत एवेति परब्रह्मसामीप्याद् ब्रह्मत्वेन व्यपदेशः कृतः । तुशब्दस्तु वस्तुतो ब्रह्मत्वं व्यविद्धिनित्त ॥ १० ॥

नन्वाब्रह्मभवनाल्लोकाः पुनवार्वात्तनोऽर्ज्जुनेति वाक्यात्ततः पुनरावर्त्तते । अत्र तेपामिह न पुनरार्द्यात्तरस्तीति पठघत इति पर-मेवात्र ब्रह्मशब्देनोच्यत इति माप्ते, उत्तरं पठति ।

#### \* तस्योत \* कार्यस्य ब्रह्मलोकस्य ॥ ८॥

विशेषितस्वाश्व ॥ तस्य कार्यत्वाय हेन्वन्तरं दर्शयतीत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* ब्रह्मलोकानित्यादि \* । \* विशेषिता इति \* अत्र अतौ पूर्वं तानिति गन्तुविशेषणे दूरदेशगन्तारः परामृश्यन्ते । बहुत्वं चोच्यत इति गन्तारस्तथा विशेषिताः । पराः परावतो वसन्तीति प्रकृ-ष्टाः गन्तारः प्रकृष्टान् ब्रह्ममानमितान् संवत्सरान् वसन्तीति आवणा-च्च ब्रह्मलोका विशेषिताः । \* तदिति \* ब्रह्म गमयतीत्यत्र प्राप्य-त्वेनोक्तम् । ननु ब्रह्मपदस्य कार्यब्रह्मपरत्वे श्रुत्यन्तरोक्तलोकपद्वि रोध इत्यतं आहं । लोकपद्मित्यादि ॥ ९॥

सामीप्यानु तद्व्यपदेशः॥ भाष्यमत्राऽतिरोहितार्थम्॥ १०॥

## कार्यात्यये तदध्यक्षेण सहातः परम-ऽभिधानात् ॥ ११ ॥

कल्पसमाप्तौ कार्यस्य ब्रह्मलोकस्य नार्शे सिं तद्रध्यक्षेण चतुर्मुखेन ब्रह्मणा सहाऽतो ब्रह्मणः सकाशाद परमीश्वरं प्राप्ता-सतोऽपुनराद्यत्तिश्वृतिर्न विरुध्यते । अत्र प्रमाणमाह । अभिधा-नादिति । श्रुतौ तथाऽभिधानादिखर्थः । सा तु वेदान्तविज्ञान-सुनिश्चितार्थाः सन्न्यासंयोगाद् यतयः शुद्धसत्त्वाः । ते ब्रह्मलोके तु परान्तकाले पराऽमृताद परिमुच्यन्ति सर्वे इति । परान्तकाल इसत्र परशब्देन ब्रह्मणः पूर्णमायुरुच्यते ॥ ११॥

उक्तेऽर्थे श्रुति प्रमाणत्वेनोक्त्वा स्मृतिमप्याह ।

### रमृतेश्च ॥ १२ ॥

ब्रह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसञ्चरे । परस्यान्ते कृता-SSत्मानः प्रविश्वन्ति परं पद्मिति स्मृसापि स एवार्थः प्रति-पाद्यते ॥ १२ ॥

अत्र सिद्धान्तमाह ।

परञ्जैमिनिर्मुख्यत्वात् ॥ १३ ॥

स एतान ब्रह्म गमयतीसत्र ब्रह्मपदेन परमेव ब्रह्मोच्यते

कार्यात्यये तद्दश्यक्षेण सहाऽतः परमिधानात् ॥ प्राप्यस्य ब्रह्मसामीप्याद् ब्रह्मत्ववाद् इत्यङ्गीकारे विषयश्रुतिविरोधमाशङ्का समाधत्त इत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । व्या-कुर्वन्ति । \* कल्पेत्यादि \* । \* ब्रह्मण \* इति चतुर्मुखात् ॥ ११ ॥

स्मृतेश्च ॥ उत्तानार्थम ॥ १२ ॥

परं जैमिनिर्मुख्यत्वात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अत्रेत्यादि \* । १७०

इति जैमिनिराचार्यो मनुते । कुतः । मुख्यत्वातः । बृहत्त्वादि-धर्मविशिष्टं हि ब्रह्मपदेनोच्यते । ताहत्त्परमेत्र ब्रह्म भवतीति मुख्या दक्तिर्ब्रह्मपदस्य परस्मिन्नेवान्यत्र गौणी । तथाच मुख्य-गौणयोर्मध्ये मुख्यस्यव बलिप्टत्वातः तथा ॥ १३ ॥

### दर्शनाच ॥ १४ ॥

स एनं देवयानं पन्थानमापद्याग्निलोकमागच्छितिस वायुलोकं स वरूपलोकं स इन्द्रलोकं स प्रजापितलोकं स ब्रह्मलोकं मिति काँची,तिकश्चेनग्ग्न्यादिलोकप्राप्तिवद्विशेषेणैव प्रजापितलोकपा-प्यान्तरोकपाप्ति दर्शयित । न हि तत्र ब्रह्मलोकशब्देन कार्यः स उच्यत इति वक्तुं शक्यम् । पार्थक्येन प्रजापित-

पञ्चभिः सूत्रैर्वाद्रिमतोपश्चेषमुखेन पूर्वपश्चमुक्तः ऽस्मिन् सूत्रे जैमिनि-मतोपन्यासमुखेन स्वसिद्धान्तमोहत्यर्थः । सूत्रव्याख्यानं तूत्ताना-ऽर्थम् ॥ १३ ॥

दर्शनाम् ॥ अविद्यादिदोपाणामभावेऽपि कामनायाः सत्त्वात्तन्मात्रेणाधिकारजाघन्याद् गत्युपपत्तो लोकाऽङ्गीकारेण विद्योपतत्वस्य चोपपत्तो सामे प्यनिबन्धनाया गोण्या अप्रयोजकत्वान्निवृत्तिरिति पूर्वसूत्रं मुख्यत्वेन हेतुनैच मिद्धमितिः कार्यात्ययादिसूत्रद्वयोत्तरमर्वाश्यते । तद्नेन चद्दतित्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* स्
एनं देवयानिमन्यादि \* । नतु तैत्तिरीयभाष्ये आनन्दमीमांसायां,
विराट् त्रेलाक्यशरीरो ब्रह्मा समष्टिव्यष्टिक्षपः संसारमण्डलस्थाया
प्रजापतिश्रद्धेनाच्यते । यत्रेते शतं प्रजापत्यानन्दा एकतां गर्च्छन्ति
धमेश्च तान्निमत्तं झानं चेतद्विषयम् अकामहत्त्वं च निरतिशयं यत्र
स एव हिरण्यगर्भ इति शङ्कराचार्यव्याख्यातत्वात्तस्य हिरण्यगर्भस्य यो लाकः स कौशीनिकवाक्यं ब्रह्मलोकपदेन पद्यते हिरण्यगर्भश्च जन्यः । हिरण्यगर्भ जनयाम।स पूर्वमिति श्वेताश्वतरे हिरण्यगर्भे पद्यति जायमानमिति तैत्तिरीयं च श्रावणात् । अतस्त-

छे.कस्योक्तत्वात । अपरं च, ये चेमेऽरण्ये श्रद्धातप इत्युपासते ते-

स्यात्र परामर्शे कार्यता कुतो न वक्तुं शक्येतिचेत् । उच्यते । प्र-जापत्यतिरिक्तस्य हिरण्यगर्भस्य वक्तुमशक्यत्वात् । वेदात्मनःय विदाहे, हिरण्यगर्भाय धीमहि, तन्ना ब्रह्म प्रचोदयादिति तैत्तिरी-यमन्त्रे हिरण्यगर्भो वेदानामित्यंकाद्दशीयविभृत्यध्यायवाक्यं च तस्य वेदात्मकतयैव सिद्धत्वात् । वेदात्मकत्वं च प्रजापतावेव सि-द्धम् । "शब्दब्रह्मात्मनस्तस्य व्यक्ताव्यक्तात्मनः परः। ब्रह्मावभाति वि-ततो नानाशक्त्युपगृंहित"इति तृतीयस्कन्धे प्रजापति प्रकृत्येव वा-क्यःत् । पर्यद्भुः श्रद्धाणि हिरण्यंभीभेपदस्य वेदात्मकत्वादिवोधकस्य वाक्यस्य चाभावात् । नच 'यजुदरः सामशिरा असावृङ्मुर्त्तिर-व्ययः। स ब्रह्मोति विश्वय ऋषिब्रह्ममयो महानिति मन्त्रे तस्य व-दात्मकत्वमुक्तमेवेति शङ्कचम् । तत्र एतार्वाददं सर्वामत्यनेन सत्य-पदार्थे निगमिते इदं सर्वमस्मीत्येवैनं तदाहेत्यनेन एनम् उपास-के तत् पर्यङ्करथं ब्रह्म इत्येवाहित ततुक्तस्य याथाध्ये बोर्धायत्वा तदेतच्छ्लोकेनाभ्युक्तमिति वाक्ये श्रुतिरुक्त्वा इलोकमाह । यजू-दर इति । तत्र यजुदरादिविशिष्टोऽसी ब्रह्ममया महानुषः स ब्रह्मा ब्रह्मसहितो विश्वेय इति वचनव्यक्त्या ब्रह्मविद एव वेदात्मकत्ववा-धनात् । नचतः पूर्ववाक्ये ते ब्रह्मा पृच्छतीति पुँछिङ्कस्यः प्रष्टार ब्रह्मणि निर्देशादत्र यजूदरत्वादिकं प्रष्ट्रपरमेवेति शङ्क्यम् । तत्र ब्रह्म आप्रच्छतीति पद्च्छेदात् । नचात्रैवं पद्च्छेदे कि मानमित शङ्काम् । ततः पूर्वेवाक्ये स ब्रह्मालङ्कारणालङ्कृतो ब्रह्म विद्वान् ब्रह्माभिष्रेतीति । विसुकृतो चिदुष्कृतो ब्रह्म विद्वान ब्रह्मेबाभिष्रेती-ति अभिप्रायक्तमीण ब्रह्माण नपुंसकप्रयोगस्यैव मानत्वात् । तस्मा-दत्र ब्रह्मलोकपदेन नित्य एव लाका प्राह्मः । तथाच पूर्वोक्तर्थात-स्मृत्योः प्रलयविषयत्वेन विषयभेदाश्च ताभ्यामत्र निर्णया युज्यत र्शत तनमतमयुक्तमित्यर्थः। ननु यदीदं स्वस्याभिष्रेतं तदाऽऽचार्येण स्वनामेव गृहीतं स्यान्न तु जैमिनेरतो नैवं सिद्धान्त इति शङ्कायां तन्नामोक्तितात्पर्यमाडुः । \* अपरं चेत्यादि \* ब्रायते इत्यन्तेन \* । ऽिचषमंभिसम्भवन्तीति छान्दोग्यश्रुतिं विषयीक्रस, ह्याचिरादिना तत्प्रथितेरित्युपक्रम आचार्येण क्रतोऽन्यत्राचिःशब्दस्याभावात । तत्र चान्ते, ब्रह्म गमयतीत्युच्यते । तथाच छान्दोग्येऽनुक्तानामन्यत्रोक्तानां लोकानां मार्गेक्यांसद्ध्यर्थं तत्रेत्र सिन्नित्रेशो, वायुमब्दात, तिहतोऽधिवरुणो, वरुणाच्चाधीन्द्रप्रजापती इसन्तेनोक्तः । एवं ससादाविच्षं, ततोऽहस्ततः सितपक्षं, तत उद्गयनं, ततः संवत्सरं, ततो वायुं, ततो देवलोकं, तत आदिसं, ततश्चाऽमानवेन पुरुषेण ब्रह्मपासिरिति निर्णयः सम्पद्यते । एवं सित प्रजापित-लोकादन्यस्य कार्यब्रह्मलोकस्यासम्भवात् तच्छङ्कापि भवितुं नार्हित यद्यपि तथापि व्यासोक्तमार्गेक्यममन्त्रानस्तथाऽवदादिति ज्ञायते । परन्तु वेदार्थनिर्णयार्थमेत्र प्रदत्तत्त्वाद् भगवद्वतारत्वाच्च तदुक्त एव शास्त्रार्थ इति मन्तव्यम् । किञ्च । स प्रजापितलोकं स ब्रह्मलोकामिसत्र ब्रह्मपदस्य परवाचकत्वं तेनापि वाच्यं चेत् तद्दृष्टान्तेनान्यत्रापि तथेव वाच्यम् । वाधकाभावात् ।

<sup>\*</sup> तथाऽवद्दिति \*। जैमिनिरवद्त्। तथाच फलांशे सिद्धान्त-भेदाभावेऽपि मार्गाशे भेद् इति झापनार्थं तदुक्तिरित्यथः। तहिं मार्गभेद् पव कुतो नाद्वियत इत्यत आहुः। \* परं त्वित्यादि \*। ननु व्यासेन स्वनाम्नः कुत्राप्यनुक्तत्वान्मतद्वयमपि पारक्यमित्येव प्रतियते। तथा सित जैमिनिमतस्यादरणीयत्वे कि बीजिमित्यत आन्द्वाः। \* किञ्चेत्यादि \*। \* तेनेति \*। बाद्रिणा। \* अन्यन्नेति \*। अक्षिपुरुषविद्यायां पञ्चाग्निविद्यायां च। \* बाधकाभावादिति \*। गत्युपपत्त्यादिदूषणानां परिदृतत्वेनान्येषां चाभावेन तथात्वात्। तथाच श्रुतिसामञ्जस्यमेव बीजिमत्यर्थः। अत्र बाद्रिमतमुपपन्नं मन्वानाः शङ्कराचार्या पवमाद्वः। आकाशवत् सर्वतगतश्च नित्य

इति श्रुतेः परस्य ब्रह्मणो ब्यापकत्वं, य आत्मा सर्वान्तर इति श्रुतेः सर्वान्तरत्वम, आत्मेवेदं सर्वे, ब्रह्मेवेदं विश्वमिदं वरिष्ठमिति श्रुतेः सर्वात्मकत्वं च निर्द्धारितम् । तत्र व्यापकस्य ब्रह्मणा गन्तृदेशे वि-धमानत्वेन गतुन्तैवेति तस्य गन्तव्यता नोपपद्यते । नच भूमिष्ठं प्रति गताया एव पृथिच्या देशान्तरद्वारेगा गन्तव्यतावदत्राप्युपपद्यत इति वाच्यम् । सर्वात्मकत्वस्यापि गन्तव्यताबाधकत्वात् । अन्य एव ह्यन्यद् गच्छतीति लोकं दर्शनात् । नच बालस्य वार्द्धकवद्नन्यं-त्वेऽपि गन्तव्यतोपपद्यत इति वाच्यम् । निष्कलं निष्क्रियं शान्तं निरवद्यं निरञ्जनम, अस्थूलमनणु, स एष नेति नेत्यात्मेत्यादिश्रुति-स्मृतिन्यायेभ्यो ब्रह्मणः सर्वविशेषश्चन्यतया सिद्धत्वेन तत्र देश-कालविशेषयोगस्याशक्यवचनतया इष्टान्तविरोधन तन्न्यायस्यात वक्तुमराक्यत्वात् । नच जगदुत्पत्तिप्रलयहेतुत्वश्रुतेष्रीह्मणोऽनेकरा-क्तित्वान्न दोष इति वाच्यम् । विशेषनिषधकश्रुतीनामनन्यार्थत्वात् । नचोत्पत्त्यादिहेतुत्वबोधकश्रुतीनामपि ब्रह्मपरत्वात् समानमनन्या-र्थत्वमिति वाच्यम् । तासामेकत्वप्रतिपादनपरत्वात् । तत्र मृदा-दिइष्टान्तवाक्येषु मृत्तिकेत्येव सत्यमित्युपसंहारे एकस्य कारणस्यैव सत्यत्वकथनेन विकाराऽनृतत्वप्रतिपादने तद्धर्माणामुत्पत्त्यादीनामपि तथात्वेन शास्त्रस्य तत्परताया वक्तुमईतया तासां विशेषनि-राकरणश्रुतिशेषताया एव युक्तत्वात् । नचोत्पत्त्यादिश्रुतिशेषत्वं निर्विशेषश्रुतीनामेवास्त्वित शङ्क्यम् । विशेषनिषेधश्रुतीनां निराका-ङ्कार्थत्वात् । आत्मन एकत्वनित्यत्वशुद्धत्वाद्यवगतौ सत्यां भृयः क-दाचिद्प्याकाङ्कान्तरानुद्यंन तत्र पुरुषार्थसमाप्तिबुद्धचुत्पत्तः। न-चात्र मानाभावः राख्याः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपदय-तः। अभयं वै जनक प्राप्तोऽसि, विद्वान विभात कुतश्चन, एत ह वा व न तपति किमह॰ साधु नाकरवमित्यादिश्रुतिभ्यस्तथैव विदुषस्तु-ष्ट्रचतुभवादिदर्शनस्य च मानत्वात्, तथा विकारानृताभिसन्ध्यप-वादां , मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यतीति भेदहष्ट्य-पवादाश्च । न विशेषनिषधश्रुतीनामन्यार्थत्वं शक्यवचनम् । उत्प-त्त्यादिश्रुतीनां तु नैवं निराकाङ्कार्थप्रतिपादनसामध्यमस्ति, यन त-च्छेषत्वं विशेषनिषेधश्रुतीनां वक्तुं शक्येत । तत्र हि, यत्रैतच्छुङ्गमु-त्पतितं तं सोम्य विजानीहि नेदममुलं भविष्यतीत्युपन्यस्य तुदुदः

#### ननु परस्य व्यापकत्वान्निर्विशेषत्वाच्च न गन्तव्यतोषपद्यते ।

कें सत प्रवेकस्य जगन्मुलस्य विश्वेयत्वद्शेनात् । एवं, यतो वा इमा-नीत्यादिश्रुताविप क्रयम् । अतस्तासां सर्वासामैकात्म्यावगमपरत्वा-मानेकशक्तियोगां ब्रह्मण इति । अत्र च ब्रह्मणो व्यापकत्वं निर्विशप-त्वं च गन्तव्यनावाधकत्वेन सिद्धमिति संग्रहेण तद्नुवदन्ति। \* ननु परस्येत्यादि \* उपपद्यत इत्यन्तम् । अथ यत्तैर्जीवस्वरूपविचा-रेणाऽगन्तव्यत्वं साधितं-जीवो नाम कि ब्रह्मणोऽवयवो वा, विकारो वाऽन्यो वा । नाद्यः । एकदेशत्वं एकदेशिनो नित्यप्राप्तत्वाद्गन्तव्य-त्वानुपपत्तर्ब्रहाणो निरवयवत्वप्रसिद्धरेकदेशित्वकल्पनस्याऽनुपपन्न-त्वाश्व। न द्वितीयः । विकारेणाऽपि विकारिणो नित्यप्राप्तत्वात् । परित्यागंऽभावप्राप्तः। पक्षद्वयंऽपि ब्रह्मणः स्थिरत्वेन जीवस्य संसारा-भावप्रसक्तेश्व । अथ तृतीयः पक्षश्चेत् तदाऽपि कि जीवोऽणुव्याप-कां मध्यमपरिमाणो वा । आद्यं सर्वेशरीरवेदनोपलम्भानुपपत्तिः । ब्रितीये गमनानुपर्पात्तः । तृतीये अनित्यत्वप्रसङ्गः । अन्यत्वे, तस्व-मस्यादिशास्त्रवाधप्रसङ्गः। विकारावयवपक्षयोरिप मुख्येकत्वानुप-पत्तिः । सर्वेषु चैतेषु पक्षेषु संसारित्वानतिवृत्तेरनिर्मीक्षप्रसङ्गः । र्भातवृत्ती वा स्वरूपनाशप्रसङ्गी ब्रह्माऽऽत्मत्वानभ्युपगमाद् इत्यंषे जीवविषये मतत्रयं निराकृत्य, ततो भिन्नजीवपक्षे काम्यनिषद्धक-मेप्रिहारपूर्वकं नित्यनेमिक्तिककर्मणां करणमात्रेणेव स्वरूपावस्थान-क्रपो मोक्षोऽपि भविष्यतीति मतमुपक्षिण्य तद् द्रपयित्वा संसायी-त्मनः कर्तृत्वभोक्तृत्वभावस्य विद्यागम्यब्रह्माऽऽत्मत्वावगितमन्तरेण मोक्षप्रत्याशाभावाद्, नान्यः पन्था विद्यतेऽयनायेति श्रुत्या मोक्षे ज्ञा-नातिरिक्तसाधननिवधाश्व तस्य मतस्यासङ्गतत्वं स्थापयित्वा, जीव-स्य परस्मादन्यत्वे सर्वव्यवहारलापप्रसङ्गः, प्रत्यक्षादिप्रमाणाप्रवृत्ति-श्चेत्याशङ्ख्य प्राक् प्रवोधात् स्वप्नव्यवहारवत् तदुभयोपपत्तिमुक्त्वा यत्र हि द्वेतमिव भवति तदितर इतरं पद्यतीत्यादिश्रत्या अप्रबुद्ध-विषये प्रत्यक्षादिष्यवहारश्रावणात् प्रबुद्धविषये च यत्र त्वस्य सर्वः मात्मैवाभू सत् केन कं पश्येदित्यादिना तदभावश्रावणात् । परम्रह्म-विदो गन्तव्यत्वादिविज्ञानस्य बाधितत्वेन न कथमपि गतिरुपपाद- जीवस्याप्यविद्योपाध्यविद्धन्नतादशायां परब्रह्मणि गन्तृत्वासम्भ-वात तन्नाशे च वस्तुतोऽभिन्नत्वात स्वक्षपेणावऽस्थानमेव भवतीति न गन्तृत्वमप्युपपद्यते । तस्यैवाभावात ।

यितुं शक्येत्यन्तेन । तदेतत् संगृह्यानुवदन्ति । \* जीवस्योपाध्यव-च्छित्रत्वदशायामित्यदि \* । \* तस्यैवाभावादिति \* जीवस्यैवा-भावात् । एवं परब्रह्मविदो गत्यभावमुपपाद्य गतिविषयं यत्तैरुक्तं— गतिविषयाः श्रुतयः सगुणब्रह्मविषया भविष्यन्ति । तथाहि । क्वित् पञ्चाग्निविद्यां प्रस्तुत्य गतिरुच्यते. क्वित् पर्यङ्कविद्यां, क्वित्वेश्वा-नरिवद्याम् । यत्रापि ब्रह्मविद्यां प्रस्तुत्य गतिरुच्यतं, प्राणो ब्रह्म कं ब्रह्म खं ब्रह्म, अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहर पुण्डरीक वेष्मत्यादी, तत्रापि वामनीत्वादिभिः सत्यकामत्वादिभिर्गुणैः सगुणस्योपास्य-त्वात सम्भवति गतिः। न क्वचित् परब्रह्मविषया गतिः श्राव्यते। गतिप्रतिपंधस्तु, न तस्मात् प्राणा उन्कामन्तीति श्राव्यते । यः पुन-र्बह्मविद्याप्नोति परमित्यत्र गत्यर्थ आप्नोतिस्तत्रापि पूर्वोक्तेन न्यायेन देशान्तरप्राप्त्यसम्भवात् स्वरूपप्रतिपत्तिरेवयम्, अविद्याऽध्यारोपितं नामरूपप्रविलयापेक्षयार्शमधीयते । ब्रह्मेव सन् ब्रह्माप्येतीतिवादिति द्वष्टव्यमः । किञ्च । परब्रह्मविषया गतिः कि ब्रह्मविदः प्ररोचनाय कि वाऽनुचिन्तनाय । नाद्यः । स्वसंवद्यनैवाब्यवहितेन विद्यासमर्पितेन स्वास्थ्येन तत्सिद्धेः। न द्वितीयः । नित्यसिद्धनिःश्रेयसे चेदनस्या-ऽसाध्यफलस्य विज्ञानस्य गत्यनुचिन्तनापेक्षाया अभावात् । तस्मा-दपरब्रह्माचिपयेव गतिः सा पर्रास्मन् ब्रह्माण नोपपद्यत इति परापर-ब्रह्मविवेकानवधारणेनापरस्मिन् ब्रह्माण वर्त्तमाना गतिश्रुतयः पर-स्मित्रध्यारीप्यन्ते । नच परापरमावेन द्वे ब्रह्मणी नस्त इति शङ्क्यम् । एतद्वे सत्यकाम परञ्चापरञ्च ब्रह्म यदोङ्कार इत्यादिश्रुतिदर्शनात् । कि पुनः परं ब्रह्म किमपरमिति चेद् उच्यते । यत्राविद्याद्यतनाम-कप्रानिपेधनास्थुलादिशब्दैर्बह्योप्रदिश्यते तत्परम् । तदेव यत्र नामक-पार्टिविद्येपाणां कर्नाचिद्विदिष्टमुपासनायोपदिद्यते, मनोमयः प्राण-शरीरो भारूप इत्यादिशब्दैसद्परम् । नचेवमद्वितीयश्रत्यपरोधः शङ्काः । अविद्याञ्चतनामरूपतया परिहृतत्वात् । तस्य चापरब्रह्मा-

जीवत्वद्शायां त्पाध्यवच्छेदाद्गन्तृत्वं जीवस्यापरस्य ब्रह्मणश्चावि-द्यकरूपनामवन्त्वेनगन्तव्यता चोपपद्यते। उपासनाफल्ल्वादस्यगमनस्य उपास्यस्य च सगुणत्वेन तत्त्राप्तरेवोचित्वाच निर्गुणब्रह्मविद्यावतो गन्तृत्वाऽसम्भव इत्युक्तमतो बाद्रिमतेमव साधीयः । नच ब्रह्मपदस्य मुख्यार्थत्वमुक्तरीखाऽत्र सम्भवसतोऽत्राऽमुख्यार्थत्वमेवाऽनुसर्चव्य-मितिचेत् । स्यादेतदेवं यद्योपाधिकमुपास्यरूपं जीवत्वं वा स्याद्, नत्वेवम् । प्रकृतेतावन्त्वं हि प्रतिपेधतीसादिभिस्तद्गुणसारत्वाच्च

पासनस्य तत्सन्निधी श्रुयमाणं, स यदि पितृलोककामो भवतीत्या-दिजगदेश्वयंत्रक्षणं संमारगाचरमव फर्छं भवति । अनिवर्त्तित-त्वाद्विद्यायाः । तस्य फलस्य देशविशेषाऽवबद्धत्वात् तत्प्राप्त्यर्थे गमनम्बिरुद्धम् । आत्मनः सर्वगतन्वेऽप्याकाशस्य घटादिगमनेनेव बुद्धाद्यपाधिगमनेन गमनप्रसिद्धिरित्यवादिष्म,तद्गुणसारत्वादित्य-त्र । तस्मात् कार्यं वादर्शित्यंव स्थितः पक्षः । परं जैमिनिरिति तु पक्षान्तरप्रतिभानमात्रप्रदर्शनं बुद्धिविकासनायेति द्रष्टव्यमिति । त-द्युवद्ग्ति \* जीवत्वत्यादिना \* चेदित्यन्तेन । एव सर्वे तन्मतं संग्र-हेणानूच यत्तेर्गतिश्रुत्युपपादनार्थे पश्चादुक्तं तदेव प्रथमतो दूषय-न्ति \* स्यादेतदेवमित्यारभ्य, निरस्तत्वादित्यन्तम् \*। अत्रायमर्थः। यत्तावत् परब्रह्मणो निर्विशेषमात्रत्वोषपादनाय, सदेव लोम्येति, यता वा इमानीत्यादीनां जगदुत्पत्त्यादिबोधकश्रुतीनामेकत्वप्रतिपा-द्रनपरत्वमुक्तम्, तत्किमुपादानतयैकत्वप्रतिपादनार्थम् ? उत तटस्थ-तयैकत्वप्रतिपादनार्थम् ? । आद्ये तासामुपादानतादिषोधकत्वेन स्वार्थेऽपि नात्पर्यात् सिद्धमनेकशक्तित्वम् । द्वितीयं तु, न प्रमाणमु-पलभामहे । तत्र ताटस्थ्यबोधकपदाभावात् । नच मृदादिद्दष्टान्त-वाक्ये विकारस्य वाचारम्भणमात्रत्वकथनेन तन्मिथ्यात्वस्य मृत्ति-कत्यव सत्यमिति कारणसत्त्वस्य च बोधनात् तदेव मानमिति षाच्यम् । तत्र तथार्थाभावात् । तत्र विकारस्य वाचारम्भणत्वांक्त्या तस्य कारणानन्यताया एव सिद्धेस्तावता तदस्थैक्यस्य साधियतु-मशक्यत्वात् । वाचारम्भणस्य नामधेयत्वविद्यानेन तथा निश्चया-त् । अन्यथा, वाचारम्भणनामधेयपद्योरन्यतरप्रयोगमात्रेण वि-कारमिथ्यात्वसिद्धावन्यतर्वयर्थापत्तेदुर्वारत्वात् । अता घटश-रावादयो यथा मृद एव नामान्तरं तथा प्रपश्चक्षपो विकारोऽपि ब्रह्मण एव नामान्तरमिति तत्र कारणाऽनन्यतायामेव तात्पर्यात् । भगवता सूत्रकारेणापि तथैव सूत्रितत्वात् । अन्यथा तन्मिथ्या-स्वमारम्भणशब्दादिश्य इत्येव वदेत् ।

यथा सुवर्ण सुकृतं पुरस्तात् पश्चाच मर्वस्य हिरण्मयस्य । तदेव मध्ये व्यवशार्थसामं नाना६देशेरहमस्य तहादि-त्येकादशस्कन्यीयभगवद्वाक्याया । धतालामां कार्यक्ये एव नात्प-र्च, न तु तटखेक्यं। एवं कारणसत्यत्यावधारणाद्यि न तटखेक्य-सिद्धः । कारणत्वेनैव सत्यत्वावधारणात् । स्य कारणत्वेनापि कारणसत्यत्वावधारणे कार्यस्य मिथ्यात्वासिद्धी तारस्थ्यीव कार-णतेति तः धेक्यस्येव स्पिद्धिरिति वाष्यमः । आर्रेमेवेदं सवे, प्रद्ये-वदं विश्वमिदं वरिष्डमित्यादिभिस्तदुक्तार्थातिषरेय वसर्थस्य ब्रह्म-त्वावधाणे तन्मिथ्यात्वस्यैत्र वक्नुमज्ञक्यत्यात् नदःवज्ञारणनाचा एबासिद्धेः । अतः, सन्मूलाः सौम्येमा इत्यादिश्रुवेः सृबद्यता का-र्येळ्झ्णमुखेनेव ब्रह्मजिज्ञामाप्रतिज्ञानादन्यथा जगदप्रतीत्यादिदो-पप्रसङ्गाश्च उपादनत्वेनेवेकत्वसिद्धिरित्युत्पत्वादिहेतुत्ववोधकश्रती-नां खार्थेऽपि तात्पर्यस्य दुरपोष्टत्वात् तामां विशेषिकाकारणधु-तिशेषताया एवायुक्तत्वात् । अनन्तराक्तित्वेनेव ब्रह्मणः सिद्धिर-ति न विशेषेनिषेषश्रुतीनां निराकाङ्कार्थत्वम् । तावता ब्रह्मदानस्याsqर्त्तः। नाष्यात्मन एकत्वनित्यत्वशुद्धत्वाचवगत्या पुरुषांथसमा-द्रयवगतिः । भूमविद्यायां भूभैव विजिज्ञासितव्य इत्यादिना नित्य-निर्वावसुखात्मकब्रह्मज्ञानादेव पुरुवार्थवुद्धिसमाप्तिबोधनात्। जीव-ब्रह्मेक्यस्यापि तादात्म्यरूपत्वमव, न तु सर्वात्मनोऽभेदरूपत्वम् । तत्त्वमसीत्यादी तस्य भावमत्त्वामिति ब्युत्पत्त्या तथैव सिद्धत्वा-त् । सर्वात्मनाऽभेदस्य भागत्यालक्षणादोपत्रसत्वेनात्रहमात्रत्वात् । एतञ्च, तद्गुणसारत्वानु तद्व्यपदेश इत्यत्र ब्युत्पादितम् । तद-नन्यत्वाधिकरणे च । तत्र, को मोहः कः शोक एकत्वमनुपद्यत इति

ईशाऽऽवास्यवाक्येऽपि, यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यात्मेव स्पाद् विजानत र्रात पूर्वोर्द्धेन श्रानिनः सर्वात्मभावो वामदेववत्तस्यामवश्रायामुच्यते इति ताइशीनां श्रुतीनामपि पूर्वकक्षाविश्रान्तत्वमेवाश्रत एव आनन्दं ब्रह्मणा विद्वान विभेति कुतश्चनति श्रुताविप मनोवागगो चरनिर-वध्यानन्द्रज्ञानादेव भयाऽमावकथनं युज्यते । एतेनैव विद्रुषस्तुष्ट्य-नुभवादिव्देशनमाप व्याख्यातम् । तस्य यथाधिकारत्वाद् विकारः सत्यत्वमय बाधयति । अन्यथा तेनात्मान्तर्धानानुपपत्तेः । आत्मा-न्तर्धानानन्तर्धानयोर्वस्तुधर्मत्वात् । अन्यथाऽनृतेनात्मानमन्तर्धार्यात र्थ्यार्तावरोधापत्तेः । मृत्योः स मृत्युमाप्नोतीति भेदद्दष्ट्यपवा-इस्तु परब्रह्मस्वरूपगतभदर्दाष्ट्रविषयः । काठके पराश्चि खानीत्या-दिना परमात्मन प्रवोपकान्तत्वात् । उपसंहारेऽप्यङ्गप्रमात्रः पुरुष इति मन्त्रद्वयं तस्येवोक्तत्वात् । अत्रं च, यथोदकं शुद्धं शुद्धमासिन क्तं ताइगव भवति एवं मुनिर्विज्ञानत आत्मा भवति गीतमति मुक्तिद-शायामाप साम्यमात्रवाधनाच । तेन चक्षपश्चश्चरित्यादिना परस्य ब्रह्मण एवंरेपकान्तत्वाद्यथा वृहद्यारण्यकेऽर्थस्तथात्रापीति 🖣 तेनापि विकारस्य मिथ्यात्वीसिद्धः । यत्रैतच्छुङ्गसुत्पतितमिति श्रुत्यापि ज-गरमुळत्वेनेवैकत्वभूरके प्रतिपादितं, न तु ताटस्थ्येन । एवं, यता वेत्यादाविष क्षेत्रम् । अतः सर्वासां श्रुतीन मुपादानकरणकात्म्याव-गमपरत्वाद् विशेषनिषयश्रुतीनां च छीकिकविशेषनिषेधपरत्वात् तासां परस्परसाकाङ्कर्तेच । दोपदोपिभावस्तु यथाधिकारं प्रकरण-बलादनियत इति ब्रह्मण्यकशक्तियामा निरावाध एव । ते। यसैः प्रश्नोपनियद्वाक्यात् परापरं हे ब्रह्मणी अङ्गीकृत्व, यदावि-द्याञ्चननामरूपादिविशेषप्रातपेधनास्थूलादिशदैवेद्योपदिश्यते तद् परम् । यत्पुनर्नामरूपविशेषाणां केन चिद्धिशिष्टमुपासनायापिद्दश्य-तं मनामयः प्राणशरीर इत्यादिशब्दैस्तदपर्रामात प्रतिपादितस्। तत्र कि मानम् । न तावदस्थुलादिवाक्यम्, मनोमयादिवाक्यं च । तत्र परापरशद्धयोरश्रवणात् । आद्ये अक्षरशद्धेनेव रुक्ष्यनिर्देशात् । यदि च मृण्डके, अथ परा यथा तदश्चरमधिगम्यत इत्यक्षर्रावद्यायां परत्वश्रावणात् तद्वेद्यस्थाशरस्य परत्वामण्यते । बाढम्। तदा पुरु-बस्य ततोऽपि परत्वंमव द्रष्टव्यम् । दिव्यो ह्यमूर्त्तः पुरुषः स बाह्याsभ्यन्तरो ह्यजः, अत्राणाद्यमनाः शुभ्रो ह्यक्षरात् परतः पर इति त-

त्रेव श्रावणात् । नस तस्य यावद्विशेषशुन्यत्वम् । तद्रश्रे, एतस्माजाः-यत प्राण इति मन्त्रेण तत एव सृष्टेः श्रावणात् । अग्निमुर्वेत्यादिभि-स्तद्रपोपन्यासाच्च । नाष्यक्षरस्य तथात्वम् । अस्थूलादिश्रावणात्तरं प्रशासनस्य वंदात्वद्रष्ट्रत्वादीनाम् आकाशोपादानत्वस्य च श्रावणन, मुण्डकेऽपि, यत्तददृद्यमित्याद्यक्त्वा, यद् भूत्रयानि परिपद्दयन्तीत्या-दिजगदुपादानत्यसर्वज्ञत्वादीनां श्रावणेन यार्वाद्वरोषशून्यताया व-क्तुमशक्यत्वात् । एवं वाक्यान्तरेष्वाप द्रष्टब्यम् । सर्वत्र एकस्वैव ब्रह्मणः प्रतिपाद्यत्वात् । अत एव श्वेताश्वतरेऽपि प्रधानक्षेत्रश्चपतिर्गु-णेश , यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वमित्यादीन् नानाधर्मबोधकानंव मः न्त्रातुक्त्वा निष्कलं निष्कियमित्युक्तम् । स चा एप महानज आत्मे-त्यत्रापि शारीरब्राह्मणे, अन्नादो वसुदान द्यांत सर्वस्य वशी सर्वस्ये-शान इत्यादयो धर्मा उक्ताः। स वा एप नेति नेत्युक्त्वा, अगृह्यो न हि गृद्यते, अशीर्यों न हि शीर्यते असङ्गोऽसितो न सज्जते न व्य-थत इत्येवं निषेघो विवृतो, न तु यावद्धर्मपरत्वेनेति द्वप्टब्यम् । अतो यत्रोत्कर्यस्य विश्वान्तिः । अक्षराद्वा यदुत्कृष्टं तदेव पर्रामिति मन्तन्यम् । उक्तमुण्डकश्रुतेः । अन्यक्ताद् पुरुषः, पुरुषान्न परं किं-ञ्चित् सा काष्टा सा परागतिरित काठकश्रुतः । अम्भस्यपार इत्युप-क्रम्य, अतः परं नान्यद्णीयसः हि परात् परं यन्महतो महान्तमितिः तैत्तिरीयश्रुतेश्च । पुरुषस्य च विरुद्धधर्माश्रयत्वमेश्यस्वेव प्रांतपादि-तम् । एतद्व परत्वम् । गीतासु च 'अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम् । ये प्राप्यः नः निवर्त्तन्ते तद्धाम परमं ममः । पुरुषः स्र पर: पार्थ भक्त्या लक्ष्यस्वनन्ययेति । द्वाविमी पुरुषी लोके क्षरक्षा-क्षर एव चै। क्षरः सर्वाणि भृतानि कृटस्थोऽक्षर उच्यते । उस्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः । यो लोकत्रयमाविदयः विभर्त्यस्ययः ईश्वरः । यस्मात् क्षरमतीतोऽहमराक्षरादर्गि चोक्तमः । अतोऽस्मि लोंक वेदे च प्रथितः पुरुषांत्तमं इति तदुपबृंहणात् । अन एव, न तत्समञ्चाध्यधिकञ्च दृश्यते इत्यादिषु तस्य समाध्याधिकनियधाऽपि युज्यते । नच पुरुषोत्तमाक्षरयोः परापरभावाङ्गीकारे अद्वैतश्चितिश्चि-रोधः । गणितागणितानन्दत्वधर्मभेदेऽपि वस्त्वभेदेन द्वैतामाचे तदः-भावःत् । अभित्रादिवदद्वैनविरुद्धसम्पद्रपत्वेनाभेदस्य नादातम्या-त्मकत्वात् । अथवा शब्दब्रह्मवेद्यं परं, शब्दब्रह्मवाऽपरम् । पद्यस्क-

न्धे चित्रकेतुं प्रति, शब्दब्रह्म परं ब्रह्म ममोभे शाश्वती तन् इति भ-गवद्वाक्यस्य 'द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये शब्दब्रह्म परं च यत्। शब्दब्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छतीत्यादिवाक्यस्य च स्वारस्यात् । एतद्वै सत्यकाम परं च ब्रह्मेति वाक्यविचारेऽप्योङ्कारस्य, एतद्वै य-जुस्त्रयीं विद्यां प्रतीति श्रुतेः सर्ववेदमूलत्वेन वाच्याभिन्नत्वेन चाभ-युक्तपत्वं प्रतिज्ञाय तदभिष्यानफलकथने एकद्वित्रिमात्राध्यानेनर्ग्यजुः-सामभिमेनुष्यलोकसोमलोकसूर्यलोकेषु यथायथं महिमानुभवं फल-मुक्तवार्र्ड्सचतुर्थमात्रेणोङ्कारण ध्याने, अथर्वभित्रहालोकप्राप्ति चो-क्त्वा, स पतस्माज्जीवघनात् परात्परं पुरिशयं पुरुपमीक्षत इति फल-मुक्तम् । शङ्कराचार्यमतेऽत्र त्रिमात्र एवोङ्कारोऽङ्गीकृतः । स पाठा यद्यपीदानीन्तनेक्यः पुम्तकेक्यः, पार्टिभः पट्टयमानात् पाठाच विरु-ध्यते, तथापि जिमात्रध्यानेऽपि, अर्थमत्येतेनैवाक्षरेण परं पुरुपमिन-ध्यायीत स तेजीस परे सम्पन्नो यथा पादोदरस्त्वचा विनिर्मुच्यत एवं हैव स पाप्सना विनिर्मुक्त इत्येतावता प्रन्थस्य स एतस्माज्जीव-घनात् परात् परं पुरिवाय पुरुषमीक्षत इति अन्थस्यात्रिस्थाके**कद्र**-यस्य च वर्तमानत्वेन शब्धत्रहा अपरं मृत्युमनमात्राप्रतिपाद्यं वाऽपरं जीववनस्यो यो हिरण्यगर्भः क्षरः पुरुषस्तस्मात् परमक्षरं ब्रह्म । परं नतोऽपि यः परः पुरिशयोऽन्तर्यामी उक्तः क्ष्रोकेऽपि तमोङ्कारेणैवा-ऽयंननान्वीत विद्वान्यत्तच्छान्तमजरममृतमभयं परं परायणं चेत्युकः स एव पर इति सिद्ध्यति । तथाचात्र परायणं चेति चकारादक्षरात परः पुरुषोऽपि परं परायणं यस्येति योगादश्वरधामवासी बोधितः। नेन मुण्डकवर्ष्वाबाष्यर्थः । अपरं तु ब्रह्म वेदात्म<mark>कं हिरण्यगर्भस्य</mark>-शब्दब्रह्मात्मकत्वात् । किञ्च, सृभिहोत्तरतापनीये, सैपा विद्या जगत् सर्वामात सर्वस्य जगतोऽविद्यात्वश्रावणेऽपि न सर्वस्य जगतस्रथात्वः म । उपसंहारे, तस्मादात्मन एवं त्रेविध्यं योनित्वमपीति निगमना-त्। इदं यथा तथोपपादितं द्वितीयस्य प्रथमं पादे, दृद्यते त्विति सू-त्रे । मुण्डके, यथोर्णनाभिः सजते गृह्णते चेत्यादिना अक्षरात् सृष्टि-मुपक्रस्य तस्मादेतद् ब्रह्मनाम रूपमन्नं च जायते तदेतत्सत्यमिति नि-ु गमनात । तदेतद् ऋषि पश्यन् वादेवः प्रतिपद इत्यादिश्चत्युक्ताऽवा-चित्रब्रह्मविद्यत्यक्षविषयत्वात् । व्यावहारिको नामक्रपप्रपञ्चः, स्वो-त्कृष्टसत्ताकतत्प्रपञ्चपूर्वकः, मायिकप्रपञ्चत्वादैन्द्रजालिकादिप्रपञ्च-

वदित्यत्र साध्यविदोषणत्वेनानुमितिविषयत्वाच्च । अतो नामरूपा-दीनामपि न सर्वेषामाविद्यकत्वमिति सिद्धाति । एवं सति मनोमयः प्राणशरीरो भारूपः। अयमात्माऽपहतपाष्मा विजरो विमृत्युर्विशो-को विजिघत्सार्अपपासः सत्यकामः सत्यसङ्कल्प इत्यादिषु शाण्डि-ल्यद्हरभूमविद्याप्रभृतिवाक्येष्वपहतपाष्मसत्यकामादिशद्धैसत्तर्द्धि-रोषणविशिष्टं यदुपासनायोपदिश्यते तस्याविद्याकृतनामरूपविरोष-विशिष्टत्वं कुतोऽवधारितं येन तस्यापरब्रह्मत्वमुच्यतं । नः तावदुपा-सनाविषयत्वात् । उपासनाविषये तथात्वनियमस्य काप्यसिद्धत्वन प्रमाणश्रुत्यत्वात् । नच, यन्मनसा न मनुते येनाहुर्मनो मतं तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं र्याददमुपासत इत्यादितलवकारश्रुतेशित युक्त-म् । तत्र तथार्थाभावात् । नेदामित्यनेन मनोवागादिनिपेघोत्तरम्, इदं ब्रह्म विद्धि यदुपासत इत्यर्थात् । अन्यथा द्वितीयेदङ्कारप्रयोगवैय-र्थ्यप्रसङ्गादित्येवं प्रागेवोपपादितत्वात् । तदेव ब्रह्म त्वे विद्धीति वि-धीयमानज्ञानविषयस्य ब्रह्मणः पूर्वे, न तत्र चक्षुगेच्छतीत्यादिना या-वत्करणागम्यनाया उक्तत्वात्तस्य ज्ञानम्य प्रत्यक्षादिऋपनाया वक्तु-मशक्यत्वादुपासनाम्,पत्व एव पर्यवसानन तक्विपयस्य परस्याप्यपर-त्वापत्तश्च । नाष्युपशान्तत्वाभावात् । सर्वत्र परस्य ब्रह्मण एकत्वन तस्य च विरुद्धधर्माधारताया उपपादितत्वेन तद्भावस्यवाभावात् । एतेनेव, अवचनेनेव प्रावाचेत्यनेनापि प्रत्यवस्थानम्युक्तम् । तत्राष्यु-पशान्तत्वस्यैवोक्तत्वात् । लैंकिकयावद्धर्मगहित्येनेव तत्सिद्धेश्च । प्रवामन्द्रो मायाभिरित्यादिवाक्यानामन्युभयळिङ्गाद्यधिकरणविचार एव विचारितत्वान्न तैरापि प्रत्यवस्थानावकाक्षः । अतः पर्गावद्यासू-क्तानामन्यत्राष्युक्तानां परब्रह्मधर्माणामनाविद्यकत्वाद्छोकिकेनोना-गुणैर्युक्तमप्युपास्यरूपं नापरब्रह्मरूपीमीत नीपाधिकम् । एवं जीव-त्वमपि नौपाधिकम् । अशो नानाव्यपदेशादित्यत्र जीवस्यांशत्वेनैव निर्द्धारितत्वात् । श्वेताद्वतरे, मायां तु प्रकृति विद्यानमायिनं तु म-हेइबरम्, अस्यावयवभूतेस्तु व्याप्तं सर्वमिदं जगदिति कण्ठतोऽवय-बत्बोक्तेश्च । घटसंवृतमाकाशं लीयमाने घटे यथा । घटो लीयंत नाकाद्यं तद्वज्ञीवो नभोपम' इति विन्दुम्तोकश्रुतौ नभोपम इति इ-ष्टान्तोऽपि लयाभाव एव, न त्वनंशत्वे। इतः पूर्वस्मिन्, 'एक एव हि भूतात्मा भूते भूते व्यवस्थितः । एकधा बहुधा चैव दृश्यते जलचन्द्र-

तद्व्यपदेश इसाद्यधिकरणैः श्रुसर्धनिर्णयेन ब्रह्मणि विशेषा-णामौपाधिकत्वस्य जीवपुरुषोत्तमाभेदस्य च पुरस्तादेव निरस्त-त्वात । नच व्यापकत्वं गन्तव्यत्वे वाधकम् । प्रारब्धभोगं विना तत्वाप्यसम्भवाद् यदा यत्र तद्धोगसमाप्तिस्तदा तत्र तत्प्राप्तेर्नि-ष्यत्यूहत्वात ।

विद्'ति मन्त्रे जलचन्द्रदृष्टान्तेनांशप्रवेशद्वारिकायाः सर्वभूताधि-करणकिष्येतवीधितत्वाक्षिष्कलश्चेतस्तुनांशत्ववाधकत्वम्। सविद्व-कृष्ठिद्वविद्यत्मये। निरित्यादिभिः पूर्वमन्त्रेनीनाधमीणां क्रियाणां च वेष्यंतन जीवानामवयवरूपतायाश्च पूर्वमुक्तत्वेन, नित्यो नित्यानां चतनश्चेतनानामिति भदस्य बोधनेन ब्रह्मणां विरुद्धधमीधारत्व एव तक्तात्पर्यावगमात्। अविद्यया विस्मृतस्वस्वरूपं ब्रह्मीव जीव इति पक्ष-स्यापि, तक्त्वमसीति वाक्यांचचारे लक्षणादोषग्रामेनैव निरस्तत्वात्। ब्रह्मणि प्रदेशानङ्गीकारेण निष्यदेशे तिस्मन्नविद्यासम्बन्धाऽङ्गीकारे सर्वस्य जीवनापक्तश्च तस्याप्यप्रयोजकत्वात्।

विकारप्रतिविभ्वाभाम्पयक्षाणामिष्, नाऽऽत्माऽश्रुतेरित्यादिस् ऋविचारे एव निरम्तवात । जीवे ब्रह्मत्वव्यपदेशस्य सुपुप्तिसाक्षिभृतप्राह्णहरू घान्तेन गौणतायास्तद्गुणमारत्वाधिकरण एव माधितत्वाध । तन्साजीवेंऽशत्वमिष दुरपोहम् । तदेतदुक्तं, स्यादित्यारभ्य \* निस्तरत्वादित्यन्तेन \* तथाच अपरस्य ब्रह्मणो गन्तव्यत्वमिवद्यावतश्च गन्तृत्वं विद्याकृतं तदा स्याद्यदि भगवदुषदिश्चितो ब्रह्मणः परापर्विभागो वा जीवस्य सर्वात्मना ब्रह्माभेदो वा श्रुतिस्मृतिस् ऋतात्पर्यगोचरः स्यात् । स एव तु नास्तीति वृथा वाद्यर्गतायहाडम्बर इत्यथः । नजु न वृथा, ब्रह्मणो व्यापकत्वक्षपस्य गन्तव्यताबाधकस्यापित्वत्वत्वत्वत्यत आहुः । \* न चेत्यादि \* तथाच प्रतिबन्धकामावस्य सहकारितायास्त्वयाऽण्युपगतत्वाद् यत्रैव प्रारब्धक्षपस्य प्रतिवन्धकस्य यथा यदाभावस्त्रत्वेव ब्रह्मप्राप्तिरिति गमनस्य प्रारब्धनिवारणार्थत्वाद् ब्रह्मणो गतत्वेर्जप न गन्तव्यत्वानुपर्यत्तिरत्यर्थः। नजु भवत्वेवं परब्रह्मणो गन्तव्यत्वानुपरित्तर्वारस्यापि गतिश्रुतीनां भवत्वेवं परब्रह्मणो गन्तव्यत्वानुपरित्तरिहारस्थापि गतिश्रुतीनां

किश्च । उपास्यक्ष्पाणां सर्वेषां निर्गुणत्वमेव उपासकस्य, परं सगुणत्वेन तत्तारतम्याद फलतारतम्यम् । यस्तु भगवदनुग्रहेष पाकृतगुणरहितोऽभृद स निर्गुणब्रह्मविद्यावानित्युच्यते । ताहशस्येव मुक्तिप्रकारद्रयमुक्तं, सद्योमुक्तिक्रममुक्तिभेदेन ।
न तस्माद प्राणा उत्क्रामन्त्यत्रैव समवलीयन्ते ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येतीखादिश्चितिस्तु पारब्धरहितविषया । निर्गुणब्रह्मविद्यावतोऽपि पारब्धभोगस्तु त्वयाऽपि वाच्योऽन्यथा प्रवचनासम्भवेन
झानमार्ग एवोच्छिचेत । ते ब्रह्मक्षेके तु परान्तकाल इति श्चितिराप परान्तकाल एव येषां प्रारब्धभोगसमाप्तिम्तद्विषयिणीति मनत्व्यम् । अन्यथा वेदान्तविज्ञानेखाद्यक्तधर्भविशिष्टानां मुक्ती
विल्डम्बो नोपपद्यते इति दिक् ॥ १४ ॥

पश्चाग्त्यादिविद्यास्त्रपि द्रशेनात्तामां परवित्याङ्गत्वं नामाधारणम्। अपरविद्यासु च विषयः सगुण एव । अतम्तद्पासने तत्कतुन्यायात् संगुणमेव फले युक्तम् । तथा स्तृति तद्व गन्तब्ये प्रयुक्ते ब्रह्मपदं सान मीष्य एवं नेतन्यम् । एवं यत्र लांकपदसर्माभन्याहृतं ब्रह्मपदं, तत्रापि ले किवशेषणभूतम् । लोकत्वं च कार्यत्वातयतामिति तवापि कार्य-स्येव गन्तब्यता । एवं बहुषु स्थलेषु कार्यत्वे गन्तब्यस्य सिद्धे पर-विद्यास्त्रीप तथाङ्गीकार्थीमत्यारायन यत्तैः स्वचित पञ्चारिनविद्यामित्या-दिनोक्तं प्रत्नोत्तरमाहुः \* किञ्चत्यादि \* पञ्चाग्निविद्यादिष्वप्युपास्य-रूपाणां प्राकृतगुणरहितत्वमेव । राद्ध इति चन्नातः प्रभवादित्यत्र वै• दिकपदार्थानां सर्वेपामाधिदैविकत्वेन भगवद्ययवरूपत्वस्थापनात । तत एव लोकेष्वपि नित्यत्वम् । एवमन्येष्वप्यपास्यक्षेपष् द्रष्टव्यम् । नचापरास् पुरुषयङ्गादिविद्यास् जवन्यफलोक्तिविरोधः । उपासक-स्य सगुणत्वेन तस्य जघन्यफलमेव कामिर्तामित तदर्थे तत्र तत्कथ-नात । एवं परविद्यार्स्वाप वाध्यम् । अतः उपासकाधिकारतारतस्था-देव फलतारतम्यं फलविलम्बश्च । नचापास्यरूपाणां सर्वेषां निर्ग-णत्व विद्यानामपि तथात्वात सगुणब्रह्मविद्यावान्निर्गुणब्रह्मविद्याचा-

### नच कार्ये प्रतिपत्त्यभिसन्धिः॥ १५॥

निति व्यवहारभेदलोपप्रसङ्गः राङ्कनीयः । यस्तु भगवद्गुत्रहेण प्रा-कृतगुणरहितोऽभूत् स निर्गुणब्रह्मविद्यावानित्युच्यते । यस्तद्भिन्नः स सगुर्णावद्यावर्गनत्युपपत्तः । एवं सति य आद्यसादशस्यैव सद्योमु-क्तिक्रममुक्तिभेद्गिन्नं प्रकारद्वयम् । तत्र प्रारब्धगहितस्य सद्यामु-क्तिप्रकारो, न तस्मात्प्राणा उत्कामन्तीत्यादिनांच्यते । तद्वतः क्रम-मुक्तिप्रकारस्तु शतं चैका च पुरुषस्य नाड्यः, तेऽर्चिरभिसम्भवन्ती-त्यादिभिः । नच निर्गुणब्रह्मावद्यावतः सर्वस्य प्रारब्धसून्यत्वमिति वक्तुं शक्यम् । तथा साति तस्य शरीरराहित्यप्रसङ्गेन प्रपञ्चनाद्यनु-पपत्या ज्ञानमार्गोच्छेदापसः । नच चरमवृत्यभावाच्छरीरस्थितिरिति यक्तम् । शब्दादपरोक्षवादिनः साक्षात्कारोत्तरं प्रारब्धातिरिकस्य वृत्तिचारम्यहेतावेक्तुमशक्यत्वात् । अतस्तेनेव गत्युपपत्तिस्तन्निवृ-त्तिप्रकारयोधनार्थमेव गानश्रातः । अतः परविद्यासु सा प्रराचनार्था वा, अनुचिन्तनाथी यीत विकल्प्य तद्दृषणमृष्यसङ्गतमेव । नच, ते ब्रह्मलोके त्वितिश्रुतिच्याकोषः । येषां पगन्तकाल एव प्रार्व्यमोग-समाप्तिस्तेवामेय तत्र सर्वपद्न परामशीत्। तत्र संगुर्णावद्यावत्परा-मर्शाङ्गाकारे तु नेपां वेदान्तार्थानभिज्ञत्वादविद्यावेन्वेनाराद्धसन्व-त्वाच न पूर्वाद्धींकस्य वेदान्तविज्ञानेत्यादिविशेषणद्वयस्य बाधः स्यात् । अतो यदत्र तैः प्रतिपादिनं तत् सर्वे श्रुतिविरुद्धत्वादसङ्ग-तम् । किश्च तैरपि कचिद्दीणः राव्दो रुष्ट इति नैतावता राव्दप्रमाण-केऽर्थे गोणी करुपना न्याय्या । सर्वत्रानाइवासप्रसङ्गादिति, तिन्निष्ठ-स्य मोक्षोपदेशादिति सूत्रव्याख्याने यदुक्त तद्पि विस्मृतम् । अथ-वा। ईक्षतिसूत्रावतारणं वदान्तवाक्येभ्य एव युक्त्वाभासवाक्याभा-सावष्टम्भाः सांख्यादिवादिन असिष्ठन्ते । तत्र पदवाक्यप्रमाणक्षेन आचार्येण वेदान्तवाक्यानां ब्रह्मावगतिपरत्वव्रदर्शनाय वाक्याभास-युक्त्वाभासप्रतिपत्तयः पूर्वपश्लीकृत्य निराक्रियन्त इति कथनाऌश्लणां विरहश्य वेदान्तव्याख्यानमाचार्यस्येव संमतं, नास्माकमिति बोर्छ-र्तामति प्रभुचरणेर्दिक्पदप्रयोगेण द्वापितम् ॥ १४ ॥

नच कार्ये प्रतिपत्त्यभिसन्धिः ॥ एवं प्रतिक्षकमतान्तरपरि-

अपिच। ब्रह्मविदाप्नोति परिमिति सङ्क्षेपेणोक्त्वा, तदेषा अधुक्ते-ति तद्विवरिकाम ऋचं परतुस सोक्ता, ससं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन् । सो अञ्चेषक्रमानुरोधेन परेणेव ब्रह्मणा विपश्चितेति । अञोपक्रमानुरोधेन परेणेव ब्रह्मणा सह सर्वकामभोग छक्षणा प्रतिपत्तिरुच्यत इति कार्यक्षेप वस्तुमाने प्रतिपत्तिनं क्वापि श्रुतेरिभेषेता ऽतो ऽत्रापि परमेव ब्रह्मपदेनोच्यते । ऋगर्थस्त्वानन्दमयाधिकरणे प्रपश्चित इति ना-वोक्तः ॥ १५ ॥

हारेण जैमिनिमतस्यैव सिद्धान्तत्वमिति हदीकृत्य प्रकृतं सूत्रं पठित्वा व्याचक्षते । \* अपिचेत्यादि \* । \* सोक्ति \* । ऋगुक्ता । \* उप-कमानुरोधेनेति \* आप्राति पर्रामत्युपक्रमानुरोधेन ।

तथाच ब्रह्मगमयतीत्यत्र परब्रह्म प्रापयतीत्यंवार्थः । यतः परब्रह्मप्राप्तिमेव परमफलत्वेन ब्रह्मविदामोति पर्मान्यत्र श्रावियत्वा, सत्यं
ब्रानिमित तांद्ववरणिचं परेण ब्रह्मणा सद सर्वकामभोगलक्षणा प्रतिपत्तिरूच्यते इति । अतो हेतोः कार्यक्रपं वस्तुमात्रे प्रतिपत्तिः । पद्
गता, पदनं पत्तिः संसारगतिप्रतिकृता पत्तिगतिनं कापि कार्ये शुतेरिभिषेता,प्रजापतेः सभा वेदम प्रपद्य इत्यत्रापि पूर्वमथ्य इवेति मनत्रे ब्रह्मलोकस्याकृतत्वं श्रावियत्वा, आकाद्यो वे नामेत्यत्र तद् ब्रह्म
तद्मृतं से आत्मेति नित्यस्येच ब्रह्मणः श्रावणात् पूर्वकाण्डेऽि, यन्न
तुःखन समिन्नभित्यत्रात्मसुखस्येच स्वर्गत्वेन श्रावणादतोऽत्रापि
ब्रह्मपदेनाक्षरं परब्रह्मव गन्तव्यत्वेनोच्यत इत्यर्थः । इदमेव च मतं
व्यासचरणानां सिद्धान्तीयत्वेनाभिष्ठेतम् । पतद्व्यवहितमेवाप्रतीकालम्बननयनिचारात् । अन्यथा तु वेपरीत्येन मतद्वयमुक्त्वा तत्र
नयनं विचारयेदिति ।

अन्ये तु । प्रजापतेः सभां वेदम प्रपद्ये, यशोऽहं भवामि ब्राह्य-णानां यशो राश्वामिति छान्दोग्यसमाप्तिस्यां श्रुतिमुदाहृत्य, नायं कार्यविषयः प्रतिपत्त्यभिसन्धिः सम्प्राप्तिसङ्कल्पः । आकाशो हवे मामकपयोर्निवेहितेति परब्रक्षण एव प्रकृतस्वात् । यशोऽहं भवामीति सर्वात्मत्वानुक्रमणात् । न तस्य प्रतिमा अस्ति यस्य नाम महद्यश इति ब्रह्मनामनिर्देशाश्चेति व्याकुर्वेन्ति ।

भास्कराचार्यास्तु—सगुणब्रह्मविद्याविषयेव गतिर्निगुणब्रह्म-विदो गतिर्नोपपद्यते । परस्य सर्वगतत्वेन प्राप्तत्वात् । न हि गत-विषया गतिरुपपद्यत इत्येवं शाङ्करं मतमनूद्य तदेवं दूषयन्ति । तथा-हि। यदि निगुणविद्यासु गतिरनुपपन्ना तर्हि सगुणास्वष्यनुपपत्तिस्तु-ल्या। तत्रापि सर्वेगतस्यैव ब्रह्मण उपास्यंत्वात् सर्वेगतगुणानामाका-शीयपरममहत्परिमाणपृथक्तवादिवत् सर्वगतत्वात् । किञ्चापहृतपा-प्मत्वाद्यः संसारविनिवृत्तिहतवो यस्य गुणाः स परमात्मेत्युच्यते। यस्येत न सन्ति स संसारीति तद्भिन्नस्य परमात्मनः पराभिन्नत्वात्। अथ सत्त्वादिगुणयोगादमी गुणा आरोपिता, न तु स्वाभाविकास्तदा-पि तद्वसयोपास्यमानं सगुणं ब्रह्म तु नाऽब्रह्म भवति । न ह्यारोपि-तलौहित्यगुणयोगे स्फांटकोऽस्फिटको भवति । न वा स्वाभाविकः स्य प्रकाशस्य प्रत्याख्यानेऽग्निरनिप्तर्भवति । न वा द्वव्यप्रत्याख्या-ने गुणा नास्ति । वस्तुन उभयात्मकत्वात् । वि<mark>क्रानमानन्दं ब्रह्</mark>ग, भानन्दो ब्रह्मेति श्रुतेः । शतगुणितात्तरक्रमेणानन्दप्रतिपादनात् । यदि चैतन्यमात्रं ब्रह्म, तदा आनन्दगुणापदंशोऽनर्थकः स्यात् । नचाकस्माद्र्थवाद्व्वकल्पना युक्ता । यथाश्र्वग्रह्णेऽनुपप्रयभावात् । अस्थृळादिश्रुतिस्तु प्रपर्ञ्चानराकरणपरा । स एको ब्रह्मण आनन्द इति त्वमाधारणां गुणात्करोऽपकर्परहितो व्यपदिष्ट इति । यदि च श्रृतं नाद्रियतं, तदा अपवर्गाऽप्यर्थवादः किं न भवति । अत एव सर्वशक्तित्वं स्नप्नत्वमिन्याद्यः परस्याऽसाधारणा<sup>-</sup>गुणाः न केर्नाचत् प्रतिषेद्धं शक्यन्ते । गुणकृतं कार्यकृतं च नानात्वं यह-र्शितं तद्दसाकं न दोपाय, प्रत्युताऽलङ्काराय । भिन्नाभिन्नात्मकव-स्तुक्रयोपगमात् । अतः सगुणनिर्गुणयोर्भेदस्यानुपपन्नत्वाद् ब्रह्मेक-मेविति सगुणविद्यावतोऽपि गतिरनुपपन्ना । तस्यापि तद्भावाप-त्तः । न हि प्राप्तमेव प्राप्तव्यं भवतीति त्ववुक्तेनैव हेतुना गतिश्च-तया क्षे प्रवेशयितव्याः। किञ्च । संसारिणांऽपि खक्पतो गतिनी-पपद्यते । तस्याऽपि लिङ्गशरीरगमनादेव गमनात् । नजु ससारी जीवो नाम परमात्मन आभास इति तस्य परिच्छिन्नत्वाद

गतिरुपपद्यत इति चेत्, कोऽयमाभासो नाम १। किं वस्तुभूतोऽथाऽव-स्तुभूतः ? यदि तावद् अवस्तुभूतस्तदा तस्य स्वर्गापवर्गयोरधिकारा-भावः शशविषाणवत्।अथ वस्तुभूतः सर्वगतश्चेत्यभावः।अणुपरिमाण-त्वं मध्यमपरिमाणत्वं च भवता नेष्यते, यच्चाणुत्वं तद्वयौपचारिक-मिति लिङ्गगमनादेव गमनं पूर्वोक्तमभ्युपगन्तब्यम् । नचास्माभिरियं गतिः कल्पिता । श्रुतयोऽत्र प्रमाणम् । परिवद्यासु च गतयो लक्ष्य-न्ते। एतेन प्रतिपद्यमाना इमं मानवमावर्त्ते नावर्त्तन्त इति । तद्य-ह वै तिद्धापृत्ते कृतिमत्युपासते तं चान्द्रमसमेव लोकमभिजा-यन्ते । ते एव पुनरावर्त्तन्ते तथोत्तरेण तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्ध-या विद्ययाऽऽत्मानमन्विष्यादित्यमभिजायन्ते, एनद्वै प्राणानामायतन-मेतदमृतमभयमेतत् परायणमेतस्मान्न पुनवर्त्तन्त इति बदने, मु-ण्डके च, सूर्यद्वारंण ते विरजाः प्रयान्तीति । कठवर्छीषु च पर्राव-द्याप्रकरणे, शतं चेका च हृदयस्य नाड्य इति । परिवद्यायामेव चैतरेयके श्रूयते । अस्मालांकादुत्कस्याऽमुष्मिन् स्वर्गे लोके स-वीन कामानाप्त्वाऽमृतः समभवदिति । एवं तत्र गीतास चा-बृत्यनावृत्ती विभागेनोक्ते । अमृतत्वं हि भेजिर इति पुराणेषु च । ननु गतिश्रुती वाजसनेयके इहेति विशेषणादिह कल्पेऽनाव-त्तिः कल्पान्तरेऽस्यावृत्तिरितिचेत् । न । श्वाभृत इति वद्नुवादा-त । यथा राजसूरे ब्रह्मणी गृह महिष्या गृह इत्येवमादिना द्वादश हवींपि प्रत्येकं कर्त्तव्यानीति विधाय इवाभूतेः निवेपिद्रयुक्तम् । तत्रैकार्रमन् कते पुनरपि श्वांभूत इत्युपतिष्ठते तद्वत् । इह कल्प इह कल्प इति सर्वेकल्पन्याप्तिराकृतिनिर्देशात् । अपिचह युगंऽवा-न्तरं कर्रे अन्यस्मिन् वेत्यनध्यवसानाद् आकृतिवादां युक्तः । अर्थवादसमाम्नातानां ग्रहेकत्ववद् वाक्यभेदात पदानार्हासर्विधी-यते युगपत् सर्वेकल्पानार्श्वात्ररेवावतिष्ठते । तत्रास्मिश्रव कल्पे न कल्पान्तर इति अपरस्मित्रयें विधीयमाने वाक्यमेना वर्नि-वारः। यथा ब्रहं सम्मार्धिति सम्मार्गे विधीयमाने सर्वब्रहेषु ब्रा-ति: । तत्रैकस्येति पुनर्विधीयमाने वाक्यभेदस्तद्वद्वत्रापि अनावः त्तिने विधीयते । तदानीमिहेति पदं कि विशेषणं स्यात् । तस्मा-दिहपद्मनुवादोऽत एव काण्वानामिहपदं न पष्ठ्यते । तस्माद-र्चिरादिना गत्वा परमात्मनि लिङ्गप्रलयो न प्रागिति श्रुतिसामर्थ्या-

# अप्रतीलम्बनान्नयतीति बादरायण उभयथा दोषात् तत्क्रतुश्च ॥ १६॥

क्रममुक्यधिकारिणः प्रारब्धं भुक्त्वाऽमानवेन पुरुषेण प्रा-पिताः परमेव ब्रह्म प्राप्नुवन्तीति सिद्धम् । तत्रेदं सन्दिह्यतेऽचि-रादिलोकप्राप्तिर्द्युपासनाविशेषफलम् । एवं सस्य प्रमानवः पुरुषस्तान् सर्वान् ब्रह्म प्रापयत्युत कांश्चिदेवेति। किमत्र युक्तम्। सर्वानेवेति। यतोऽचिरादिमार्गगतानामन्ते ब्रह्मप्रापणार्थमेव स नियुक्तस्ततोऽन्यथा करणे हेत्वभावात्त्रथेव स कर्त्तेति प्राप्ते, उच्यते । श्रुतौ ब्रह्मत्वेनैव

शिश्चीयते । विद्याकर्माक्षिप्ता च गतिः संसारतरणी युज्यते ।

सत्यलोकर्मातकम्य कारणे ब्रह्मणि सूक्ष्मशरीरस्य कारणा
ऽऽत्मना विलयः। तथाचाह, परेऽव्यये सर्व पक्षिभवन्तीति। पुरुषायणाः पुरुषं प्राप्यासं यन्तीति । यदुक्तं ब्रह्मलोकेष्विति बहुवचनं
नावकल्पत इति । तश्चोद्यं ब्रह्मणि संख्याभावान्न । एकत्वे बहुत्वं च पाशबहुत्ववदेव द्रष्टव्यम् । अदितिः पाशान् प्रमुमोक्तं
तानिति । तत्रैकस्मिन् पाशं बहुवचनं साधुत्वार्थं प्रयुज्यते ।
विभक्तेर्हि द्वावर्थां, संख्या, कम्माद्यश्च । तत्राऽविवक्षितायामपि
संख्यायां सप्तमी निमित्तमात्रविवक्षयाऽवकल्पते । ब्रह्म सर्वभोगनिमित्तं सर्वप्रयञ्जनिमित्तमिति निमित्तसप्तम्येवेत्यदोष इति । एवं
भास्कराचार्यमतेऽपि भोगजनकप्रार्व्यनेव गमनम् । ब्रह्मणि भोगस्तु ब्रह्मोच्छ्येवति फलति । तेन सिद्धान्तवद्वार्थः । गन्तुविचारंतु
तन्मते जीवस्य व्यापकत्वादुपाधिगमनादेव गमनमितिभेदः ॥१५॥३॥

अप्रतीकालम्बनाश्चयतीति बादरायण उभयथा दोषात् तत्क-तुश्च। पूर्वाधिकरणसिद्धमनुवदन्तः प्रस्तूयमानमवतारयन्ति \* क्र-मत्यादि \*! \* तत्रेति \* । सिद्धे परप्राप्तिरुपेऽर्थे । \* सर्वानि-ति \*। तदुपासनावतः। पूर्वपक्षप्रन्थः स्पष्टः। सिद्धान्तं व्युत्पादय-न्तः सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* उच्यत इत्यादि \* । अतथात्वं ज्ञात्वेस्य- सर्वत्रोपासनाया उक्तत्वादुपास्येषु भगवद्विभृतिक्ष्यत्वेन शुद्धत्रह्मक्ष्येष्वप्यतथात्वं द्वात्वा श्रुतिर्वह्मत्वोपासनायाः फलसाधनत्वं
वदति, न त्पास्ये ब्रह्मतामपीति मन्वाना य उपासते ते प्रतीकालम्बना इत्युच्यन्ते । तथाच सयि वेदिविहितत्वेनोपासनायाः कृतत्वेन सफलत्वात तत्फलत्वेनोपासकानामर्चिरादिलोकपाप्ताविष
तानऽमानवः पुरुषो ब्रह्म न प्रापयति, किन्तु शुद्धब्रह्मत्वं द्वात्वाय उपासते तानेव ब्रह्म प्रापयतिति वादरायण आचार्यो मन्यते ।
तत्र हेतुमाह । उभयथा दोषादिति । वम्तुतो यद्ब्रह्मरूपं तत्राऽब्रह्मत्वनिश्चय उपासनार्थं च ब्रह्मत्वेन भावनमेवमुभयथा करणे
दोषः सम्पद्यत इति तस्य न ब्रह्मप्राप्ताविषकारोऽस्तीति युक्तं
तद्नयनमिसर्थः । तथाच श्रुतिः । असन्नेव स भवति, असद्
ब्रह्मति वेद चेदिति, योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते,
किं तेन न कृतं पापं चोरेणात्मापद्यारिणति । एवं क्वानमार्गीयव्यवस्थामुक्त्वा भक्तिमार्गीयस्थापि तामाह । तत्क्रतुश्चेति । सर्व

स्यैवार्थः-श्रुतिष्रक्षत्वेनत्यारभ्य, मन्वाना इत्यन्तम्। तथाचातिस्मसत्त्वेनोपासनंप्रतीकामिति पूर्वं, न प्रतीक इति सूत्रे उक्तमनो य तथापासते तथा \*तथाच सत्यपीति \*प्रतीकालम्बनत्वे तेषां सत्यि।तथाच
यथा पूर्वेकाण्डतात्पर्यं ब्रह्मणीत्यज्ञात्वा कर्मण्येव तात्पर्यमवधार्यं
तात्पर्यभ्रमेण यजतां स्वर्गाद्यनन्तरं पुनरावृत्तिस्तथा अवापि प्रतीकालम्बनानां तात्पर्यभ्रमेण तथोपासनात्तत्त्लोकमोगोत्तरम् आवृतिरथवा कार्योत्ययावधि तत्र वासो, न तु विद्यावलात् ततः
पूर्वं मुक्तिरिति भगवत आचार्यस्याशय इत्यर्थः । हेतुं व्याकुर्वनित । \* वस्तुत इत्यादि \* । पतयोदीषत्वे मानत्वेन यथाययं भुतिद्वयमुदाहरन्ति । \* तथाचित्यादि \* । तनात्रेतावेष दोषाविभिन्नेतावित्यर्थः । सूत्रशंषं व्याकर्त्तुमवतारयन्ति । \* एवं क्वानत्यादि \* ।
व्याक्रवेन्ति । \* सर्वमित्यादि \* । आस्मन् पक्षे लकारार्थव्यत्यय

मद्रक्तियोगेनेति वाक्यान्न तस्योपासनापेक्षेति न प्रतीकादिसम्भा-वना । तत्र कथिन्नद् यदि वाञ्छतीति वाक्यादिच्छामात्रेण त-द्भोगकरणानन्तरं पाचीनभगवद्भजनलक्षणकतुश्च नीयते इसर्थः । वस्युतस्तु भक्तस्याऽमानवपुमपेक्षाभावाद स्वयमेव ब्रह्मलोकान्त पाप्नोतीति ज्ञापनाय पथमान्त उक्तः । ननु ब्रह्मणोऽधिकं न किश्चिद्क्ति । न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यत इति श्रुतेः । एवं सति छान्दोग्ये सनत्कुमारनारदसंवादे स यो नाम ब्रह्मेत्युपास्त इसादिना नामवाङ्मनःसङ्कर्णिचक्तध्यानिवज्ञानादीनां ब्रह्मत्वे-नोपासनमुक्तरोरं पूर्वस्माद पूर्वस्माद् भृयस्त्वं चोच्यतेऽतो न ब्र-ह्मात्वं सर्वेपामुपास्यानां वक्तुं शक्यिमितिचेत् । मैवम् । विभृति-

नयतीति कर्त्तरि लट्प्रयोगात् तन्कतुरिति प्रथमान्तप्रयोगाच्चैवं श्रायते । यो ब्रह्मत्वेनाङ्गोपासनकर्त्ता स तत्क्रतुर्भक्तः सद् स्वयमेव **स्वात्मानं भक्तिबलेन नयतीति न प्रयोगव्यत्ययोऽपीति। एतेन निब-**न्धे, सुर्यादिकप्रभुखहोत्यस्य प्रकाशे भक्तिद्वारा ज्ञानाङ्गत्वं यदङ्गोपा-सनस्योक्तं तत्समर्थितं श्रेयम् । उपास्यरूपाणामसन्वेन शानस्य तेष्वब्रह्मशानस्य च यद्दोपत्वमुक्तं तत्र शङ्कते। \* ननु ब्रह्मण इत्या-दि \*। \* अतो न ब्रह्मत्वं सर्वेषामुपास्यानामिति \*। न्यूनत्वरूपाद् बाधकाद् न ब्रह्मत्वं भूमव्यतिरिक्तानामुपास्यानाम् । तथाच तेषां ब्रह्मत्वस्य बाधित्वात्तेष्वसत्त्वाऽब्रह्मत्वज्ञानयोर्न दोषत्विमिति पूर्वोक्तः सुवार्थोऽसङ्गत इत्यर्थः । समाद्घतं \* मैर्वामत्यादि \* तथाच यदेक-मध्यक्तमनन्तरूपमिति श्रुत्या ब्रह्मणांऽनन्तरूपत्वान्नामादिषु लीलार्थ-मिच्छया न्यूनाधिकगुणप्राकट्येन न्यूनाधिकभावेऽपि ब्रह्माभिन्नत्वा-द् ब्रह्मणश्चेकत्वासे कपैर्न ब्रह्मणः समाध्यधिकराहित्यहानिर्यथा वि-स्फुलिङ्कानां न्यूनाधिकभावेन नाग्नेः, यथा च विस्फुलिङ्कानां त-यात्वेऽपि तेषां नाम्नित्वहानिस्तथेति तेषां ब्रह्मत्वाऽनापयात्तेष्वतथा-त्वज्ञानयोदों पत्वमञ्जूण्णीमित पूर्वीक्तं सूत्रव्याख्यानं साध्वेषेत्यर्थः।नतु

क्ष्पाणां नियत्पलस्तातृत्वाद् येन क्षेणाल्पफल्दानं तत्राधिकगुणप्राकट्ये प्रयोजनाभावाद तावन्मात्रगुणप्रकटनं येन क्षेण ततोऽधिकफल्ट्रानं तत्र ततोऽधिकगुणप्रकटनीमित पूर्वस्मादाधिक्यमुच्यते। एवमेव सर्वत्र । नियत्पलल्द्रानं तु स्वतन्त्रेच्छत्वाल्लीलाक्ष्पमिति नाऽनुपपत्रं किञ्चित्र । प्रतिमादिष्वावाहनेन सिन्निहिते
विभूतिक्षे तद्भावनं पूजामार्गे तु भक्सा तत्र प्रकटे तथा । गुरौ
तु, शाब्दे परे च निष्णातं ब्रह्मणीति विशेषणवक्त्वेन भगवदावेशाद तत्र तद्भावनीमिति सर्वमवदातम् । अपिच वाद्रिजैमिनिमतोक्सनन्तरं स्वमतेक्सा तत्समानित्पयत्वमुक्तं पूर्वोक्तरपक्षभेदेन।
वाद्रिमते सविशेषस्यैवोपास्यत्वाद्विशेषाणां चाविद्यकत्वादुपासनानां सर्वासां प्रतीकतद्रपत्वमेव सिद्धचित । एवं सस्रऽप्रतीकालम्बनान्नयतीति वद्ता व्यासेन वाद्रिमतानुमारिण जपासकस्य

तेषु किमिति ब्रह्मकपत्वाग्रहः कियते । यथा प्रतिमायां शालग्रामे
गुरी च देवबुद्धिमात्रेण पूजया फलिसिद्धः शास्त्रप्रमाण्यात्त्रथोपास्पक्षपेष्विति कुता नाद्धियत इत्यत आहुः। \* प्रतिमादिष्वित्यादि \*
अत्रादिपदेन सूर्योऽग्निर्वाह्मणा गाव इत्याद्यक्तानां पूजापदानां संग्रहः। आवीहनेन सिन्निभानं च अप्स्वग्नीहृदये सूर्ये इत्याद्यक्तस्य नित्यसिन्निधानस्याऽप्युपलक्षकम्। तथाच प्रतिमादिष्यपि शास्त्रप्रमाण्यात् कथञ्चन तत्तद्रपसिन्निधानमेव तत्तत्फलदानादिप्रयोजकं, न
तु बुद्धिमात्रमतः शास्त्रादेव तथा आग्रह इत्यर्थः। अत्रिष्ट्यमतोकथनन्तरं स्वमतकथनस्य तात्पर्यं स्फुटीकुर्वन्ति। \* अपिचेत्यादि \*
\* प्रतीकतद्रपत्विमिति \* प्रतीकोपासनकपत्वम्। \* एवं सतीत्यादि \* ब्रह्मणः प्रतीकालम्बनाप्राप्यत्वे अङ्गक्षपालम्बनप्राप्यत्वे च सति। अप्रतीकालम्बननयनकथनं परप्राप्तावेवोपोद्धलकत्वेन सिद्धार्वाति सेव तथेत्यर्थः।

न कस्यापि ब्रह्ममाप्तिरिति द्वाप्यते । वस्तुतस्तूपासनायामुपास्य स्वरूपज्ञानस्याप्यङ्गत्वाचन्मतीयानामुक्तरीया तदभावेन निरङ्गत्वा-दिचरादिमाप्तिरिप न सम्भवति, किं पुनर्ब्रह्मण इति निग्ढा-श्रयो व्यासस्य । एवं सित परमाप्तावेवोपोद्रेष्ठकमुक्तं भवतीति सैव व्यासाभिमतेति सिद्धम । ये तु प्रतिकेष्वब्रह्मक्रतुत्वं वदन्तः पञ्चामिविद्यायास्तथात्वेऽपि वचनवलात्तद्वतो ब्रह्ममाप्तिरिति वद-नित । तत्रेदमुच्यते । वचनं तु वस्तुसतः पदार्थस्य बोधकं, न तु

अत्र शाङ्करमतमनुवद्नि \* ये त्वित्यादि \*। \* तद्वत इति \* पञ्चाग्न्युपासकस्य । तद् दूषयन्ति । \* तत्रेत्यादि \* तस्मिन्मते घ-स्यमाणं दूषणमुच्यते । विधिभिन्नं वचनं वस्तुसतः पदार्थस्य बोध-कम्। यथा ब्रह्मावदाप्नोति पर्रामत्यादिवाक्यम्। न तुकारकम्। यथा ज्योतिष्टामादिवाक्यम् । अतस्तत्पञ्चाग्निविद्यास्यमातिवाहिक-वाक्यं चेत् ब्रह्मप्राप्तं बांधयति तदैतदृब्यासोक्त्यविराधाय पञ्चामिवे-द्यायामपि, मुद्धेव सुतंजा स्त्यादिश्रुतेलीकादीनां ब्रह्माङ्गत्वादादित्या-दिमतिसुत्रव्याख्यातरीत्याङ्गविद्यात्वेनाप्रतीकत्वमूरीकार्यम्।अन्यथैतां श्रुति पद्यन् ब्यास एवं न वद्तु । नच बाधकापनोद्यस्य नियम-स्योत्सर्गत्वेन तत्कतुन्याये तं पक्षमाश्चित्य व्यासेनाप्रतीकालम्बनन-यनमुक्तमित्यपांद्यपक्षवोधकत्वान्न तद्विरोध इति वाच्यम् । औत्स-र्गिकपक्षस्य बाधकापनोद्यत्वात् । प्रकृते च तत्कतुवाक्यस्य सामा-म्यतः क्रतुप्रकारफलप्रकारतीर्र्यानयमबोधकतया पञ्चाग्निवचनस्या-ऽपि ब्रह्माङ्गद्वारा ब्रह्मणां ब्रह्मप्राप्तेश्च वोधकत्वाद् विधिभिन्नवचना-न्तरन्यायेन तत्कतुविशेषरूपतया ब्राह्मणश्रमणन्यायेनाबाधकत्वात् । नच विधिभिन्नवाक्यस्थले बाध्यबाधकभावानादरणे वाक्ययोबीध्यबा-धकभावप्रसिद्धिवरोधप्रसङ्ग इति शङ्काम् । यत्र वचनस्य बाधक-त्वमुच्यते तत्र बाधवांधकत्वमेव, न तु बाधकत्वम् । विधिाभिन्नवा-क्यस्य कारकत्वाभावात् । नचानिवृत्त्यप्रसङ्गः। बाधवोधादेव त-त्सिद्धेः । तस्मात्तन्मतं तत्कतुश्रुतिवाधकल्पनं, तत्कतुपञ्चाग्निवाक्य-योर्बाध्यबाधकभावकल्पनं, ब्यासं तच्छ्रुत्यविचारापादनं पुनरोत्स- कारकमतस्त चेद् बोधयति तदाऽमतीकालम्बनास्त्यतीति व्यासीक्यिविरोधाय तत्राप्यमतीकत्वसूरीकार्यम्। अन्यथा पश्चामिविद्यानिक्षिकां श्रुतिं पश्येत्रवं स न वदेत् । नचौत्सर्गिकं पक्षमाश्रिख
तथोक्तिमिति वाच्यम् । तस्य वाधकापनोद्यत्वाद्वचनस्य चोक्तन्यायेनाबाधकत्वात् । यत्र वचनस्य बाधकत्वमुच्यते तत्र बाधबोधकत्वमत्र, न तु तथात्वित्युपेक्षणायास्ते। ननु मनःमभृतीनां शुद्धब्रह्मत्वे मनो ब्रह्मोपास्त इति वदेश्व तु प्रकारवाचीतिशब्दिशास्कं
ब्रह्मपद्दमत उपासनामकारावच्छेदकत्वमेव ब्रह्मपदस्य, न तु स्वक्निक्षकत्विमितिचेद्, हतेदंशब्दार्थानवगमिवजृम्भितमेव, यतो, मन
उपास्वेत्युक्तवा तदुपासनापत्रलं यावन्मनोगतं तत्रास्य कामचारो
भवतिति वदिप्यस्तदुपासनाया एतत्फलसाधकत्वे प्रयोजकक्ष्पाकाङ्कायामाह, मनो ब्रह्मति । इतिशब्दोऽत्र हेतुन्ववाची । तथाच
यतो मनो ब्रह्माऽतो हेनोस्तदुपासनं तादक्षलसाधकमिसर्थः ।
अत एव, मनो हि ब्रह्म मन उपास्वेति पूर्वमुक्तम् । सर्वत्रैवमेव
इत्यम् ॥ १६ ॥

गिंकपश्चषोधकतया तद्विचारकरपनिति चतस्रः करुपनाः । अस्मन्मते तु तत्कतुपश्चामिवाक्ययोः सामान्यविशेषमावेन समानिधषयत्वमात्रं करुपनीयमिति लाधवम, अतस्तन्मतं गुरुत्वादुपेश्वणीयमित्यर्थः। पश्चाग्न्यादिविद्यानां ब्रह्मविद्यात्वे शङ्कते। \* ननु मन इत्यादि \*। तद्व्यर्थान्त । \* हंतेदमित्यादि \*। पूर्वमुक्तमिति \*।
इतिशद्धशिरस्त्रवाक्यकथनात् पूर्वमुक्तम्। \* सर्वत्रेति \*। अत्रत्यवाक्यान्तरे प्रकरणान्तरीयवाक्ये च। तथाच तैत्तिरीये, येऽत्रं ब्रह्योपासते, ये प्राणं ब्रह्मोपासते, आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्, विज्ञानं ब्रह्म
चेद्वदेति वाक्येषु इतिशद्धशिरस्तताया अदर्शनान्मनो ब्रह्मेत्युपासीतेत्यादावितिशब्दस्य हेत्वर्थतेव युक्तेत्यर्थः। ननु मनआद्युपासनासु ब्रह्मकतुत्वमसङ्गतम्। वृहद्शरण्यकोपान्तभागे, अन्नं ब्रह्मेत्ये-

## विशेषञ्च दर्शयति ॥ १७ ॥

क आहु: । तन्न तथा प्यति वा अन्नम ऋते प्राणात प्राणो ब्रह्मेत्येक आहु:।तन्न तथा शुध्यति प्राण ऋतेऽन्नादेते ह वैदेवते एकघा-भूयं भृत्वा परमतां गच्छत इति तयोर्ब्रह्मत्वनिराकरणात् । पञ्चाग्नि-विद्यायामपि पुरुषयोषयोर्लीकिकयोरेवाग्नित्वकल्पनातः । एवं छा-न्दांग्ये मनसाऽत्यन्नमयत्वश्रावणात् तेषु भगवद्विभृतित्वस्य वक्तुम-दाक्यत्वादितिचेत् । मैवम् । वृहदारण्यकवाक्ये भौतिकयोरेवाक्र-प्राणयोः पृयीभावशोपणात्मकदोपदर्शनन ब्रह्मता निराक्रियते, न तु श्रुत्योपास्यत्वेनोक्तयोः । तत्रैतयोदीपयोः काप्यसिद्धत्वातः । प्र-त्युत तैत्तिरीयकं, अद्यंतर्रात्त च भूतानीत्यन्नप्रशंसास्त्रोके प्रसिद्ध-विरुद्धस्यात्तृत्वस्य प्राणश्हेको, तस्मात् सर्वायुषमुच्यत इति सर्वा-युष्ट्रस्य, मनःश्ठोकं, आनन्दं ब्रह्मणां विद्यानिति ब्रह्मानन्द्रूपत्वस्य च धमस्य श्रावणेन वृहदारण्यकीये. तन्न तथेति वाक्ये तद् अन्नप्राण-यांत्रीह्मत्वं न तथा, न तवुक्तवकारेण, किन्तु श्रुत्युक्तप्रकारेणेत्यर्थस्य लक्ष्यमानत्वाच्च । एवं पञ्चामिविद्यास्थयोपापुरुषयोरिप भगवद्विभू-तिरूपयोरेबोपास्यत्वं क्षेयम् । सर्वयोनिषु कीन्तेय मूर्त्तयः प्रभव-न्ति याः। तामां ब्रह्म महद्यानिरहं वीजप्रदः पितेति'गीतावाक्ये ता-सां तत्तदनुरूपाणां मूर्त्तानां तत्तत्कारणभावापन्नयोः प्रकृतिपुरुष-योर्मातापितृभावन कथनात् । देवकृतरेतोऽन्नहोमस्य तत्रैव युक्त-त्याचा। तदाभिष्यानादेव तु तालिङ्गात् स इति सूत्रे तथैव सिद्धत्वा-त् । अन्तर्यामित्राह्मणे, यः सर्वेषु भृतेषु तिष्ठन्नित्यादिश्रावणाञ्चेति । तस्माम्नासङ्गतिलेश इति दिक् । तेन यत्रोपास्यविशेषणतया ब्रह्म-पद्मुच्यते, यत्र वा ब्रह्मप्राप्तिरूपं फलम्, अन्यक्रा ब्रह्मप्राप्तिरूपं फ-लम, अन्यद्वा ब्रह्मत्वगमकं तात्पर्यालङ्गं लक्ष्यते तत्र तस्या उपास-नायाअप्रतीकत्वर्मित वोध्यम्॥

एवमत्र चतुर्भिर्राधकरणैःसप्रकारा गच्छद्ब्रह्मविद्व्यवस्थो-का । अग्रे तु प्रासङ्किमुच्यते । ज्ञानिभक्तयोगेमने प्रकारविद्ये-षद्दोनेनाकाङ्काविदेषोदयादिति ॥ १६ ॥ ४ ॥

विशेषं च दर्शयति ॥ पूर्वाधिकरणसिद्धमनुवद्दन्तः प्रस्तुत-

सर्वाण्युपास्यानि ह्याणि ब्रह्मह्याण्येवेति तदुपासकानां परमाप्तिरेवेति सिद्धम् । तत्रेदं चिन्सते । ज्ञानमार्गायाणां भक्ति-मार्गीयाणां चाविशेषणेव परमाप्तिरुत कश्चिद्विशेषोऽस्तिति । तत्र उभयोरिष ब्रह्मोपासकत्वेनाविशेषेणेव फलं भवतीति माप्त मसाइ । विशेषश्च श्रुतिईशियति । तैत्तिरीपके पत्र्यते । ब्रह्मविदाप्तोति पर-मिति । गृहाभिसान्धना सामान्यत एतावदुक्त्वा गृहं तमुद्घाट-यन्त्यतिगोप्यत्वमास्मन्नर्थेऽनुभवैकवेद्यत्वं च ज्ञापयन्त्याह । तद्षा-ऽभ्युक्ता सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन्त सोऽञ्जुते सर्वान कामान्त सह ब्रह्मणा विपश्चितित । तत् पूर्वोक्तं मतिपाद्यत्वेनाभिमुखीकृत्येपर्यक्ता, तद्नुभवकर्त्ति।ति व्याद्यां परमे व्योमन्त सोऽञ्जुते सर्वान कामान्त सह ब्रह्मणा विपश्चितित । तत् पूर्वोक्तं मतिपाद्यत्वेनाभिमुखीकृत्येपर्यक्ता, तद्नुभवकर्त्तिरिति शेषः । ब्रह्मविद्वसरब्रह्मविदाप्नोति सानिध्याद्धरमेवाप्नोति । एतावान अर्थो, यो वेदेसन्तयर्चोक्तः । अथ, परमाप्नोतीसस्यार्थ उच्यते, निहिर्तामसादिना । अत एव मध्ये क्रियापद्मुभयसम्बन्

मवतारयन्ति । \* सर्वाणीत्यादि \* । \* सर्वाणीति \* । मनआदीन् नि विभूतक्षपणि । \* परप्राप्तिरिति \*। यया कर्याचित्परम्परया परं-प्राप्तिः । \* तत्रेति \* । परप्राप्तौ । पूर्वपक्षार्थस्तु स्कुटः । तिद्धान्तं व्याकर्त्तुं विशेषदर्शिकां श्रुतिमुपन्यस्य व्याकुर्वान्त । \* तंत्तिरीयक इत्यादि \* । \* साम्निध्यादिति \* । वेदनसान्निध्यात् । यद् वेद तदेव प्राप्ताति । वेदनशेषं च, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्यनेनोक्तम् । यस्तादशमक्षरं ब्रह्म वेद, साम्निध्यात् तदाप्तोतित्यर्थः । ननु पूर्वोक्तित्याऽर्थोक्तौ परमिति द्वितीयान्तस्य कुत्रान्वय इत्यत बादुः । \*अथित्यादि \* । तथाच मध्ये उक्ताया आप्रातीति कियायाः कर्मणा- ऽत्यन्वयात् तस्याऽप्यर्थ उच्यते । नन्वेवं व्याख्याने कि बीजमत बादुः । \* अत प्वेत्यादि \* । यत आप्रातीति कियापदं मध्ये उक्तम्ततो देहतीदीपन्यायेन तस्योभयसम्बन्धित्वमेव बीजमित्यर्थः । नन्वेवं व्याख्याने आकाङ्काया अपूरणाद भिष्नवाक्यत्वापक्षेः आ-

न्धित्वद्वापकमुक्तम् । तत्माप्तिश्च मर्यादापुष्टिभेदेन द्वेधा । तत्रादौ मर्यादायामुच्यते । इहायमादायो क्वेयः । नायमात्मा मनचनेनेति श्रुत्या भगवद्वरणातिरिक्तसाधनानिरासः क्रियते पुरुषोत्तमप्राप्तौ । एवं सत्यक्षरब्रह्मज्ञानस्य तत्साधनत्वे उच्यमाने तद्विरोधः स्याद तेनैवमेतदर्थो निष्ठप्यते । ज्ञानमार्गीयाणामक्षरज्ञानेनाक्षरपाप्तिस्तेषां तदेकपर्यवसायित्वाद, भक्तानामेव पुरुषोत्तमपर्यवसायित्वाद । तदुक्तं भगवद्गीतासु, एवं सत्ततयुक्ता य इति मक्तने, मय्यावेक्य मनो ये मां, ये त्वक्षरमनिर्देक्यम् । श्रीभागवते च, भक्ताऽहमेक-या ग्राह्मः, तस्मान्मद्रिक्तयुक्तस्येत्युपक्रम्य, न क्कानं न च वैराग्यं

मोतीति पदावृत्तेश्चापत्त्या क्लिप्टं किमित्याद्रियत इत्यत आहुः। \* त-त्याप्तिरित्यादि \*। \* आदाविति \*। ब्रह्मविदित्यनेन मर्यादामार्गी-यस्योपकान्तत्वादादौ मर्यादायामङ्गीकृतस्य, यो वेदेत्यनेन प्रन्थेन व्यवस्थाच्यतं । तदेव विवृण्वन्ति । \* इहायमाशय इत्यादि \* । \* इहंति \* । अस्मिन् व्याख्यानपक्षे । \* नायमात्मेत्यादि \* । अत्र प्रवचनपदं वेदं रूढं, तदत्र वाच्यतासम्बन्धन तदुक्तसाधनान्युप-लक्षयति । मेघा घारणावती वुद्धिः, सा च पुरुर्यानष्ठस्वाभाविक-साधनानि श्रुतं चागान्तुकानि । एवं भगवद्वरणानिरिक्तसाधननि-रासः क्रियत इत्यर्थः । \* एवं सर्ताति \* । पुरुषोत्तमप्राप्तवरणेक-लभ्यत्वे सति। \* उच्यमाने इति \*। प्राञ्जलतयोच्यमाने । \* त-विरोधः स्यादिति \*। नायमार्त्मातं श्रुतिविरोधः स्यात् । नन्वस्त्वे-वं निरूपणं तथापि पूर्वोक्तदोपाणां तु न परिहार इत्यत आहुः। \* ज्ञानेत्यादि \*। \* तदेकपर्यवसायित्वादिति \* । मुण्डके धन्-गृहित्वेति मन्त्रे, लक्ष्यं तद्वाक्षरं सोम्य विद्धीति श्रावणात् तत्कत्-न्यायेन तेषां तदेकपर्यवसानात् । तथाच वाक्यभेदपदार्वात्तश्च नात्र दुषणमित्यर्थः । नन्वेवमक्षरप्राप्तावपि अक्षरस्य पुरुषोत्तमप्रत्या-सम्नत्वात् तत्प्राप्तिरपि कुतो नाद्रियत इत्यत आहुः। \* भक्तानामि-त्यादि \*। नतु भवत्वेवं तथापि कर्त्रपेक्षादोषः कथं परिहार्य इत्य- पायः श्रेयो भवेदिहेसादिना । तथाच ब्रह्मविदं चेद भगवान दः णुते तदा भक्तिरुदेति । तत्मचुरभावे सितं स्वयं तद्द्विद पकटी-भविष्णुः स्वस्थानभूतं व्यापिवैकुण्ठं तद्गुहायां हृदयाकाशे पक-टीकरोति तत् परमव्योमशब्देनोच्यते । अलौकिकप्रयोगेण त-स्यालोकिकत्वं बाप्यते । यथा स्वस्थापितं वस्त्ववश्यं दर्शनयोग्यं भविते तथात्र भगवानपीति बापनाय निहितमित्युक्तम् । तथाच परमाप्रोतीति पदिवद्यतिक्षपत्वादस्य गुहायां परम व्योम्नि निहितं यो वेद स, नास्य प्राणा उत्क्रामन्तिहैव समवलीयन्ते ब्रह्मेव सन् ब्रह्माप्येतीति श्रुत्युक्तरीसा परमाप्रोतीसर्थः सम्पद्यते । अथ सद्युष्टिमार्गेऽङ्गीकृतस्य व्यवस्थामाह, सोऽञ्जुत इसादिना । अन्त्राऽयमभिसन्धः । यथा स्वयंमकटीभूय लोके लीलां करोति

त आहुः । \* तथाचेत्यादि \* । तस्येति \* । परमञ्योमरूपस्याक्षरस्य । \* अस्येति \* । निहिर्तामत्यादिवाक्यस्य । तथाच यः पूर्वकर्ता उक्तस्तस्येव वरणंन भक्तिप्राप्तो भगवद्धामत्वेनाक्षराविभावे
पुरुषोत्तमप्राप्तिभवतीति तेनैव कर्ञाकाङ्कापूर्तिरिति न कोऽपि
दोष इत्यर्थः । तथाचैवं विहितं यो वेद साऽद्युते अर्थात्तमवाद्युते
बाम्नोति । नन्वेतावता व्याख्ययस्य यञ्जुषा विवरणे सिद्धे सर्वात्
कामानिति शेषस्य कि प्रयोजनिमत्यत आहुः । \* अर्थत्यादि \* ।
तथाचाऽस्मिन् पक्षे सोऽद्युत इति कियापदस्य सम्बन्ध इतिबोधनाऽर्थमवतारणे सोऽद्युत इत्यपि संग्रहीतम् । तथाचायं शेषः पुपिमागीयफलवाधनार्थः । तथा सत्येवं श्रुतियोजना । अत्राऽद्युते
इति कियापदं संयोगपृथक्त्वेन त्रिधा सम्बध्यते । सत्यं क्षानमनन्तं
ब्रह्म यो वेद, सोऽद्युते । सान्निध्यात्तादशमक्षरं ब्रह्मैव प्राप्नोतीत्यर्थः ।
यः पुनर्वरणसहस्रतो गुहायां परमे व्योमन् निहितं परं ब्रह्म पुरुषोत्यमं वेद सोऽद्युते अर्थात्तं पुरुषोत्तममेवाऽद्युते । ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्यंतीति श्रुतिबलात् पुरुषोत्तमसायुज्यं प्राप्नोतीत्यर्थः । यः पुनः पूर्व-

तथाऽसनुग्रहवशात स्वान्तःस्थितमपि भक्तं प्रकटीक्रस तत्स्नेहाति-शयेन तद्वशः सन् स्वलीलारसानुभवं कारयतीति स भक्तो ब्रह्म-णा परब्रह्मणा पुरुषोत्तमेन सह सर्वान् कामानश्नुत इति । चका-रादुक्ता श्रुतिः स्मृतयश्च संयुद्धन्ते । एवं सति ज्ञानमार्गीयाणा-मक्षरमाप्तिरेव, भक्तानामेव पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति सिद्धम् ॥ १७ ॥

इति श्रीवेद्व्यासमतवर्त्तिश्रीवल्लभाचार्यविरिचते ब्रह्मसूत्रा-ऽणुभाष्ये चतुर्थाऽध्यायस्य तृतीयः पादः

समाप्तः ॥ ४ ॥ ३ ॥

मक्षरब्रह्मवित् ततस्तिविह्तपुरुपोत्तमवित् पुरुपोत्तमे लीनोऽसमभावितलीलारसानुभवः स चद्तिकृपया शुद्धपुष्टिमागे वृतः सन्
विपश्चिता ब्रह्मणा पुरुपोत्तमेन सह सर्वान् कामानश्नुते । तथाचात्र
ब्रह्मविद्स्ततो वरणसहकृतस्य ततो भक्तिसहकृतस्य क्रमिकैव व्यवस्या बोध्यते । सौत्रस्य चकारस्य प्रयोजनमाहः । \* चकारादित्यादि \*। अतो ब्रानभक्तिमागीययोरुक्तविशेषस्य श्रुत्येव दर्शनाक्रेका व्यवस्था, किन्तूक्तरीतिकाविशेषदर्शनाद् विशेषवत्येव सत्यर्थः
सिद्धः ॥ एतेनाऽहंग्रहापासकानां सायुज्यं, पृथग्ग्रहोपासकानां भकानामव परप्राप्तिस्तत्कतुन्यायादिति सिद्धं ब्रेयम् ॥

थन्ये तु-अप्रतीकालम्बनसूत्रशेषत्वनेदं सूत्रमङ्गीकुर्वन्ति । अप्रतीकालम्बनसूत्रस्य चैवमर्थमाहुः— तत्र प्रतीकालम्बनान् वर्जयित्वा ब्रह्मकतूनब्रह्मकतूँश्च सर्वोनन्यान्

तत्र प्रताकालम्बनान् वजायत्वा ब्रह्मकत्नब्रह्मकत्श्च सवानन्यान् विकारालम्बनान्नयतीति बादरायण आचार्यो मन्यते । उभयथा अदोषात् । अनियमः सर्वेषामिति तार्तीयाकं सूत्रे श्रुतिस्मृतिभ्यां सर्वेषामेव ब्रह्मलोक्ष्मात्त्रभ्यां सर्वेषामेव ब्रह्मलोक्ष्मात्य्यामावस्य समर्थको हेतुर्दृष्टव्यः । यो हि ब्रह्मकतुः स ब्रह्मेश्चर्यमासीदेदितीष्य-ते तं यथायथोपासते तदेव भवतीति श्रुतेः पञ्चामिविद्यायां ब्रह्मप्रानित्रभावणं त्वाहत्यवादत्वाद् उत्सर्गवाभक्षमः । अतस्तद्भावे औसर्गि-केन तत्कतुन्यायन ब्रह्मकतूनामेव तत्प्राप्तिनेतरेषामिति शाङ्करमतं

तद्सञ्जतिमिति प्रागेवोक्तम्॥भास्कराचार्योस्तु, मनआद्युपासनानां प्रतिकत्वमेवाङ्गीकृत्य तदालम्बन्यतिरिक्तान् कार्यव्रक्षणो हिरण्यगर्भस्यापासकान् परब्रह्मोपासकांश्च नयति।तत्र हेतुः। उभयथा दोषात्
तत्रापि हेतुः। तत्कतुश्चेति। तथाचैकत्वभावनया आत्मकतुः परमातमानं प्रति। द्वैतकतुश्चे कार्य ब्रह्मोति। नच द्वैतोपासकानां कथं
कार्यब्रह्मप्राप्तिरिति राङ्क्यम्। पश्चाग्निविद्यायां, शुद्धः पृतः पुण्यलोको भवतीति श्चतः। नच, परं जीर्मानिरितं सूत्रे परब्रह्मण एव ब्रह्मपदार्थत्वेन निश्चितत्थाद् द्वेतोपासनायां तदनङ्गीकारे पूर्वापरिवरोध
हति राङ्क्यम्। कममुक्तिसद्योमुक्तिभेदेन मुक्तंद्वेविध्याद् द्वेतोपासकानां हिरण्यगर्भप्राप्त्यनन्तरं बहुकालंनोदये परप्राप्तिः, साक्षाद्ब्रह्मोपासकानां तु शीव्रं तत्प्राप्तिरित्यविरोधादित्यादुः। अत्र मनआद्युपासनानां प्रतीकत्वमनुपादयम्॥

रामानुजाचार्यास्तु—इतः पूर्वसूत्रे, अश्व इव रोमाणि विधूय पापं चन्द्र इव राहुमुखात प्रमुच्य धृत्वा शरीरमकृतं कृतातमा ब्रह्मलोकमभिसम्भवानीति श्रुत्या सम्भाव्यब्रह्मलोकस्य अकृतत्वश्रावणात् सर्ववन्धविनमोकस्य च साक्षाच्छावणात् परब्रह्मलोकस्य नित्यत्वमङ्गीकृत्याऽस्मिन् सृत्रे उभयथा चेति पाठमङ्गीकृत्य मनआच्छपासनानां पूर्ववदेव प्रतीकत्वं चाङ्गीकृत्य, अप्रतीकालम्बनयनप्रनिवायों हेतुमुभयथादोपमेवं व्याकुर्वते । कार्यब्रह्मोपासकनयनमात्रनियमे, अस्माच्छरीरात् समृत्थाय परं ज्योतिकपसम्पर्यत्यादिकाः श्रुतयः कुण्येयुः । परब्रह्मोपासकनयनमात्रनियमे च पञ्चामिविद्रो नयनश्रुतिः कुण्येदिः युभयस्मिन् पश्चे दोषः स्यात् । तस्मादुभयविधान्नयतीति । तत्कतुश्चेति भागस्य च, तत्कतुन्वयोपासीनस्यवैव प्राप्नोतीत्यथं इत्याहुः । तेन तन्मतेऽपि मनआद्यपासनानां प्रतीकत्वनमात्रमेवानुपादेयम् ॥

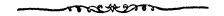
तन्मतचीरस्तु तद्वदेव सूत्रं व्याख्याय,विष्णुद्वेषाद्, ऋतं सत्यं परं ब्रह्मीत महानारायणापिनपन्मन्त्रं, परात् परतरां ब्रह्मा तत्परात् परतरो हिरः। तत्परात् परतरो हिरः इति शिवसङ्कुल्पसूक्तमन्त्रं, नारायणं परं ब्रह्मीत च महोपिनपन्मन्त्रं, विश्वाधिको छद्व इति श्वे-ताश्वतरमन्त्रञ्जोपन्यस्य,त्रिलोचननीलकण्ठादिविशिष्टमुमया शविलित्मेव परमेश्वरक्षपमुवाद। तदसङ्गतमः। महानारायणोपनिषदि अ-

णोरणीयानित्यनुवाके महिमानमीशिमित्युक्त्या र्शस्य परमेश्वरविभूतित्वेनैव सिद्धत्वात् । ऋतं सत्यमिति मन्त्रस्य नारायणानुवाकोकापासनप्रकारबोधनाय रासलीलास्थभगवत्स्वरूपनिरूपकत्वेन नारायणपरं ब्रह्मेति मन्त्रस्य च प्रथमान्तनारायणपद्यायपाठसंदृष्टत्वेन,
परात्परतर रित मन्त्रस्य च स्कारम्भे, येनेदं भृतं भुवनं भविष्यत्पिरगृहीतेन सर्वे, येन यञ्चस्तायते सप्तहोता तन्मे मनः शिवसङ्करपिस्त्वित मनसस्तथात्वं प्रक्रम्य पठिततया तन्माहात्म्यबोधकत्वेन मनस्थानन्दवल्ल्यां ब्रह्मानन्दात्मकत्वेन सिद्धतया तत्र शिवमाहात्म्यबाधकताया अशक्यवचनत्वेन, विश्वाधिक रित र्वेताश्वतरतृतीयाध्यायमन्त्रस्य च केवलब्रह्मस्वरूपमुपक्रम्य पठितत्वेन त्रिलोचनादिवैशिष्ट्यस्यानुक्तत्वेन तद्भिमनरूपाबोधकत्वेन तदुक्तानां
सर्वेपामव मन्त्राणां तदुक्तार्थानुपष्टम्भकत्वात् । इदं यथा तथा प्रदृसंऽस्माभिर्निषुणतरमुपपादितमिति नात्र प्रपञ्च्यते ॥

माध्यास्तु—प्रतीकं देह उद्दिणे येषां तत्रैव दर्शनम्। न तु व्यामतया कापि प्रतीकालम्बनास्तु ते। अप्रतीका देवतास्तु ऋषीणां शतमेव च। राज्ञां च शतमुद्दिणं गन्धर्वादिशतं तथा। एतेऽधिका-रिणो व्याप्तिदर्शनेऽन्यं न तु कचित्। अयोग्यद्शने यत्नाद्धंशः पूर्व-स्य चापि तु। अप्रतीकाश्रया ये हि ते यान्ति परमेव तु। स्वदेहे ब्र-ह्यादण्यैव गच्छेद् ब्रह्मसलोकताम्। ब्रह्मणा सह सम्प्राप्ते संहारे परमं पद्मिति गारुडवाक्यान्युपन्यस्य काँश्चित् कार्यं काँश्चित् परं नय-ति। उभयपश्लोक्तदोषात्। परप्राप्तिपक्षे गत्यनुपपत्यादिदोषस्योक्त-त्वात्। कार्यप्राप्तिपक्षे च ब्रह्मशब्दाऽमुख्यत्वादिदोषाणामुक्तत्वादि-त्येवमादुः। तत्र गत्यनुपपत्यादिदोषाणामदृष्टादिना भाष्ये एव परिद्वतत्वादुदासीना वयम्।

विशेषद्र्शनसूत्रे च, यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य कामचारो भवतीत्या-दिश्चितिनामादिपाणपर्यन्तेषु प्रतीकोपासनेषु फलविशेषं च द्रश्यती-ति प्रतीकालम्बनान् वर्जायत्वा नयतीति सिद्धमिति शङ्करभास्कर-रामानुजाचार्यो आहुः। तत्तु मनोनामाद्यपासनानां प्रतीकतानिराकरं-णेन फलविशेषभवनस्य च भगविद्च्छया भगविद्वभूतित्वात् साध-नेनैव निरस्तम्। यत्तु शैवो, विष्णुलोकापेक्षया शिवलोके विशेषं द-र्शयतीत्याद्द । तद्पि प्रदक्षे निपुणतया दृषितामिति ततोऽवधेयम् । माध्वास्तु—अन्तःप्रकाशाः बहिःप्रकाशाः सर्वप्रकाशाः देवा वा सर्वप्रकाशा ऋषयोऽन्तःप्रकाशाः मानुषा प्रव बहिःप्रकाशा इति काचिच्चतुर्वेदशिखाश्चृतिर्विशेषं दर्शयतीत्वाहुः । तत्रापि श्रुतेरप्र-सिद्धत्वादुदासीना घयम् ॥ १७॥

इति श्रीमद्वल्लभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तहृदयध्वान्तस्य श्रीपीताऽम्बरात्मजस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकाशे चतुर्थाध्यायस्य तृतीयः पादः॥ ४॥३॥



# अथ चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थः पादः।

### सम्पद्याविर्भावः स्वेन शब्दात् ॥ १ ॥

ब्रह्मविदामोति परमित्युपक्रम्य सोऽञ्ज्तते सर्वान कमान् सह ब्रह्मणा विपश्चितिति तैत्तिरीयके पठ्यते । तत्रेदं सान्द्द्यते—िकमन्तःस्थित प्वाञ्ज्तते, उत पुनर्ज्जन्म प्राप्येति । तत्राऽन्यस्त्वनुपपन्नः । न स पुनरावर्त्तते । तेपामिह न पुनरावित्तरस्तीसादिश्चिति विरोत्याद कर्माभावचेति प्राप्ते प्रतिवद्ति । सम्पद्य ब्रह्मसम्पद्यापि स्थितस्य जीवस्य प्रभोरत्यनुग्रहवशाद स्वरूपात्मकभजनानन्ददि-

सम्पद्याविभीवः स्वेन शद्धात्॥ द्वितीये पादे सद्योमुक्तिक्रममुक्तोः प्रकारा दर्शितस्तद्गु तृतीये कममुक्तो प्राप्यस्वरूपं प्राशिवकारं च दर्शियत्वा समाप्तो ज्ञानमागीययोः सद्योमुक्तावण्यक्षरप्राप्तिपुरुयोक्तमप्राप्तिरूपं फले विशेषोऽस्तीति दर्शितम्। इदानीं तत्पुरुयोक्तमप्राप्तिरूपं फले कथमनुभवतीत्यतस्तत्प्रकारः, कीदशं च
पुरुयोक्तमस्य स्वरूपीमत्यतस्तत्प्रकारश्चेत्यतदस्मन् पादे विचार्यत इत्याशयत सूत्रमुपन्यस्य विचारमारभन्ते। \* ब्रह्मविदित्यादि \* ।

\* तत्रेदं सन्दिद्यत इति \* । यद्यन्तःस्थितोऽश्कृते तदा स इति भोगस्वातन्त्रयवोधकप्रथमाविभक्त्यनुपर्पातः । ब्रह्मणि लये भेदाऽभावात् । यदि वर्षिभूत्वा तदा आवृत्त्यापत्त्या परप्राप्तेमुक्तित्वभङ्ग इत्युभयथाऽपि दोषादश्चत इति विवरणं सन्दिद्यत इत्यर्थः।

पूर्वपक्षमाहुः । \* तत्रत्यादि \* । तथाच ब्रह्मछोकसम्पत्ती यत्र पुनरावृत्त्यभावस्तत्र साक्षाद्ब्रह्मप्राप्तानां कुतस्तत्सम्भावनेत्यपुन-रावृत्तिश्रुतिविरोधापेक्षया विभक्त्यर्थमात्रबाधस्य स्वल्पदोपत्वाद-न्तरित्येव युक्तमिति प्राप्ते तथेत्यर्थः । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* सं-पद्यत्यादि \* । \* ब्रह्म सम्पर्धेति \* द्वितीयपादोक्तरीत्या वागादीनां त्सायां तत्कृत आविर्भावो भवसेव। भगवद्धीमत्वद्वापनायास्य तत्र कर्तृत्वं नोक्तम् । ननुक्तं न स पुनरावर्षतः इसादिश्रुातिवरोधः कर्माभावश्च बाधक इसत आह । स्वेनेति । स्वधाब्दोऽत्र भगव-द्वाची । तथाच भगवत्स्वरूपवलेनैवाविर्भाव इसर्थः । एवं सत्यु-क्तश्रुतिर्मर्यादामार्गविषयिणीति न विरोध इति भावः । तेषामिह मपश्चे न पुनराष्टिचरस्तीति हि श्रुतिराह । लीलायाः मपश्चाती-तत्वातं तत्राविर्भावस्य निषेधाविषयत्वादपि न विरोधः । अत्र ममाणाकाङ्कायामाह । शब्दादिति । सोऽश्वते सर्वान् कामान्

प्राणानां ब्रह्मणि लयोत्तरं, ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति, ब्रह्मैव सन् ब्रह्मा-ऽप्येतीति श्रुत्या ब्रह्मणा सहैकीभावं प्राप्य । \* आविर्माव इति \* । स्वस्य ब्रह्माभिन्नतयाऽनुभवविषयत्वयाग्यता । \* अस्य तत्र कर्नृत्वं नोक्तमिति \*। जीवस्याविभीवकर्त्तृत्वं नोक्तम् । स्वेनेति पदमव-तार्य ब्याकुर्वन्ति \* नन्वित्यादि \* । भगवत्स्वरूपषलंनैवाविर्भाव इति \*। छान्दोग्ये भूमविद्यायां तस्य ह वा पतस्यैवं पर्यत एवं म-न्वानस्यैवं विज्ञानत आत्मतः प्राण इत्याद्यपक्रम्य, आत्मत आविर्भा-वतिरोभावावात्मतोऽन्नमित्यादिश्रावणात्तस्य ब्रह्मसम्पन्नस्यापि ब्रह्म-स्वरूपबलेनैवाविर्मावः । एवं हेत्वन्तरकथनेन कर्माभावात्मकमावि-मीववाधकं परिहृतम् । एतंनैवापुनरावृत्तिश्रुतिविरोधांऽपि परिहृत विरोधः । ननु तर्हि पुष्टिमार्गस्य मर्यादामार्गापेक्षया जघन्यत्वाप-त्तिरित्यत आहुः । \* तेषामिहेत्यादि \*। यद्याप न स पुनरावर्त्तत इति श्रुताविह नेति विशेषो न श्रूयते तथापि पञ्चाग्निविद्यायामिश्चपु-रुपविद्यायां च तेपामिह न पुनरावृत्तिरस्तीति, इमं मानवमावर्त्त नावर्त्तन्त इति च यथायथं श्रावणादस्मिन् लीकिके प्रपश्चे पुनरा वृत्त्यभावमाह, न तु नित्यायां भगवर्छीलायामपीति श्रुतिविरोधा-ऽभावाद्य पुष्टिमार्गे कथमनावृत्तिसिद्धिरित्यतो हेतुं वदतीत्यारायेन अवतारयन्ति । \* अत्रेत्यादि \*। व्याकुर्वन्ति । \* सीऽर्मत इत्या-

सह ब्रह्मणा विपश्चितेति श्रुतिः पुरुषोत्तमेन सह सर्वकामभोगं व-दति । स च न विग्रहं विना सम्भवतीति श्रुतिबलादेव तथा म-न्तव्यमित्यर्थः ॥ १ ॥

हेत्वन्तरमाइ।

## मुक्तः प्रतिज्ञानात् ॥ २ ॥

अत्रोपक्रमे, ब्रह्मविदामोति परिमति वाक्येन परिप्राप्तिस्थणां मुक्ति प्रतिक्राय हि तद्विष्टतिरेव सोऽञ्जत इस्रादिना क्रियते । तेन पुष्टिमार्गीयमुक्तिरूपत्वमेव तस्याद्यनस्य सिद्ध्यत्यतोऽपि हेतोस्तदाविर्मावस्य न स्थाकिकत्वं, न चार्टात्तिरूपत्विमसर्थः ॥२॥

दि \*। तथाच पुरुषोत्तमे अक्षरापेक्षया परत्वस्य मुण्डके आवित-त्वाद्क्षरे भगवद्धामत्वस्यापि तत्र आवणात् तैत्तिरीये प्रजाह्मपत्व-स्याऽपि आवणात्तस्य लीलास्थानतायामत्रोक्तो भोगोऽक्षरे सिद्ध्य-ति। भोगश्च विश्रहमन्तरेणानुपपद्यमानो विश्रहमाक्षिपतीति भोगबो-धकवाक्यहपः शब्द प्वात्र तदाविभावे प्रमाणमित्यर्थः॥१॥

मुक्तः प्रतिश्वानात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* हेत्वन्तरमाहेति \*। ननु ब्रह्मसम्पत्तिरेव मुक्तिरिति सम्पन्नो मुक्त, आविर्भावस्तु
विमागे सित व्युच्चारणाद् भवित । तथा सित सृष्ट्यादाांविव बन्ध
एव सम्भावित इति कथमाविर्भावस्य मुक्तिकोटौ प्रवेश इत्याकाङ्कायाम् अत्र भगवतः सकाशाद्विभज्य यो जीवस्याविर्भावसस्याऽलौकिकत्वेऽनाषृत्तिकपत्वे चैतत्प्रकरणोक्तं हेत्वन्तरमाहेत्यर्थः ।
व्याकुर्वन्ति । \* अत्रेत्यादि \* । \* परप्राप्तिलक्षणामिति \* । ब्रह्मविदः परप्राप्तिलक्षणाम् । तथाच प्रतिश्वानाद् उक्तवाक्ये मुक्तेः प्रतिश्वानाद् यस्याविर्भावः प्रतिपिपाद्यिषितः स मुक्त इति सूत्रयोजना ।
तथा सित तस्याऽऽविर्भावस्य न लौकिकत्वं, नचाऽऽवृत्तिकपत्वमित्यर्थः ॥ २॥

#### ४ अध्याये ४ पादः ।

#### आत्मा प्रकरणात्॥ ३ ॥

नतु परस्य ब्रह्मणो निर्गुणत्वात कामभोगस्य गुणसाध्यत्वा-त्सह ब्रह्मणेसत्र ब्रह्मपदं सगुणतत्परमतो न तस्य मुक्तिरूपत्विम-सत् आह । अत्र ब्रह्मपदेनात्मा व्यापको मायातद्गुणसम्बन्ध-रिहतो यः स एवोच्यते । कुतः? प्रकरणातः । ब्रह्मविदामोति परिमत्युपक्रम्य तत्पाठाद् गुणातीतस्यैवैतत्प्रकरणिमिति तदेवात्र ब्रह्मक्वेनोच्यत इत्पर्थः ॥ ३॥

### अविभागेन दृष्टत्वात् ॥ ४ ॥

नतु ब्रह्मविदाप्नोति परिमिति भिन्नं वाक्यम्, ऋगिभन्नाऽतो नैकं मकरणिमिति सगुणमेव तत्र ब्रह्मपदेनोच्यत इत्याशङ्क्य प्रति-वदिति । पूर्ववाक्येन समिवभागेनैवेयम् ऋक् पिठता, न तु विभाग्नेन । कुतः । दृष्ट्वात् । ब्रह्मविदिति वाक्यानन्तरं तत्पूर्वोक्तमर्थं प्रतिपाद्यत्वेनाऽभिमुखीकृत्यैपर्गुक्तेति श्रुतिर्दृश्यते । तदेपाभ्युक्तेति । तेन पूर्ववाक्योक्तार्थमिशकृत्यैवर्गुच्यत इति गुणातीतमेव तदन्त्र वाच्यमित्रर्थः ॥ ४ ॥

आतमा प्रकरणात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \* । \* तस्येति \* । ब्रह्मणा सह भोगस्य व्याकुर्वन्ति । \* अत्र ब्रह्मेत्या-दि \* । \* तदेवेति \* । परपदेनोक्तं गुणातीतमेव । तथाच कार्य-कथने जगत्कारणत्वेन स एव परिचायितव्य इति व्यापकत्वेऽपि विरुद्धधर्माश्रयत्वाद्यथा सृष्ट्यादिकं स करोति, तथा तं भजना-ऽऽनन्ददानायाविभीव्य मोगमपि कारयतीति न तेन कार्येण तस्या-विभीवस्य मुक्तिकोटिगत्वभङ्ग इत्यर्थः ॥ ३॥

अविभागेन इष्टत्वात् ॥ अवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । \* अत इति \* । वाक्यर्चोः परस्परापेक्षाबोधकपदाभावात् । व्या-कुर्वन्ति \* पूर्ववाक्येनेत्यादि \* अर्थस्तु स्पष्टः । तथाच वाक्यर्चो-

### ब्राह्मेण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः ॥ ५ ॥

पूर्वेण मुक्तो जीवो भगवदनुग्रहातिशयच्छातो वहिराविर्भृतो गुणातीतेन पुरुषोत्तमेनैव सह सर्वान कामानश्नुत इति सिद्धम । अथ तत्रैवेदं विचार्यते । आविर्भृतो जीवः प्राक्ततेन शरीरेण भुङ्क्त, उतापाकृतेनेति । तत्र भोगस्य छोकिकत्वे तदायतनस्यापि तादशैनैव भवितव्यमिति मन्वानं प्रसाह । ब्राह्मेण ब्रह्मसम्बन्धिना ब्रह्मणा भगवतैव स्वभोगानुद्धपतया सम्पादितेन सस्बज्ञानानन्दात्मकेन शरीरेण पूर्वोक्तानश्नुत इति जीमिनिराचार्यो मनुते । तत्र हेतुरुपन्यासादिभ्य इति । ब्रह्मविद्यमोति पर्रामित ब्रह्मविदः पर्पाप्ति प्रतिक्राय तद्रथस्यैवोपन्यासोऽग्रिमयर्चा क्रियते, सोऽतश्नु इसादिना । तथाच परप्राप्तेम्भिक्तिद्धपत्वात् पुष्टिभागीयायास्तस्या एवंद्धपत्वादक्षरब्रह्मणः पुरुषोत्तमायतनद्भपत्वात्त्वात्त्वात्त्मकमेव शरीरं

र्मध्ये ताद्दक्पदाऽभावेऽपि ऋक्प्रयोजनबोधके मध्यमवाक्येऽपेक्षाबा-धकपदसत्त्वात्तथेत्यर्थः ॥ ४ ॥ १ ॥

ब्राह्मेण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः ॥ अत्र पूर्वसूत्रद्वये भगवद-त्तेन विग्रहेण जीवस्य परप्राप्तिरूपो भोगः सिद्धः । अग्रिमसुत्रद्वये भगवतश्च परमपुरुपत्वं सिद्धम् ।

तत्र पूर्वस्त्रद्वयं यो विग्रहः सिद्धस्तं पूर्वे विचारयतीत्याशयेन पूर्वस्त्रद्वयसिद्धमनुवदन्तः स्त्रमवनारयन्ति । \* पूर्वेणेत्यादि \* । पूर्वेणेति \* आद्यस्त्रद्वयेन । अथ तिसद्धिगुत्तरं तिस्मन्नेव वाक्याथें वक्ष्यमाणविचार आरभ्यते इत्यथंः । पूर्वपक्षार्थः स्फुटः । सिद्धानतं व्याकुर्वन्ति । \* ब्राह्मणेत्यादि \* । ब्रह्मसम्बन्धिनेत्यस्य विवरणं
\* ब्राह्मणेत्यादि \* शरीरेणेत्यन्तम् \* । \* उपन्यासादिभ्य इति \* ।
उपसमीप न्यासः कथनं विवरणमिति यावत् । स आदिर्येपाम् ।
तद्गुणसंविज्ञानः । ते उपन्यासादयसेभ्यः । तदंतद्विवृण्वन्ति ।
\* ब्रह्मविदित्यादि \* । \* एवं क्रपत्वादिति \* । सर्वकामाशनक्रप-

तस्य वक्तुमुचितं, न तु पाकृतम् । एतद्वोधनायैवाग्रेऽन्नमयादीिनं विभूतिरूपाण्युक्तानि । भक्तदारीरे प्रतीयमानानामर्थानां विभूति- रूपत्वेन ब्रह्मात्मकत्वं तेन साधितं भवति । इदमेवादिपदेन बहुव- चनेन च ब्राप्यते । एतदानन्दमयाधिकरणे प्रपश्चितमतो नाऽत्र

त्वात् । ननु ब्रह्मभावं विना मुक्त्यभावाज्ञाते च तस्मिन् व्यापकत्वा-दिवदानन्दाविभीववश्च पूर्वसिद्धाकारस्याप्याविभीव श्रुतेरप्युपपत्ती भोगार्थं ब्राह्मशरीरस्याङ्गीकारो न प्रामाणिक इत्यत आहु: \* एतदित्यादि \* । शरीरस्याक्षरात्मकत्ववाधनायेव ऋगुक्तो-पन्यासानन्तरम् अन्नमयादीनि विभृतिरूपाणि पुरुपविधत्वेन ब्रह्म-त्वेन, ब्रह्मत्वेनोपास्यत्वेन चोक्तानि । तस्य फलं भक्तशरीरे प्रतीय-मानानामर्थानां पृथिव्यादीनां गन्धादीनां च विभूतिरूपत्वंन ब्रह्मात्म-कत्वं तेन कथनेन साधितं भवति । इदं श्रीतमुपादानमेव आदिप-दयहुवचनाभ्यां ज्ञाच्यत इत्यर्थः । \* प्रपश्चितमिति \* । तन्निरूपक-स्यापि तत्त्वस्यक्तल्यमित्यनेन वर्णकान्तरेण च प्रपश्चितम् । तथा-चात्रेऽन्नमयादिनिरूपणबलादेवमुच्यतेऽतः सृष्ट्यादौ यो भगवदा-कारस्तिरोहितस्तसेवैवमाविर्भावेऽपि दित्सितफळानुभवयोग्यऊपेणा-विभोत्रादुक्तप्रकारकस्थूलरूपस्येवाविभोवान्नाप्रामाणिक इति भावः । इद्मेव, स्वरूपेणावतारंणेति सार्द्धन पुष्टिप्रवाहमर्यादायन्थे उक्त-म् । एवश्च जीवस्य न्यापत्वादिषु भगवद्धमंष्वानन्दे चाविर्भूते स-चिदानन्दात्मके देहेऽक्षरात्मके सम्पन्ने यो **छी**ळारसानुभवः स निरुपम इति, स एव सवाफले, महान् भोगः प्रथमे विशते सदेत्य-नेनोक्त इति क्षेयम् । ननु मान्त्रवर्णिकसूत्रेऽन्नमयप्राणमययोर्वाह्या-भ्यन्तरलीकिकव्यवहारकारणत्वेन लाकत्वं मनोमयस्य च वेदत्वं तद्भाष्ये प्रत्यपादीति विभृतित्वादिकथनं तद्विरुद्धमितिचेन्न । श्रुती परस्मादानन्दरूपात् सृष्टिः प्रकान्तेति सा सृष्टिरितरोहितानन्दा भ-र्वात । कारणस्य समन्वयात् । कार्यत्वाञ्चपत्तिरोभावेऽपि । अन्य-था व्यवहारभङ्केन लीलाया असिद्धेः । एवं सार्त तादश्यां सृष्टी तत्तद्वयवहारकारणीभृतस्य विभृतिकपस्यैवौचित्यन तर्हाकिकवै-दिकव्यवहारे कारणपदेन तस्येव सूचनाविरोधात् । मतकथनप्र-

पुनरुच्यते । यत्र कर्मवादी जैमिनिरेवं मनुते तत्रान्येषामेवमङ्गीकारे किमाश्चर्यमिति ज्ञापनाय तन्मतोपन्यासः कृतः ॥ ५ ॥

चितितन्मात्रेण तदात्मत्वादित्यौडुलोमिः॥ ६॥

स यथा सैन्धवधनोऽनन्तरोऽवाह्यः क्रत्स्नो रसघन एवं वा अरे अयमात्माऽनन्तरोऽवाह्यः क्रत्स्नः प्रज्ञानघन इति श्रुतौ घनप-देन ज्ञानात्मकविग्रहात्मत्वं ब्रह्मणो बोध्यते । अन्यथा न वदेत् । प्रयोजनाभावात् । तथाच ताहशेन सह मोगकर्त्रा ताहशेनैव भा-व्यमिति, चिति चिद्रूपे ब्रह्मणि, तन्मात्रेण चिन्मात्रेण रूपेण का-मान् भुङ्क्ते, न तु विग्रहेण । श्रुतौ जीवस्य तथात्वस्याऽनुक्तेः । पूर्णानन्दत्वाद्भगवतस्तत्सम्बन्धेन तदानन्दमनुभवतीत्यर्थः सम्प-द्यते। चिद्रात्मत्वं जीवस्य यतो नैसर्गिकमिस्योडुलोमिराचार्योमनुते अश्ररीरं वा वेतिश्रुतिरेताहशाऽन्यविष्यिणीतिक्षेयम् ।

योजनमाहुः। \* यत्रेत्यादि \*॥५॥

चिति तन्मात्रेण तदात्मत्वादित्यौडुलोमिः ॥ व्याकुर्वन्ति । \* स इत्यादि \*। \* न चदेदिति \*। घनपदं न बदेत् । \* तथात्व-स्येति \*। विग्रहवन्त्वस्य ।

अन्ये तु चितितन्मात्रेणित्येकं पदमङ्गीकुर्वन्तश्चिन्मात्रेणावि-भेवतीत्यर्थमाहुः। तन्मते इक्प्रत्ययान्तस्य चितिपदस्य धातौ शक्ते-स्तद्ये लाक्षणिकत्वं तत्पद्व्यर्थता च।

भास्कराचार्यास्तु—चैतन्यसन्मात्रेणेत्यर्थमाद्यः। तन्मते तत्प-द्वैयर्थ्यं न भवतीति पूर्वापेक्षया तत्सम्यगिति बोध्यम् । नन्वशरी-रस्य वियावियभोगः श्रुत्या निषिध्यते, न तु सशरीरस्य, न वै सश-रीरस्य सतः वियाविययोरपहात्रस्तिति श्रुतेस्तस्य का गतिरित्यत आहुः। \* अशरीरमित्यादि \* अशरीरं वा व सन्तं वियाविये न स्पृ-शत हति श्रुतिस्तु वियपदस्यावियपदसमित्याहारादेताहशान्यवि-षयणी \* पतादशाद् भगवदानन्दादन्यो यो दुःखसम्भिन्न आनन्दस्त- मुक्तिदशायां तदनुभवस्य भगवदिच्छाविषयत्वाभावात्र तथा । तथाचैतदेतज्जातीयकानन्दानुभवोऽस्य भवत्विति भगवदिच्छैव श्रुतौ कामशब्देनोच्यते ॥ ६ ॥

एवमप्युपन्यासात् पूर्वभावादविरोधं बादरायणः ॥७॥

परमाचार्यो वादराणस्तु नैवं मनुते। ब्रह्मविदाम्नोति परिमय-स्योपन्यास एवमपि विग्रहवत्त्वेनापि कृतो यतः।तथाहि । यो वेद निहितं गुहायामिसत्र गुहाया उक्तत्वात्तस्या विग्रह एव सम्भ-

द्विपयिणीति न तद्विरोध इत्यर्थः । \* मुक्तीत्यादि \* । \* तद्बुभ-वस्येति \* दुःखस्मिभस्रसुमानुभवस्य । तिहैं सुखे वैज्ञात्याभावात् कामानिति वहुवचनस्य का गिर्तारत्यत आहुः । \* तथांचत्यादि \* । तथाच तार्हागच्छानुभवे तिद्च्छाविषयस्यानन्दस्याऽप्यनुभविधन्मा-त्रेणैव रूपेण, न तु तत्र विग्रहस्याप्यपञ्चेति आंडुलोमर्मर्तामत्यर्थः। पतेन, चैत्यस्य तत्त्वममलं मणिमस्य कण्ठ इत्यादि स्मारितं क्षेयम्॥६॥

वात । किञ्च । पथमान्तोपस्थितत्वेन पाप्नोतीत्युक्या च ब्रह्म-विदः परमाप्तौ स्वातन्त्र्यं ज्ञाप्यते । तदेव ब्रह्मणा सहेति पदेनो-पन्यस्तम् । तेन ब्रह्मणोऽपि तत्समानक्रियावत्त्वं ज्ञाप्यते । परं त्वप्राधान्येन । तथाच भक्तस्यैव कामा वक्तुमुचितास्ते च न वि-ग्रहं विना सम्भवन्ति । किञ्च । विपश्चितेति विशेषणेन विविधं पञ्याञ्चिद्रपत्वमुच्यते । कामभोगोक्तिपस्ताव एतदुक्सा तदुपयो-ग्येव सर्वे वाच्यम् । एवं सति भक्तविविधभावान् पश्यति स्वयं भोगचतुरश्चेत्युक्तं भवाते । एतेनापि भक्तविग्रहः सिद्धचित । ननु विग्रहस्यागन्तुकत्वेन लौकिकत्वादलौकिकेन ब्रह्मणा भोगो वि-रुद्ध इसत आह । पूर्वभावादिति । भक्तमाप्तेः पूर्वमेव भगवदि-त्सितभोगानुरूपविद्यदाणां सत्त्वात्र विरोवः । किञ्च । उक्तश्रुति-सुत्रैः पुरुषोत्तमेन सह भक्तम्य कामभोगो निक्षितः । स याव-ताऽर्थेन विना नोपपद्यते तावानः स श्रुसभिमत इति मन्तव्यम् । तथाच ब्रह्मसम्बन्धयोग्यानि शरीराणि निसानि सन्सेव । यथा Sनुग्रहो यस्मिञ्जीवे स तादृशं तदाविश्य भगवदानन्दमश्नुत इति सर्वमवदातम् ॥ ७ ॥

उत्तराईमादाय युक्तान्तरमाहुः \* किश्च प्रथमेत्यादि \* तथाचौडुलंगिमतं कामपद्व्याकोपाऽनिवृत्तेस्तद्युक्तमित्यर्थः । विपश्चित्पदेनापि तत् साधयन्ति \* किश्चेत्यादि \*। \* एतेनेति \* भक्तवियहाभावेऽनुपपद्यमानेन भोगचातुर्ययोधकविपश्चित्पदेन । हेत्वन्तरमघतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*। व्याकुर्वान्त । \* भक्तेत्यादि \*।
\* भक्तप्राप्तेरिति \*। भक्तस्य भगवत्प्राप्तेः। \* न विरोध इति \*।
आगन्तुकत्वलौकिकत्वाभ्यां छतोऽपि चिन्मात्रत्वब्राह्मशरीरवक्त्योविरोधो न । तथाचैतेईतुभिर्वित्रहवस्यस्यविरोधं मन्यत इत्यर्थः।
सिद्धमाद्यः। \* किश्चेत्यादि \*। \* सन्त्येवति \*। पुत्तिलकावद्भगवन्मन्दिरे भगवद्धमीत्मकानि सन्त्यव । \* आविद्योति \*। अयं मम

देह इत्यभिमानं कृत्वा। तथाच श्रुतार्थापत्तिसिद्धत्वान्न सन्देह इत्य-र्थः । नतु सुत्र एतद्वोधकपद्(भावाद्तस्यैनद्विषयवाक्यत्वं कथमव-गन्तुं शक्यत इति चेत् । अर्थवलादिति वदामः । तथाहि । अस्मिन् चरणं मुक्तस्य फलानुभवप्रकार उच्यते। मुक्तिस्तुन यावद्दुःखात्य-न्ताभावमात्ररूपाऽपि तु निरवधिसुखात्मकब्रह्मप्राप्तिरूपा, तल्लोका-दिप्राप्तिरूपा च । तैत्तिरीयोपनिषदि ब्रह्मणः सायुज्य४ सलोकता-माप्नोतीति श्रुतौ द्वयोः श्रावणात् । पुराणेऽपि सार्लोक्यसार्ष्टिसामी-प्यसारूप्यैकत्वमप्युतेति प्रकारभेदकथनाच । सा च यथाधिकारं सद्यः, क्रमेण वा भवति । तत्र सद्योमुक्तावात्मकाम एवाधिकारी । अथाकामयमानो योऽकामो निष्काम आत्मकाम आप्तकामा भव-ति न तस्मात् प्राणा उत्कामन्त्यत्रैव समवनीयन्ते ब्रह्मैव सन् ब्रह्मा-प्येतीति श्रुतेः । ताइरास्य ब्रह्मानुभवप्रकारश्चाग्रे । यदा सर्वे प्रमु-च्यन्ते कामा येऽस्य हृदि स्थिताः। अथ मर्त्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समद्गुत इति श्लोक उक्तः । स्वप्रतिक्षानुरोधाद्याज्ञवल्केन सम्यङ् न विवृतः । सोऽत्र ब्रह्मविदाप्नातीत्यस्य विवरणर्चि व्यक्तीक्रियंत । अशनप्रकारस्य विवरणात् । अतः स चेदत्र न विचार्येत तदा शास्त्र न्यूनतैवापद्येत । विचारिते च तस्मिन् मुक्ती निःसम्बोधताया निष्टु-त्तः सर्वास्वपि तादशत्वमर्थादेव सत्स्यतीति बुद्ध्यस्व । नच निःस-म्बोधा मुक्तिरिति युक्तम् । ब्रह्मीय सन् ब्रह्माप्येतीत्यत्र ब्रह्मभावोत्त-रमेव मुक्तेः श्रावणात् । ब्रह्मणश्च विरुद्धमांश्रयताया उभयलिङ्गा-द्याधिकरणेष्वेव निर्णयेन निर्विशेषवादस्य प्रागेव निरस्तत्वात् । य पुनः प्रजापतिवाक्यस्थामेष सम्प्रसादोऽस्माच्छरीरात् समुत्थाय परं उयोतिरुपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यत इति श्रुति विषयवाक्यत्वेन आद्रियन्ते तेषामपितस्यास्तथात्वं सन्दिग्धमेव।सूत्र उपसम्पत्तिपदा-भावात् केवलस्य सम्पद्येति पदस्य सता सौम्य तदा सम्पन्नो भवति स्रात सम्पद्य न विदुः स्रात सम्पद्यामह इति सुषुतिविषये श्रावणात् । अत उपसम्पंत्तिवाक्यस्य विषयत्वेनादरणमर्थवलादेवंति वक्तव्य-म् । तथा सति तौल्यान्न पर्यनुयागावकाराः । किञ्च । स्वेनेति पद-स्यापि ब्रह्मवाचकत्वमेव मुख्यम् । स्वमपीतो भवतीत्यादौ तथा सिद्धत्वात् । अतस्तत्नापि तथा । किञ्च नायं नियमो यद्विषयवाक्यं सौत्रपदानुरूपमेव प्राद्यमिति। अत्ता चराचरप्रहणादित्यादौ तथा

दर्शनाभावात् । अतोऽर्थमादाय विषयवाक्यग्रहणं नानुचितमिति। दिक् ॥ ७ ॥

यत्तु राङ्कराचार्याः, सम्पद्याविर्मावाधिकरणं त्रिसूत्रमङ्गीक्र-त्य प्रथमसूत्रे, एवमेवेष सम्प्रसादोऽस्माच्छरीरात् समुत्थाय परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यत इति छान्दोग्ये इन्द्रप्र-जापतिसंवादस्यां श्रुति विषयवाक्यत्वेनोपन्यस्य कि देवलोकाद्यप-भोगस्थानेष्विचागन्तुकेन केनचिद्विरोषेण अभिनिष्पद्यते, उतात्ममा-त्रेणेति संशये मोक्षफलत्वस्याप्रसिद्धेः । अभिनिष्पद्यत इत्युत्पत्तिप-र्यायभूतराद्धप्रयोगादात्मनश्च सर्वदाविद्यमानत्वेनाभिनिष्पत्तेवक्तु-मशक्यत्वाच्चागन्तुकेनेति पूर्वपक्षमुक्त्वा केवंलेनेवात्मना आविर्भ-वति, नं धर्मान्तरेण । कुतः । स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यत इति स्व-शब्दात् । अन्यथा स्वेनेति विशेषणस्य वैयर्थ्यप्रसङ्गात् । नचा-त्मीयवाची स्वशब्द इति युक्तम् । तस्य रूपान्तरेऽपि तुल्यत्वेनात्र विशेषतस्तत्कथनस्य वैयर्ध्यानपायात् । अतः स्वेनेतिविशेषणसा-र्थक्यार्थ केवलेनावतिष्ठत इति सिद्धान्तं व्याख्याय, पूर्वावस्था-स्विह च स्वरूपानपायसाम्ये सत्यत्र को विशेष इति शङ्कायां द्वि-तीये सूत्रे सम्बन्धविनिर्मुक्तत्वरूपो विशेषः । पूर्वे जाग्रदाचवस्थासु, अन्धो भवतीति, रोदिनीवेति, विनाशमेवापीतो भवतीत्यवस्थात्र-यकालुष्यकथनेन बन्धाविमोकवोधनात् । तस्य मुक्तत्वं च, एतं त्वेव ते भूयोऽनुष्याख्यास्यामीत्यवस्थात्रयविहीनस्यात्मनो व्याख्येय-त्वेन प्रतिज्ञातस्याशरीरत्वाद्युपन्यासपूर्वकं, स्वेन रूपेणाभिनिष्प-द्यत इत्युपसंहारात्। आख्यायिकोपक्रमे चापहतपाप्मेत्यादिमुक्तात्म-विषयप्रतिज्ञानादिति व्याख्याय तृतीयसूत्रे, परं ज्योतिरुपसम्पद्ये-त्यनेन ज्योतिःसम्पत्तेरुक्तत्वाज्ज्योतिषश्च प्राकृतत्वात् सम्पत्ती कथमस्य मुक्तत्विमिति राङ्कायां परं ज्योतिरिति पदाश्यां, तद्देवा ज्योतिषां ज्योतिरिति श्रुत्यन्तराज्ज्योतिःशब्देन परं ब्रह्मैवोच्यते, न तु प्राकृतमतस्तत्सम्पत्तौ न मुक्तत्वभङ्गः। आत्मन एव प्रकरणदर्श-नादित्याद्यः । ततोऽविभागेन इष्टत्वादित्येकसूत्रमधिकरणान्तरमङ्गी-कृत्य कि मुक्तः परमेश्वराद्धेदेनावतिष्ठत उताभेदेनेति शङ्कायामवि-भक्त प्वावतिष्ठत इति सिद्धान्तयन्ति । ततो ब्राह्मेणेत्यादित्रिस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य पूर्वाधिकरणे यदात्मः

रूपेण स्वेनाऽनागन्तुकेनाऽवतिष्ठत इत्युक्तं, तत् कीदशमिति चि-न्तायां जैमिनिस्तावद् यद् ब्राह्मं रूपम्, अपहतपाप्मा विजरो विमृत्यु-र्विशोको विजिघत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्कुरुपद्रत्यनेन प्रागुक्तं तथा सर्वेश्वरत्वं सर्वञ्चत्वं च तेन रूपेणाभिनिष्णद्यत इति मन्यते । तत्र हेत्रपहतपाप्मेत्यादिनोक्त उपन्यास आदिपदसंगृहीतं, स तत्र पर्येतीत्यादिनोक्तं च । औडुलोमिस्तु यद्यप्यपहतपाप्मत्माद्योऽभे-देनैव धर्मा निर्दिश्यन्ते तथापि शब्दविकल्पजा पवेते इति पाप्मा-दिनिवृत्तिमात्रं तत्र गम्यते । चैतन्यमेव तस्यात्मनः स्वक्रपमिति त-न्मात्रेणैव रूपेणाभिनिष्पत्तिर्युक्ता । एवं वा अरे अयमात्माऽनन्तरो-ऽवाद्यः कृत्स्नः प्रज्ञानघन प्रवेत्यादिश्रुत्यनुग्रहात् । सत्यकामत्वाद-यस्तु यद्यपि वस्तुरूपेणैव धर्मा उच्यन्ते, सत्याः कामा अस्येति । तथाष्युपाधिसम्बन्धाधीनत्वात्तेषां न चैतन्यवत् स्वरूपत्वसम्भवः । अनेकाकारत्वप्रतिषेघात् । प्रतिषिद्धं हि ब्रह्मणोऽनेकाकारत्वं, न स्था-नतोऽपि परस्योभयलिङ्गमित्यत्र । अत एव जक्षणादिसङ्घीर्त्तनमपि दुःखाभावमात्राभित्रायं स्तुत्यर्थम् । आत्मरतिरित्यादिवत् । न हि मुख्यान्येव रतिक्रीडामिथुनान्यात्मनि नित्यानि शक्यन्ते वर्णायेतुम् । द्वितीयविषयत्वात्तेषामः । तस्मान्निरस्ताशेषप्रपञ्चेन प्रसन्नेनाव्यपदे-इयेन बोधात्मनाऽभिनिष्पद्यत इति बादरायणस्त्वाचार्य एवमपि पा-रमार्थिके चैतन्यमात्रस्वरूपाभ्युपगमे व्यवहारापेक्षया पूर्वस्य पूर्व-स्याप्युपन्यासादिभ्योऽवगतस्य ब्राह्मस्यैदवर्यक्रपस्याप्रत्याख्यानाद्-विरोधं मन्यते इत्येवं व्याचल्युः । तत्रेदमवधयम् । छान्दोग्य इन् न्द्रप्रजापतिसंवादे, य आत्मा वेद्यत्वेन प्रद्धतः स दहरविद्योपास्य एव देवासुरैरनुबुध्यमाने प्रजापतिवाक्ये तस्यैवापहतपाप्मत्वादिगु-णकस्य प्रत्यभिश्वानात् । इन्द्रविरोचनाश्यामपि तस्यैव विवित्सया तथानुवादात् । अतः प्रजापतिरपि तमेव सर्वेषु पर्यायेषु बाधयाति । य एषोऽक्षिणि पुरुषो इरयत इत्यादिना । परं त्विन्द्रविरोचनौ पर-प्राप्ति पुरुषार्थत्वेनावगत्य तद्रथे न प्रष्टुं प्रवृत्ती, किन्त्वपहृतपाप्मादि-गुणकात्मक्रानेन सर्वेकामप्राप्याद्यर्थमतस्तद्धिकारं हीनमवगत्य चित्तशुद्धार्थं तप उपदिदेश स्थिष्टप्रयोगेण चोक्तवान्। तत्र प्रथमे प-यीये दृश्यत इत्यनेनार्षमेव दर्शनमभिष्रतम् । तदेवोपपादितम्, अ-न्तर उपपत्तिरित्यत् । परिमन्द्रेण न बुद्धम् इति देहमात्मानं बुद्ध्वा

भयं द्दर्शाऽस्मिन्नन्धेऽन्धो भवतीत्यादि । एवं दर्यस्यानाने पुनन्त-प उपिद्दय द्वितीयेऽपि पर्याये, स्वप्तसृष्टिकर्त्तारमुपिद्देश, य एव खंग्न महीयमानश्चरतीति।अत्रापि, एतं त्वेवं भूयोऽनुव्याख्यासीत्ये-तच्छव्देन स्वबुद्धिस्यस्यैव परामर्थात् । न त्विन्द्रबुद्धिस्यस्य । इन्द्रेण देहस्यैव पूर्वे बुद्धत्वादिति । परं त्विन्द्रेण द्वितीयेऽपि पर्याये स न बुद्धः, किन्तु देहाद्भिन्नो जीव एव स्वप्नद्रष्टोपदिश्यत इति बुद्धम्। स यद्यपि बाह्योपाधिदोषान्न दुष्यति तथाऽप्यान्तरदोषाद् दुष्यतीति पुनस्तृतीये पर्याये समागत्य उभयमुक्तवान् । तदा सुषुप्त्यधिकर-णभूतं तमेव यत्रैतत् सुप्तः समस्तः सम्प्रसन्नः खप्नं न विजानाती-त्येवमुपदिदेश । तत्रापि सुषुप्त्याधकरणभूतं परमात्मानं न ज्ञातवान् किन्तु सुषुप्त्यवस्थाकं शारीरमेव शात्वा तत्राप्यश्चानक्रपं भयं विना-श्मेवापीतो भवतीत्यन्तेन प्रदृश्येन्द्रः पुनरुपससाद् । तदा प्रजाप-तिस्तमेव स्वबुद्धिस्यमुपदेष्टव्यत्वेनोपक्षिप्य इन्द्रेणावगतस्य जीवस्य सर्वकामभोगयोग्यं स्वरूपं तत्सम्पत्या भवतीति वक्तुं, मघवन् मर्त्यं वा इदं शरीरिमत्यादिना शरीरस्य दुःखदत्वम । अशरीराणां वा-च्वादीनां परं ज्योतिरुपसम्पन्नानां खरूपप्राप्तिहच्टान्तेनास्यापि ख-व्याख्यातं परं ज्यातिरुपसम्पन्नस्य स्वरूपाभिनिष्पत्तिम् । एवमेवैष इत्यादिनोक्त्वा परस्य ज्योतिषः स्वरूपमाह । स उत्तमः पुरुष इति । योऽयं गीतायाम्, उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमा-त्मेत्युदाहृत इत्यादिश्लोकद्वयेन कृर्तानर्वचनः । अतः परमुपसम्पन्नस्य तल्लोके भोगं वक्तुं तत्र परमात्मनो भोगमाह । स तत्र पर्येतीत्यादि-ना । तथाच देहेन्द्रियासुहीनानां वैकुण्ठपुरवासिनामिति सप्तमस्क-न्धात्ताहशानां सालोक्यादिचतुष्टयं प्राप्तानां भगवत्प्रसादरूपसह त्तो भोगो निराबाधः । अत्र विद्योपक्रमे तेषां तद्रथमेवोपासनाप्रवृत्ते-रुक्तत्वात्। नन्वेवं स्वरूपं प्राप्तस्य तत्र भोगोऽपि मनसस्तु पूर्वस्यैव तत्र सत्त्वात्तेन प्राक्तनदेहस्मरणे तदीयदुःखस्यापि स्मरणात् सुख-भोगोऽपि दुःखमसम्भिन्न एव स्यादित्यतस्तदभावायाह । नोपजन४ स्मरिश्नद् शरीरिमति । उप आत्मसंमीपे अविद्याकामकर्मभिजीयते कर्मभिजीयत इत्युपजनम् इदं प्राक्तनं शरीरं न स्मरत्यतस्तदस्मरः णान्न दुःखसम्भेद इत्यर्थः। नन्वस्मरणं शरीरस्य कुतः। खरूप आ-कारसङ्कावेऽपि भोगसाधनभृतानामिन्द्रियाणामभावाङ्गोगेऽपि कथ-

मित्याशङ्काद्वयनिवृत्त्यर्थमाह । स यथा प्रयोग्यं इत्यादि । अथ यत्रै-तदाकाशमित्यादि च। यथा प्रकर्षेण योग्योऽश्वादिराचरणे आस-मन्ताचरणसाधने रथादौ तस्य गमनादिसाधनाय युक्त पवमयं पश्च-वृत्तिर्मुख्यः प्राणोऽस्मिन् रारीरे तद्यात्रासाधनाय युक्तः । तथाच मुक्ती तस्य लये तद्वियुक्तस्य शरीरस्याप्रयोजकत्वाद्स्मरणमित्यर्थः। इन्द्रियाभावेऽपि भोगमुपपादयति । अध यत्रेत्यादि । यत्र शरीरदेशे पतदाकाशमनुविषण्णं नेत्रकनीनिकोपलक्षितमाकाशमनुगतं चक्षुः-शब्दवाच्यम् । तत्र स चाक्षुपश्चक्षुपि विद्यमान आन्मा दर्शनाय रूपग्रहणार्थं चक्षुश्चक्षुरिन्द्रियरूपम्, एवं, यो जिन्नाणीति गन्धग्रहणाय स घाणम्, एवं व्याहरणाय वाक्, श्रवणाय श्रोतं, मननाय मन इति एतेषु अस्य जीवात्मनो दैवं चक्षुर्मनः सर्वकार्यप्रयोजकम् । तथाच मुकस्य देहेन्द्रियाद्यभावेऽपि मनसः सत्त्वात् तस्य देवत्वनापूर्वत्वा-त्तंत देवेन चक्षुषा मनोरूपंण ब्रह्मलोकस्थान् कामान् पदयन् रमत इति सुखेन भोगसम्पत्तिरित्यर्थः । एवं सर्वमुपपाद्येतदुपासनाफछं निगमयन्तुपसंहर्रात । तं वा पतं देवा आत्मानमुपासत इत्यारभ्य प्रजापतिरुवाचेत्यन्तेन । तथाचात्र परमात्मन एव प्रस्नतत्वादेवं त्वेव ते भूयोऽनुद्याख्यास्यामीति प्रतिज्ञाया अपि परमात्मपरतया तद्विरु-र्द्धामग्द्रज्ञानमनुख्रत्य जीवपरमात्मनोभेदाभावेन व्याख्यानमनुर्चित-म् । जीवात्मनः परमात्माभेद्ष्य तादात्म्यरूपत्वेनैव पूर्व सिद्धतया-ऽभ्युपगमैकदारणत्वाच्च । तेनाख्यायिकोपक्रमेऽप्यपहतपाष्मत्वादि-रूपेण परस्येव प्रतिज्ञानं, जीवस्तु मुक्ती प्राप्तस्वरूपस्तथा भवतीति ब्राह्मछैं।किककामभोगयोग्यत्वात्तथोच्यते । एवं सत्यविभागेन इस्ट-त्वादिति सूत्रेऽविभागः सोऽप्यविभक्तः, भ्रातृणामिव भोगमात्रसा-म्यादेव, न त्वभेदात् । अत एव काठके यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं ताइगेव भवति एवं मुनेर्विजानत आत्मा भवति गौतमेर्तत मुक्तस्वरू-पनिरूपणपरं वाक्यं ताहागिति पदेन साम्यमेवोक्तं, न त्वभेदस्तथा र्सात तदेवेति ब्रूयात्।एवं नदीसमुद्रनिदर्शनेऽपि भेदस्यान्याञ्चेयत्वा-य नदीनां नामकपत्यागकथनं द्रष्टव्यम् । एवं, तत्त्वमस्यहं ब्रह्मा-स्मीत्यादावपि ब्रह्मणः सर्वरूपत्वादशांशिभावेनैव तादात्म्यमभिप्रेत्य जीवस्यापि ब्रह्माभेद उच्यते, न त्वंभेद इत्यभित्रायेणत्यवगन्तव्यम् । एवं, यत्र नान्यत् पद्यतीत्यनेनांका भूमान्यदर्शनाभावोऽप्यशांशि-

भावावगमादेवोपपष्मतरः। न तु द्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तमित्य-षापि विभागाभावादेव द्वितीयदर्शनाभावी द्वप्यस्यः । इदं च तत्र तत्र बहुधोपपादितमिति नात्राधिकमुच्यते । अतो यदुक्तं भेदनि-देशस्त्वभेदेऽप्युपचर्यते, स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित इति स्वे म-हिम्नीति । आत्मरतिरात्मक्रीड इत्यादिदर्शनादित्युक्तं, तद्प्यप्रयो-जकम् । भेद्विरुद्धसम्पद्सादात्म्यरूपस्याभेदस्याङ्गीकारेणैव दोष-निवृत्ती उपचारेण तत्र व्याख्यानस्यानुचितत्वात् । नचांशांशिभावेन नानात्वापत्त्या, नेह नानास्तीति विरोधः शङ्काः । ऐच्छिकनानात्वस्य स्बरूपेक्याद्यऽबाधकत्वादितिप्रागेचोक्तत्वादिति । पवमीडुलोमिसुप्र-ड्याख्यानेऽप्यसङ्गतत्वं द्रष्टव्यम् । भौडुलोमिना अपहतपाप्मत्वा-दीनां धर्माणां राब्दविकल्पजत्वस्य कुत्राप्यनुक्तत्वेन तथापादयि-तुमयुक्तत्वात् । नच चैतन्यमात्रत्वकथनादेव धर्मानवृत्तिरिति वा-च्यम् । स्वरूपमात्रकथनंऽपि धर्मानिवृत्तेर्मध्यन्दिने नभोमण्डले सूर्य प्वास्तीत्यादिलोकिकवाक्यंऽपि प्रभा-करादिमत एव प्रतिपाद-नेनाद्दर्शनात् । श्रुतावण्यवं वा अरे अयमात्माऽनन्तरोऽबाह्यः कृत्स्नः प्रश्नानघन पर्वत्यवापि अकृत्स्नत्वबुद्ध्युत्पादकधर्माकारसत्तामा-स्थायैव तेषां धर्म्यनतिरिक्तत्ववोधनाय तस्य प्रज्ञानघनत्वकृतस्नत्वयो-बोंधनात्। अन्यथा तयाः पदयोः सेन्धवदृष्टान्तस्य च वैयर्थ्यापत्तेर्दु-र्वारत्वात् । अत एव सत्यकामादयोऽपि वास्तवा एव, नौपाधिकाः । नचानेकाकारत्वसम्भवो दोषः। न स्थानतोऽपीत्यधिकरणे ब्रह्मणो विरुद्धधर्माधारत्वस्यव प्रतिपादनात् । अतो न स्वकृततद्व्याख्यानु-सरणेनीडुळोमिसूत्रव्याख्यानं युक्तम् । तस्य व्यासमतत्वाच्चेति । पवं बादरायणसूत्रेऽपि व्यवहारापेक्षया पूर्वस्य पूर्वस्याऽध्यपगमा-दिभ्योऽवगतस्य ब्राह्मस्यैश्वर्यक्षपस्याप्रत्याख्यानाद्विरोधं मन्यते बादरायण इति ब्याख्यातम् । तत्रापि व्यवहारापेक्षयेति यदुक्तं तदभ्युपर्गमैकदारणमेव । सूत्रे पूर्वभावपदेन प्राक्कालिकसत्तामात्र-स्यैव बांधनेन ब्यवहारापेक्षाया अनुपलम्भादिति । एवं सति यदौडुलोमिमतमनुस्तय मुक्तस्य मनसा सर्वान् ब्राह्मलीकिका-न् कामान् पर्यतोऽपि विभागेनाद्रशैनात् सुषुप्ताविवापस्यत्वं सर्वे-कत्वाद् द्वितीयाभावेन व्याख्यातं छान्दोग्यभाष्ये, तद्पि प्रकृतविरु-इम् । रमत इति रमणस्यामे कथनात् । नच तत्र रमत इत्य- स्य मुख्यार्थों नाभिमेत इति वाच्यम् । मानाभावात् । उपक्रमे इन्द्रा-देः सर्वलोकसर्वकामप्राप्त्योरेवाभिसंहितत्वकथनेन तिद्वरोधाश्च । अतोऽविभागेन दर्शनं शारिरब्राह्मणोक्तायाः सुषुतिश्रुतेरेवार्थो, न तु क्रममुक्तिमार्गप्राप्तब्रह्मलोकसुखप्राप्तिबोधिकाया एतच्छ्रुरुतेरित्यवधेन्यम् । नच द्वितीये मैत्रेयीब्राह्मणेऽपि, न हि द्रष्टुईष्टेरित्याद्यविभक्त- स्र्यानश्चतेविद्यमानत्वात्तस्याश्च मुक्तविषयत्वादत्र तथाङ्गीकारे को दोष इति वाच्यम् । विषयभेदात् । तत्र हि, प्रज्ञानघन एवतेप्रयो भूत्तंत्रयः समुत्थाय तान्यवाद्यविनश्यति न प्रेत्य संज्ञास्तिति ब्रह्मणि जीव्यस्य लयानकपणेन तथा निश्चयात् । अत एव शारिरब्राह्मणे, अथा- क्ष्यायमान इत्युपक्रम्य, अत्र ब्रह्म समस्तुत इत्यन्तेनाकामयमान- स्यात्मनो ब्रह्मणि लय उक्त इति सायुज्यविषयं मैत्रेयीब्राह्मणवाक्यम् । अतस्तदादायात्र कामवत्प्रकरणे तथापादनं प्रकृतविरुद्धमेवेति दिक्ष्॥

भास्कराचार्यास्तु--सम्पद्याविभीवसूत्रे इन्द्रप्रजापतिसंवाद-स्थामेव श्रुति विषयत्वेनोपन्यस्य पूर्वाणि सुत्राणि पूर्ववदेव ब्याख्याय जीवज्रह्मणोरौपाधिकभेदः, पारमार्थिकं त्वैक्यमिति स्वीयं सिद्धान्तं चोक्त्वा जीवस्य ब्रह्माऽविभागेन स्थिति चाङ्गीकृत्य जैमिनीयमतं च पूर्ववदेव ब्याख्याय औडुलोमिसूत्रे एवमाहुः। तथाहि । चैतन्यस-न्माञ्जेणाभिनिष्पद्यत इत्यौद्धलोमिमन्यते स्म।कृतः। तदात्मकत्वात् । चैतन्यात्मकं सत्तात्मकं च ब्रह्मातथाच श्रुतिः, एवं वा अरे अयमात्मा-Sनन्तरोऽबाह्यः कृतस्नः प्रश्नानघन प्रवेति । तथा, सत्यं श्नानमनन्तं ब्रह्मोति सत्यकामादीनां तु विकल्पमात्रत्वादतत्स्वरूपतेति मन्यते । सुषुप्त-विश्वासम्बोधो मोक्ष इत्यौदुलोमेरभिप्रायः सांख्यवैशेषिकादीनामि-व । इदानीन्तना अपि केचिदेतदेवं दर्शनं प्रतिपन्ना इति । बादराय-णसुत्रं त्वेवं व्याकुर्वन्ति । तथाहि । एवमपि चैतन्यमात्रत्वेऽपि पूर्व-स्याप्येश्वर्यक्रपस्य भावात् । कथम् उपन्यासात् पूर्वोक्तेन जैमिनीयेन हेतना उभयेषां वेदवाक्यानां प्रामाण्याविशेषात् । असाभारणत्वा-च्चापहतपाटमादिगुणानां व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तस्वभावत्वाद्विरोधं भगवान बादरायणः परिनिश्चिकाय । नच गुणगुणिनोरेकत्वानेक-त्वावरोधः । यथाऽग्निरेकः सप्तजिह्नः प्रकाशवानृध्वेज्वलन उष्ण इति न नानात्वं, यथा च उद्यद्दिनकर एकं किरणजालम् अवनि-मण्डले प्रथयन्नानेको भवतीति।

अत्र वैशेषिकाः प्राहुः—ससम्बोधो मोक्षो नोपपद्यते सर्व-क्रत्वादिगुणयुक्तेः । दुःखनिवृत्तिमात्रं मोक्षः। आनन्दादिशब्दाश्च दुःखनिवृत्तिमात्रावलम्बनाः। यदि च सुखे रागेण प्रवर्तेत ततो बन्ध एव स्यात्। गुणस्य बन्धहेतुत्वात् । शरीरेन्द्रियमनसां निवृत्तौ वि-क्रानोत्पत्तिहेत्वभावात् । मुक्तो निःसंक्षः पाषणकल्पोऽवातिष्ठते ।

सांख्याः पुनश्चेतन्यस्वभाव आत्मा, तस्य द्रष्टुः स्वरूपे चै-तन्यमात्रेऽवस्थानमसम्प्रज्ञातयोगनिष्पत्ती मोक्ष इति मन्यन्ते। तत्रा-ऽभिधीयते । यत्तावदुक्तं रागो बन्धहेतुरिति । तद्युक्तम् । शास्त्रादयं विभागो गम्यते । यथा स्वदारगमन नाष्ट्रमाय, तथा विषयविषयो रागो बन्धहेतुः, निरतिशयानन्दब्रह्मविषयो मुक्तये । नचानन्दशब्दो दुःखाभाववचनः । शतगुणोत्तरोत्तरक्रमेण उत्कर्षापकर्षौ प्रतिपाद्य निरातिशयस्य ब्रह्मानन्दस्योपदेशात् । नचाऽभावस्य निरुपाख्यस्यो-त्कर्षापकर्षी। लोकेऽपि दःखनारतम्यं सुखनारतम्यं च परस्परविल-क्षणं प्रत्यक्षेणानुभूयते । तस्मान्मुकः कारणात्मानमाप्तस्तद्वदेव सर्वज्ञः सर्वेशिकः सर्वात्मापि भवतीति जैमिनिबादरायणयोराभिप्रायः । ततो ये वेदबाह्या वैशेषिकाः सांख्यास्तत्पक्षाऽवलम्बनश्च ते सर्वे-ऽपसिद्धान्तिनस्तर्कमात्रशरणत्वादिति । यदि च विद्यानमात्रं ब्रह्म तदाऽऽनन्दपद्मनर्थकम् । न हि चैतन्यमात्रमानन्दः । दुःख्।वस्था-यामपि चैतन्यानुवृत्तिदर्शनात् । नच दुःखनिवृत्तिमात्रमानन्दश-ब्दार्थ इति युक्तम् । तस्मात् खयं सीवदितमेव सुखं सर्वदा मुक्त-स्याऽभ्युपयमिति॥

अत्र पूर्वेषां सूत्राणां राङ्कराचार्यवदेतेयोऽर्थ उक्तः स तु ततु-त्तरंणेव दत्तात्तरः । देषं त्वावरुद्धत्वादनुमन्यामहे ।

रामानुजाचार्यास्तु—परं ब्रह्मोपासीनानामात्मानं च प्रकृति-वियुक्तब्रह्मात्मकमुपासीनानामर्चिरादिमार्गेणापुनरावृत्तिलक्षणा ग-तिरुक्ता। इदानीं मुक्तानामैद्द्वयंप्रकारं चिन्तयितुमारभत इति पा-दद्वर्थार्थमुक्त्वा, सम्पद्माविभीवसूत्रे छान्दोम्यस्थप्रजापतिवाक्यगां तामेव श्रुति विषयत्वनोपन्यस्य पूर्वोक्तवदेव पूर्वे सिद्धा-न्तपर्यन्तमुक्त्वा, अविभागेन दष्टत्वादिति द्वितीयेऽधिकरणे, कि-मयं प्रत्यगात्मा स्वात्मानं परमात्मनः पृथम्भृतमनुभवत्युन तत्प्र-कारतया तद्विभक्तमिति संशयं, सोऽद्युते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिता, यदा पर्यः पर्यते रुक्मवर्णे कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिं, तदा विद्वान् पुण्यपापं विध्य निरञ्जनः परमं साम्यमु-पेति, इदं ब्रानमुपाश्चित्य मम साधम्यमागता इत्यादिश्चतिस्यति स्यां मुक्तस्य परेण साहित्यसाम्यसाधम्येत्रतिपादनात् पृथग्मृतमेवानुभ-वतीति प्राप्तेऽनेन सूत्रेण परस्माद् ब्रह्मणोऽविभागेन स्वात्मानं मुक्तो-ऽनुभवतीति प्रतिपाद्यते।

तत्र हेतुईष्टत्वादिति। परं ज्योतिरुपसम्पद्य निवृत्ताविद्यातिरोधानस्य याथातथ्येन स्वात्मनो इष्टत्वात्। स्वात्मनः स्वरूपं हि, तत्त्वमसि, अयमात्मा ब्रह्म, पेतदात्म्यमिदं सर्वं, सर्वं खिल्वदं ब्रह्मेत्यादिसा-मानाधिकरण्यनिर्देशेषं आत्मिनि तिष्ठन्नात्मनोऽन्तरो यमात्मा न वेद यस्यात्मा शरीरम्, अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानामित्यादि-श्रुतिभिः परमात्मात्मकं तच्छरीरतया तत्प्रकारभृतमिति काशकुत्स्नस्त्रे सिद्धम्। अतोऽविभागनाऽहं ब्रह्माऽस्मीत्येवानुभवात्तेर्वान्यः साम्यसाधम्यव्यपदेशो ब्रह्मप्रकारभृतस्येव प्रत्यगात्मनः स्वरूपं तत्सममिति श्रुतिः प्रतिपाद्यति । सहश्रुतिस्त्ववं भृतस्य प्रत्यगात्मनः प्रकारिणा ब्रह्मणा सह तद्गुणानुभवं प्रतिपादयतीनित न कश्चिद्वरोधः। सङ्कल्पादेव तच्छरुतः, अधिकं तु भेदनिर्देशादिखादेश्च न विरोध इति ब्राह्मद्वेहेन जीवस्य तत्र भोगं परमात्मसङ्कल्पात् कर्मानधीनत्वभगवत्सृष्टपदार्थरेव तद्भोगं स्वसृष्टपदार्थेश्च लीलारसभोगादिकमङ्गीकुर्वन्ति। तत् सिद्धान्ताद्विरुद्ध-मित्युपादेयम् ॥

शैवस्तु तन्मतस्यैव चौरः शैवीः श्रुतिस्मृतीरुपन्यस्य स्वं मतं ततो भिनत्ति । तत्र शिवपदस्य नारायणादिपदवत् परब्रह्मवा-चकताया वाराहपुराणे उक्तत्वात् स्वरूपभेदकत्वाभावे कोऽपि न विरोधः । रूपभेदकत्वे तु नृसिंहपूर्वतापनीयोक्तादिरीत्या तत्रोत्क-षेविश्रान्त्यभावस्य प्रहस्ताख्ये वादे निपुणत्रसुपपादितत्वान्न त-स्मिन् परत्वमिति न तद्रथमधिकं किश्चिदुच्यते ॥

माध्वास्तु—कर्मनाशाख्यं फलं प्रथमपादे देवानां मोक्ष उ-त्क्रान्तिश्च द्वितीयपादे फलम् । मागों गम्यं च तृतीये पादे फलम् । एवं त्रयं पूर्वमुक्ता चतुर्मुखेन सह परं ब्रह्म प्राप्तानां यसत्र भोगः क्रमप्राप्तस्तमत्र पादे वद्तीति पादार्थमुक्ता, सम्पद्याविभाव इत्यत्र

### सङ्कल्पादेव च तच्छ्रुतेः ॥ ८ ॥

एवं परमाप्तिः केषाश्चिदेव भवति । तत्र हेत्वपेक्षायामाह ।
भजनानन्दं दातुं यमेव सङ्कल्पविषयं करोति स एवैवं प्राप्नोतीति
भगवत्सङ्कल्प एव तत्र हेतुः । तत्र प्रमाणमाह । तच्छ्रतेः। नायमात्मेत्युक्तस्य, यमेवैष दणुते तेन लभ्य इति श्रुतिः श्रूयतेऽतः
स एवात्र हेतुः । श्रुतौ प्रवचनादिनिषेधः कृत इसत्राप्येवकार
उक्तः । चकारात्तज्जनितैवैतद्गुरूपा परमार्त्तः संग्रुह्यते ॥ ८॥

## अत एव चानन्याधिपतिः॥ ९॥

यतो हेतोः साधनं फलं चोक्तरीसा स्वयमव, नान्योऽतो हेतो-स्तेषां हृदि साधनत्वेन फलत्वेन प्रभुरेव स्फुरति, नान्यस्तेनान-न्यास्ते । तेषामेवाधिपतिः पुरुषोत्तमः । अन्यत्राधिपसं विभृतिरूपैः

सम्पद्याविहायेति पाठमङ्गोकुर्वन्तोऽविभागस्त्रपर्यन्तं प्रतिसूत्रमधिकरणभेदमङ्गीकुर्वन्तः प्रथमे मुक्तस्य ब्रह्मानतिकमेण
भोगं, द्वितीये ब्रह्मप्राप्तस्य मुक्तत्वं, तृतीये मुक्तप्राप्यस्य परस्य ज्योतिषः परमात्मत्वं चतुर्थे च ब्रह्मप्राप्तिं सायुज्यादिह्नपामुक्वा तेषां ब्रह्मभुक्तबहिष्ठभोक्तृत्वं प्रतिपादयन्ति । ब्राह्मेणेति त्रिस्त्रेऽधिकरणे च चिन्मात्रदेहानां भगवत्सायुज्यं प्राप्तानां ब्रह्मङ्कानुगुहितैः स्वाङ्केभेंगं प्रतिपादयन्ति । तत्रोदासीना वयम् ॥ ७॥

सङ्कल्पादेव च तच्छ्रुतः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* एवं परे-त्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* भजनेत्यादि \* । \* स एवेति \* । वर्ण-रूपः सङ्कल्पः । \* अत्रापाति \* । सूत्रेऽपि ॥ ८ ॥

अत एव चानन्याधिपतिः ॥ व्याकुर्वन्ति \* । \* यतो हेतोः पुष्टिमार्गीयाणां वरणादिक्षपं साधनं स्वस्वक्रपात्मकं फलं च स्वय-मेवातस्तथेत्यर्थः । सर्वस्य वशीत्यादिश्चितिविरोधपरिहारायाहुः । \* अन्यत्रेत्याहि \* । शेषं स्फटम् ॥ करोसतः सर्वस्याधियतिरितिश्चितिरिप तदिभिषायेणैवेति भावः । चकाराद्, मदन्यत्ते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागपीति भगव-द्वाक्यं संगृह्यते । अन्यथा सर्वज्ञस्याऽकुण्डितज्ञानशक्तरेवं कथनम-युक्तं स्यादतः पुष्टिमार्गोऽनुग्रहेकसाध्यः प्रमाणमार्गोद्विलक्षणस्तत्र विश्वासश्च तथेति सिद्धम् ॥ ९ ॥

# अभावं बादिरराह ह्येवम् ॥ १० ॥

मुक्तोऽपि जीवः पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतो भगवद्दं विग्रहं प्राप्य भजनानन्दं प्राप्नोतीति सिद्धम् । अत्र प्रखवतिष्ठते । बाद्रिरा-चार्यो मुक्तस्य देहाद्यभावं मनुते । तत्र हेतुराह क्षेविमिति । ब्रह्मविदो हि मुक्तिरुच्यते । यत्र हि द्वेतिमित्र भवति तदितर इतरं प-स्यतीसाद्यक्त्वा, यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत तत् केन कं पश्येदि-सादिना द्वितीयज्ञाननिषेधमाह ब्रह्मविदः श्रुतिः । तथाच तस्य कामभोगवार्त्ता दुरतरेति, तदाक्षेप्यदेहोऽपि तथा ॥ १० ॥

् भावं जैमिनिर्विकल्पाऽऽमननात् ॥ ११ ॥

अत्रान्ये मुक्तसङ्करूपं व्याकुर्वन्ति । अनन्याधिपतिरित्यत्र च जीवस्य स्वाधीनताम् । तद्यदि, सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः सर्वस्या-धिपतिरिति श्रुतिं नोपरुन्ध्यात्तदोपादेयमन्यथा तूपेक्ष्यम् ॥ ९ ॥

अभावं बादिरराह ह्येवम् ॥ \* अत्रेत्यादि \* । अस्मिन्नर्थे निःसम्बोधनिरानन्दमुक्तिवादी प्रत्यविष्ठत इत्यर्थः । तत्र हेतुः । \* बादिरित्यादि \* । रोषं स्फुटम् ॥ एतन्मते कामाद्यानबोधकश्च-त्याद्यः पूर्वकक्षाविश्रान्ताः । जैमिनिस्तु पूर्वकक्षाविश्रान्तौ माना-ऽभावाद् ब्रह्मविदृवृत्तान्तकथनस्योभयत्र तुल्यत्वान्मार्गभेदेनाऽधि-कारिभेदमङ्गीकृत्योभयव्यवस्थामाह् ॥ १० ॥

भावं जैमिनिर्विकल्पाऽऽमननात्॥ \*विकल्पाऽऽमननादिति \*।

<sup>\*</sup> विश्वासस्तथेति \* अनुत्रहैकसाध्यः।

जैमिनिराचार्यस्तु मुक्तस्य पुंसो देहादेर्भावं सत्तां मन्यते । तत्र हेतुर्विकल्पेसादि । ब्रह्मिवदामोति परिमिति श्रुसा ब्रह्मक्षान-स्य तत्पाप्तिसाधनत्वमुच्यते । नायमात्मेति श्रुसा तु वरणमात्रमाप्यत्वम् । सोऽक्तुत इसादिना च परमाप्त्युपन्यासः क्रियते । इहैव समवनीयन्ते ब्रह्मैव सन्द ब्रह्माऽप्येतीति च पठयते । एवं सिति मिथो विरोधे तदभावायोक्तव्याख्यानरीसा क्षानमार्गीयस्य ब्रह्मज्ञानेनाक्षरब्रह्ममाप्तिः पुष्टिमार्गीयभक्तस्य तु, सोऽक्तुत इसनेनोक्ता परमाप्तिरिति व्यवस्थितिकल्प एव श्रुसाभमत इति क्षायते । तेन, नायमात्मेति श्रुतिः परमाप्तिविषयणी । इहैवेसादिश्रुतिस्तु मर्यादामार्गीयविषयिणीति मन्तव्यम् । एवं सित पुष्टिमार्गीयस्य भोगसाधनात्मकविग्रहवन्त्वं निष्पत्यहं सिद्धचित । तत्व केन कं पक्ष्येदिसादिना तु ब्रह्मज्ञानसामियिकीं व्यवस्थामाह, न तु तदुत्तरकालीनपरप्राप्तिसामयिकीिमिति किमनुपपन्नम् ॥११॥

द्वादशाहत्रदुभयाविधं बादरायणोऽतः ॥ १२ ॥ ब्रह्मणा सह सर्वकामाशनपयोजकं शरीरं शरीरत्वस्य भूत-

विरुद्धाः कल्पाः पक्षाः विकल्पाः श्रुतिपूच्यमानाः, तेषाम् आमननाद् आसमन्तान्मनाद् विचारात् । तथाच श्रानप्राप्यत्विरुद्धं वरणेकलभ्यत्वं कामाशनविरुद्धधाप्यय इति साधनयोः फलस्वरुप्योश्च मिथो विरुद्धत्वे सति तद्भावायाधिकारिभेद आस्थेय इति श्रानमात्रात् साधनाद् ब्रह्मभावे तत्र लयो वरणसहस्रतात्तु तल्लाभः खाधीनतया स्वरुपानुभावात्मक इति श्रुत्यभिष्रेत्यस्य व्यवस्थित-विकल्पस्य सम्यग्विचारात् तथेत्यथः। शेषं स्पुटम् ॥ ११ ॥

द्वादशाहवतुभयविधं बादरायणोऽतः ॥ भगवान् व्यासस्तु जैमिन्युक्तव्यवस्थां बादर्युक्तं द्वेतद्शेननिषेधं चाङ्गीकृत्य जैमिन्यु-कात् कश्चिद्विशेषमाहेत्याशयेन सूत्रं व्याद्धवेन्ति। \*ब्रह्मग्रा सहेत्या- जन्यत्वव्याप्यत्वात्तद्भावेनाऽशरीरक्षं तद्भोगायतनत्वेन शरीरक्ष्मपिति बादरायण आचार्यो मन्यते । अत्र हेतुरत इति । तथाविधश्रुतेरिखर्थः । तथाहि । भूमैव विजिज्ञासितव्यमित्युक्त्वा
तत्स्वक्ष्पमाह । यो वै भूमा तत्सुलमित्युपक्रम्याग्र उच्यते । यत्र
नान्यत् पश्यति नान्यच्छ्रणोति नान्यद्विजानाति स भूमेसनेन केवलभावविषयत्वं पुरुषोत्तमलक्षणमुक्त्वा केवलभाववतो भक्तस्य
विप्रयोगसामियकी व्यवस्थामाह । स एवाधस्तात् स उपरिष्ठात्
स पश्चात् स पुरुत्तादिखादिना । ततः, स वा एप एवं पश्यन्नेवं
मन्वान एवं विजानित्रिति पूर्वावस्थामनृद्य संयोगावस्थामाह ।
आत्मरितरात्मक्रीड आत्मिपथुन आत्मानन्द इति वाक्येन, सोऽश्नुत इति श्रुतिसंवादिनमर्थमुक्त्वा भक्तस्वकृपमाह। तस्य ह वा एतस्यैवं पश्यत एवं मन्वानस्यैवं विजानत आत्मतः प्राण इत्युपक्र-

दि \*। एवमधिकारिभेदमार्गभेदाभ्यां मुक्तस्य देहसत्तायास्तद्भा-वस्य च प्राप्तौ यस्य रारीरं प्राप्तं नत् की इर्र्शामत्यपेक्षायां तच्छरीरम् उभयध्वियं केनचिद्धर्मेण शरीररूपं, केनचिद्धर्मान्तरेण अशरीररूप-मित्येवं द्विविधमिति बादरायण आचार्यो मन्यत इत्यर्थः । हेतुबोधि-का श्रुतिः कुत्राऽस्तीत्याकाङ्कायामादुः । \* तथाहीत्यादि \* तथा त-त्प्रकारकं हि यतो हेतोः, भूमैव विजिज्ञासितव्य इत्याद्यक्त्वा तस्य शरीरस्य स्वरूपमाह। तथाच छान्दोग्यं भूमविद्यायामस्तीत्यर्थः। नतु तत्र भृम्नः स्वरूपमुच्यते, न शरीरस्येत्यत आहुः । # यो वा इत्यादि \*। सत्यं भूम्नः स्वरूपमुच्यते, तथापि तस्य सुखरूपत्वमु-पक्रम्याप्रे सुखरूपतया तदुच्यते, इत्यंवं गृहीत्वा विभजनेत \* यत्र नान्यदित्यादि, सर्वमितीत्यन्तम् \*। तथाचात्र नित्यनिरव-धिसुखात्मकं भूमानमुपक्रम्य तस्माद् भूम्न आत्मनः सकाशात् प्राणादिसर्वान्तानां देहान्तःस्थानामाविभीव उक्तः। तेन तस्य भूता-जन्यत्वादशरीररत्वम् । आत्मरतिरित्यादिना भोगस्योक्तत्वात्त-दायतनत्वन दारीरत्वमतस्तथेत्यर्थः । ननु ब्रह्मणः सकाशादेव तै-चिरायादावपि सृष्टेरुकत्वात् कोऽत्र विशेष इत्यत आहु:-

म्यात्मत एनेद्र सर्निमिति। तेनाऽशरीरत्वं सिद्ध्यति। अव्ययभयोने गेणाऽविक्वतादेव पुरुषोत्तमात माणाद्याविर्भाव उच्यते। अत्र ल्य-ब्लोपे पश्चिमी । पूर्वे विरहदशायां माणादयो भगवसेव लीना आसंस्तानसत्याकटचे तत एव माणादयोऽपि सम्पन्ना इति तत्मा-प्तिनिमित्तत्वं यतो विभृतिक्ष्पाणामपि पुरुषोत्तमे लयो नानुपपन्नः

**\*अब्ययेत्यादि \*। \* अत्रेति \* आत्मत इति शब्दे। तथाच तत्राका-**शवाय्वादिभावापन्नात् सोच्यतेऽत्रत् भूमरूपादेवेति विशेष इत्यर्थः। नन्वत्र भक्तस्यैव व्यवस्थोच्यत इत्यत्र कि गमकमत आहुः। \* पूर्व-मित्यादि \*। तथाच यत इदमवस्थाद्वयं क्रमेणोक्का भगवद्दर्शनो-त्तरं प्राणाद्याविर्मावं वदतीति भगवत्प्राप्त्यनन्तरभावित्वकथनमे-व तद्गमकमित्यर्थः।नन्वानन्दमयाधिकरणे विषयश्रती, एवं विदो भ-क्तस्य एतल्लोकत्यागोऽस्माल्लोकात् प्रेत्येत्यनेनोक्तः, सोऽत्र, वाङ् मनसीत्यादिना, सोऽध्यक्षे तदुपगमादिश्य इत्यन्तेन ब्युत्पादितः । या पुनस्तद्ये, प्तमन्नमयमात्मानमुपसंक्रामतीत्यादिना विभूतिक-पाणां प्राप्तिरुक्ता फलानुभवोपयोगिनी साऽत्र सम्पद्याविभीवादि-सूत्राभ्यामुका, ब्राह्मेणेत्यादिद्वादशाहसूत्रान्तेर्व्युत्पाद्यते । फलानु-भवस्त्वतिविगाढभावेन सर्वात्मभावे सत्येव भवतीति तद्बोधना-र्थ या पूर्व विरहदशा सा तत्र ब्रह्मवित्प्रपाठकश्रुती, यतो वाचो निवर्त्तन्त इत्यार्भ्य, उमे ह्येवैष एते आत्मानः स्पृणुत इत्यन्तेन भृगु-प्रपाठके च, हाबु हाबु इत्यारभ्य, अहं विश्वं भुवनमभ्यभवां सुवर्ण-ज्योतीरित्यन्तेनोका। तथा सति यस्ताइशः स आनन्दमयं ब्रह्मखः कपमात्मादेशोक्तप्रकारेणाऽहङ्कारादेशोक्तप्रकारेण**ः** वाऽनुभवतीति सिद्धाल्यतो विभृतिकपाणां प्राणादीनां लयाङ्गीकारोऽनुपपन्न इत्यत आहुः। \* विसूर्तीत्यादि \*। अहङ्कारादेशे आत्मादेशे च सर्वस्मि-न् स्वाभदस्यात्माभेदस्य च भानों त्त्वां लयस्यार्थादेव बोधितत्वा-त्। अथ तत्र तेषां भक्तानां पार्थक्येन प्राणाद्यभावनमेवाभिष्रेतं, न सर्वात्मना लय इत्युच्यते, तदाऽपि तस्यां दशायां ब्रह्मणा सह स-र्वकामाशनकपस्यात्मरतिरित्यादिनोक्तस्यानुभवस्याभावात् फलत-स्तील्यमेव । वस्तुतस्तु तद्ग्रे, तस्य ह वा पतस्यत्यादिना आत्मतः

आत्मरितिरिसादिना, सोऽश्नुत इसनेन च शरीरत्वम् । जैमिनिरप्यत एव ब्राह्मणेति मनुते । एकस्य विरुद्धोभयधमवन्त्वमऽमन्वानं प्रति वैदिकं दृष्टान्तमाह । द्वादशाहवदिति । यः कामयेत प्रजाययेति स द्वादशरात्रेण यजेतिति चोदनया द्विरात्रेण यजेतेसादिविश्वयतर्कतृकत्वेनाहीनत्वं गम्यते । द्वादशाहमृद्धिकामा
उपेयुः । य एवं विद्वाश्सः सत्रमुपयन्तीति श्रुसा च सत्रत्वं बहुकर्तृकस्य गम्यते । एशमेव द्वादशाङ्गशरीरोन्द्रयपाणान्तःकरणात्मिभरञ्जुत इति सत्रतुल्यत्वम् । वस्तुतो भगवद्विभूतिरूपत्वेन ब्रह्यात्मत्वेनकरूपत्वमतो द्वादशाहवदुभयविधम् । सत्रे प्रसेकं चेतनानां यजमानानां फलभागित्ववदत्रापि ताद्यभक्तदेहादीनामिष ब्रह्मात्मकत्वाच्चेतनत्वमेवेत्यप्येनेन दृष्टान्तेन श्वाप्यते । अत एव
श्रीभागवते,देहेन्द्रियासुहीनानां वैकुण्ठपुरवासिनामिति गीयते॥१२॥

प्राणाद्गिनामाविभावश्रावणात्तद्द्वयथाऽनुपपत्त्येव लयाङ्गीकारोऽतो नानुपपत्र इत्यथः। प्वमश्रिरत्ववोधिकां श्रुति व्याख्याय शरीरत्वसाधिकां श्रुतिमाहुः \* आत्मरितिरित्यादि \*। तेन तैत्तिरीयसमान्त्री या दशोक्ता सा फलानुभवस्य प्रथमावस्थेति वोधितम् । स्वोक्ते पूर्वसूत्रसम्मतिमाहुः \* जैमिनिरित्यादि \*। एवं हेतुं व्युत्पाद्य दृष्टान्त द्युत्पाद्यन्ति । \* एकस्येत्यादि \*। दार्षान्तिकं योजयन्ति । \* एवमेवेत्यादि \*। तेन, ब्रह्मभावान्तु भक्तानां गृह एव विशिष्यत्व हितं साधितम् तथाच भक्तानामेव भोगक्रपकार्यवलेन सन्नतुल्यत्वम् । अन्येषां तु तद्भावाद्दिनतुल्यत्वमिति भक्ताभक्तव्यवस्थान्वाचमाद्मकस्य वादरेः पूर्वकक्षाविश्रान्तत्वात्त तदुक्तमिप युक्तम् । जैमिनस्तु सर्वत्र दृष्ट्या उत्तरकक्षाविश्रान्तत्वात्त तदुक्तमिप युक्तमिनति तस्य तस्य तथात्ववोधनायैव स्वमतकथनमित्यर्थः । मर्यादामार्गीया अपि भगवलोक एतादशदेहेनैव यथाधिकारं चतुर्विधमुक्तिनभाजित्विष्ठान्ति । ञ्चापनेनापि पूर्वोक्तं साधियतुमाद्वः \* अत एवेन्

## तत्त्वभावे सन्ध्यवदुपपत्तेः॥ १३॥

अथेदं चिन्सते । भगवन्स्वरूपे प्राक्ततशरीर इवावस्था ह-इयन्ते तत्कालीनैः पुम्भिरिति कथमप्राक्तत्वमुपपद्यत इति तत्रो-पपत्तिमाह । तद्दर्शनस्य वास्तववस्तुविषयकत्वव्यवच्छेदेन पूर्वपक्ष-

त्यादि \* तथाच यत्र जयविजयादीनामप्येवं तत्र पुष्टिमार्गीयस्य का वार्त्तेत्यर्थः । एवं प्रसङ्गन भगवल्लाकप्रांतिरूपं फलमुक्तमिति इयम् ।

अन्ये तु यादारिस्त्रे, मनसेतान् कामान् पश्यन् रमत इति श्रुती मनसेतिविशेषितिर्शेशवलान्मुकस्य देहेन्द्रियाद्यमावं, जैमि-निस्त्रे च, स एकधा भवतीत्यादिविकल्पामननःहेहेन्द्रियसङ्गावं, बादरायणसूत्रे, उभयश्रुत्यनुरोधान्मुकस्य सङ्कल्पेन कदाचित्तद-भावं कश्चित्मङ्गात्रं च व्याकुर्यान्त । तत्र मुक्तसङ्कल्पो यदि पर-मेश्वरसङ्कल्पानुसारी तदा तद्व्यापारभृतो यदि तद्विरुद्धस्तदा अकिश्चित्करत्वाद्प्रयोजक इति ध्ययम् ॥ १२ ॥

तस्वभावे सन्ध्यवदुणपत्तेः ॥ एवमत्र फलानुभवप्रकारमध्ये देहरूपः प्रकारो विचारितः।अयात्मा प्रकरणादित्यादिसूत्रद्वयोक्तस्य फलस्य प्रकारं विचारयतीत्याद्ययेनाधिकरणमवतारयन्ति । ॥ अन्थत्यादि ॥ । एवमप्रसूत्र्या पूर्वसूत्रद्वयोक्तदेहस्वरूपनिरूपणोत्तरम् इदमाप्रमसूत्रद्वयोक्तं भगवत्स्वरूपमनेन प्रकारण विचायते । यद्यपि गुणापसंहारे भगवतो निर्दोपत्वं, वेधाद्यधिकरणे, अनन्तगुणपूर्णत्वा-दिकं च, व्याप्तश्च समञ्जसमित्यवान्तर्राधिकरणे विचारितं, तथा-पि तदेव स्वरूपं फलरूपमिति तत्र न विचारितम् । साधनप्रकरणत्वात्।अतः फलरूपमन्यद्वविष्यतीत्याद्यङ्कानिरासाय तदेवात्र फलन्वात्।अतः फलरूपमन्यद्वविष्यतीत्याद्यङ्कानिरासाय तदेवात्र फलन्वात्।अतः फलरूपमन्यद्वविष्यतीत्याद्यङ्कानिरासाय तदेवात्र फलन्वात् प्रतिपाद्यमानं भगवत्स्वरूपं प्रकृतिसम्बन्धविद्यिष्टं, न वेति संश्वायः । अवस्थादर्शनादाद्यामितं पूर्वपक्षः । तद्दर्शनस्य भ्रान्तत्वा-क्रोति सिद्धान्त इत्याद्ययेन सूत्रमवतारयन्ति । ॥ भगवदित्यादि ॥ ॥ तद्दर्शनस्यत्यादि ॥ तद्दर्शनस्यत्यादि ॥ तद्दर्शनस्यत्यादि ॥

च्युदासाय तुराब्दः । तत् पाकृततुल्यद्र्शनमभावे तथात्वस्याभाव एव भवति, न तु तत्र प्राक्तता धर्माः सन्ति।नन्वविद्यमानानामर्थानां कथं दर्शनमुपपद्यत इसन आह। सन्ध्यवदिति। स्वप्ने यथा वासना-वशाद्विद्यमानानामप्यर्थानां भवति तथा भगवदिच्छावशाद तत्रा-पि पाकृततुल्यत्वदर्शनस्योपपत्तेर्न पाकृतत्वं तत्र ज्ञेयमिसर्थः। तथाच श्रुतिः । सन्ध्यं तृतीयः स्वप्नस्थानं तस्मित् सन्ध्ये स्थाने तिष्ठन्तुभे स्थाने पञ्यतीदं च परलोकस्थानं च । अथ यथाक्रमोऽयं परलोकस्थाने भवति तमाक्रममाक्रम्योभयावः पाप्पन आनन्दांश्च पश्यति । स यत्रायं प्रस्वपिनीत्युपक्रम्य, स्त्रयं विद्वस स्वयं निर्मा-य स्वेन भासा स्वेन ज्योतिषा प्रस्वापिसत्रायं पुरुषः स्वयञ्ज्यो-तिर्भवति, न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्तीसादिरूपा । एवमेत्र भगवानासुराणां प्राक्ततगुणे तमस्यव दुःखात्मके छयं चिकीर्पुः स्वस्मिन् पाकृतत्वबुद्धिसंपादनाय तादशीमिव लीलां दर्शययुर्तो, न पाकृतत्वशङ्कागन्धोऽप्यत्र । अत एव भगवतोक्तं, मामात्मपरदेहेषु पद्विपन्तोऽभ्यसूयका इत्यपक्रम्य, ततो यान्य-धमां गतिमिति । तेषामासुरत्वेन मुक्यनधिकारित्वाद तथा करण-मतः सुष्टूकं-सन्ध्यवदुपपत्तेरिति ॥ १३ ॥

श्रुतिस्तु बृहदारण्यके ज्योतिर्बाह्मणे। दार्षान्तिके योजयन्ति। \* एव-मित्यादि \*। \* अभ्यस्यका इति \* गुणेषु दोपारोपकाः। इयमेवा-पर्पात्तर्वद्वागडपुराणेऽण्युक्ता, शिवतस्वविवेके ऽन्दिता। तथाहि। "निर्दोषश्चेत् कथं विष्णुमेनुष्येषु प्रजायते। चिन्ताश्रमत्रणाञ्चानदुः-खयुम्दद्यते कथम्। एवं मे संदायो ब्रह्मन् हृदि शत्य इवार्षित" इति नारद्रप्रदेने "स्त्रीपुंमलानुषङ्गातमा देही नास्य विजायते। किन्तु नि-दापचीतन्यसुखनित्यां स्वकां तनुम्। प्रकाशयति सेवेयं जनिर्विष्णोर्न-चापरा। तथाऽण्यसुरमोहार्थं परेषां च क्वित् काचित्। दुःखा-

## भावे जाग्रद्दत्॥ १४॥

लौकिकवद्धासमाने लीलापदार्थे यहर्शनं भक्तानां तत तु
भावे विषये विद्यमाने सित भवति । अत्र दृष्टान्तमाइ । जाग्रद्भत ।
यथा मोहाऽभाववतः पुंसः सत एवार्थस्य दर्शनं तथेति । एताभ्यां सूत्राभ्यामेतदुक्तं भवति । सोऽक्तुते सर्वात् कामान सह
ब्रह्मणा विपश्चितेति श्रुसा भक्तकामपूरणाय भगवाँ ल्लीलां करोतीति गम्यते । यहर्शनश्रवणस्मरणैर्भक्तानां दुःखं भवति तादृशीमापे तां करोतीति श्रूयते । यथा सौभयुद्धे मोहवचनानि, हस्तादायुधच्युतिः, प्रभासीयलीला च । उक्तरीखा, सोऽक्तुत इति श्रुसा
परब्रह्मत्वमवगम्यते । उक्तलीलया तद्वैपरीसं च । एवं ससेकस्या वास्तवत्वमन्यस्या अवास्तवत्वं वाच्यम् । ते ते धामान्युष्मिस,
विष्णोः कर्माणि पञ्यत, तद्विष्णोः परमं पदं, तद्विप्रासो विपन्यव
इसादिश्रुतिभिः, सहस्रशीर्ष देवं विश्वाक्षं विश्वशम्भुवम् । विश्वं

श्चानश्रमादींश्च दर्शयेच्छुद्धसद्गुणः । क व्रणादि क चाक्चानं स्व-तन्त्राचिन्त्यसद्गुणे । दौर्लभ्याचेव मोक्षस्य दर्शयेत्तानजा हरिः । कृष्णो द्यत्यक्तदेहोऽपि त्यक्तदेहस्य देहवत् । लोकानां दर्शयामास स्वरूपसदशाकृतिम्" इति ब्रह्मणोक्तम् ॥ १३॥

भावे जाब्रह्नत् ॥ एवं दोषद्दाने उपपत्तिमुक्त्वा गुणद्दाने उप-पत्तिमाहेत्याद्ययेन सूत्रमुपन्यस्य व्याकुर्वन्ति । अर्थस्तु स्पष्टः । तथाच अत्र पूर्वसूत्राद् उपपत्ताराति पदमजुवर्तते । अर्थस्तु स्पष्टः । तथाच गुणोपसंहारपादे, व्याप्तेश्च समञ्जसं, सर्वाभेदादन्यतेमे इति सूत्र-ह्रये व्यापकस्य रसरूपस्येव भगवतो भक्तानां तत्तद्रसानुभावनाय तथा तथा मायापसारणेन तत्तत्परिमाणादिशाकट्येन बाल्यपौग-ण्डायनुभावनात् तेषां विद्यमानानामेवार्थानामनुभव इत्युपपादना-त्त्रथोपपत्तेरित्यर्थः । एवं सूत्रद्वयं व्याख्याय सूत्रद्वयोक्तिप्रयोजनमा-ह्रः । ॥ एताक्र्यामित्यादि ॥ । नारायणं देवमक्षरं परमं पदम । विश्वतः परमान्निसं विश्वं नारायणः हिरम । विश्वमेवदं पुरुषस्तद्विश्वमुपजीवति, पति विश्वस्यात्मेश्वरः शाश्वतं शिवमच्युतिमसादिभिश्च शुद्धब्रह्मणस्तद्विपरीतदर्शने ऽवश्यं हेतुर्वाच्यः । स त्वासुरव्यामोहनमेवेति पूर्वसूत्रेणोपपादितः । भक्तेभ्यः स्वरूपानन्ददानाय, लोकवत्तु लीलाकैवल्यमिति न्यायेन या लीलाः करोति, यथा रिङ्गणादिलीला भगवतो
नैसर्गिकधर्मरूपानन्दात्मकत्वेन विद्यमाना एव, ता भक्ताः पश्यन्तीति द्वितीयसुत्रेणोक्तम् । अत एव लीलाया अनेकरूपत्वाद्
ब्रह्मणश्च श्रुतौ सैन्धवदृष्टान्तेनैकरसत्विन्दूक्तम् । साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्चेसादिश्चितिषु याऽन्यवर्मराहिसलक्षणा केवलतोका सा लीलात्मकैव लीलाविशिष्टमेव शुद्धं परं ब्रह्म, न कदाचित् तद्रहितमिसर्थः पर्यवस्यति । तेन स्वरूपात्मकत्वं लीलायाः
पर्यवस्यति । तेन च निसत्वम् । एतद् विद्वन्मण्डने प्रपिश्चतम् ।

इत्यादिभिश्चेति \* लीलानां भगवतश्च नित्यत्वं शुद्धब्रह्मत्वं
 चावगम्यत इति शेषः ।

अत्र, तेत इतिश्रुतिरमे व्याख्येया। विष्णोः कर्माणीत्याद्यस्तु विद्वन्म-ण्डने सम्यग्व्याख्याताः।ताश्च पूर्वकाण्डस्या इत्यतः, सहस्रशीर्षमिति तेतिरीयाणां महानारायणोपनिषत्स्यानुवाकीया उक्ता । एवं द्विव-धा लीलासासां नित्यत्वं च प्रामाणिकमिति प्रतिपाद्य पूर्वसूत्रप्रयो-जनं स्फुटीकुर्वन्ति । \* शुद्धत्यादि \* तथाच तद्यांनां लीलानाम, आसुरव्यामोहकत्वेनेव रूपेण नित्यत्वं, न तु प्रतीयमानेन रूपेणेत्य-र्थः । द्वितीयस्यार्थमादुः \* भक्तेश्य इत्यादि \* । एवं द्वितीयस्य ता-रप्यमुक्त्वा लीलानां खरूपात्मकत्वं निगमियतुं लीलाकैवल्यसूत्रार्थे स्फुटमनुवद्दन्ति \* अत एवेत्यादि \* । एतस्य सूत्रार्थस्योपपादनसा-

अथवा लीलैव कैवर्ल्यं, जीवानां मुक्तिरूपम् । तत्र प्रवेद्यः परमा मुक्तिरिति यावदिसर्थः ॥ १४ ॥

पेक्षत्वात् प्रकारान्तरेणार्थमाद्यः \* अथवेत्यादि \* एवं फलरूपस्य भ-गवतः स्वरूपं सूत्रद्वयंन विचारितम् ।

अत्र सर्वेऽपि पूर्वसूत्रे, तन्वभाव इति पाठमङ्गीकृत्यैवं व्याकु-र्वन्ति । सङ्कल्यादेवेति सूत्रे पित्रादिसमुत्थानमुक्तसङ्कल्पादुक्तम् । स एव सङ्कुल्भे द्वादशाहसूत्रेऽतःशब्देन परामृश्यते । तेन मुक्तीं ब्रादशाहवदशरीरः सशरीरश्च सिद्धाति । तत्राशरीरस्य यो भोगः स तन्वभावेऽपि ब्रह्मसृष्टेरेव पदार्थैः सन्ध्यवत् स्वाप्तिकपदार्थभोग-वत् सिञ्चति । तनुसद्भावपश्चे तु लीलार्थमीश्वरेण सृष्टेर्मुक्तेन वा स्वसङ्करुवादेव सृष्टेर्जात्रद्वद् वहिर्भुङ्क इति । तन्नास्माकं रोचते । पवमप्युपन्यासादितिसूत्रेऽपहतपाप्मादिसत्यसङ्कृरुपान्तानां धर्माणा-मुक्तंऽप्यङ्गीकारेण तत्सङ्कर्णादेच तद्युरूपभोगोपपत्तेविंशेषतस्तदुप-पादनप्रयोजनाभावेनैतत्सूत्रद्वयस्यानतिप्रयोजनत्वप्रसङ्गात् । अथ सूत्रे तथा पाठ इति तद्नुरोधन तथा व्याख्यार्नामत्युच्यते, तदा तु सूत्रे तन्वभाव इत्यत्र तनुराद्धसाभावराद्धेन समासेऽनिचेतेति वै-करिपकं नकारस्य द्वित्वं, तथा तत् नु अभाव इति पदच्छेदेर्ऽाप, प-रोऽनुनासिकेऽनुनासिको वेति नकारद्वित्वमिति तस्वभाव व्हस्य से-द्धान्तिकोऽर्थ एव युक्तः। द्वित्वाभावश्चेत् तदा. तन्वभाव इत्यत्र स-प्तमीसमासमङ्गीकृत्य भगवत्तनौ तद्भाव इत्यर्थौ वक्तव्यः । भगवता स्वस्वरूप आसुराणामन्यथाभानस्य कारणेन तद्भानस्यावद्यमुपपा-दनीयत्वात् । अन्यथा आसुरदृष्टेषु सत्यत्वबुद्धौ दैवानां मोक्षप्रतिव-न्धापत्तेरिति। तदेतत् प्रागंव ब्रह्माण्डवाक्यापन्यासपूर्वकं विचारित-मित्यूपरम्यते ।

ये मायावादिनो मोक्षे भोगं नाङ्गीकुर्वन्ति तान् प्रति भास्क-राचार्यैरेवं दूषणमुच्यते। ससम्बोधं मोक्षं श्रुतिसिद्धमाश्रित्याचार्ये-णायं विभागो दर्शितः श्रोतृणामनुत्रहाय, न नास्तिक्यमवलम्ब्यभ्रा-न्त्या वा सुत्राणामन्यथार्थत्वं कल्पनीयम् । श्रुनानां नार्थचादृत्वम् ।

## प्रदीपवदावेशस्तथाहि दशययति ॥ १५ ॥

नतु पूर्णज्ञानिकयाशिक्तमता ब्रह्मणा तुल्यभावेन तत्रापि प्र-धानभावं प्राप्य कामभोगकरणमपूर्णज्ञानिकयावतो भक्तस्यानुपप-न्नामिसाशङ्कायां तत्रोपपित्तमाह । न हि तदा नैसर्गिकज्ञानिकया-भ्यां तथा भोक्तुं शक्तो भवित, किन्तु भगवाँस्तिस्मन्नाविशतिं यदा नदाऽयमपि तथैव भवतीति सर्वमुपपद्यते । एतदेवाह । पदीपव-दिति । यथा प्राचीनः पक्रष्टो दीपः स्नेहयुक्तायां वर्त्यामर्वा-चीनायामाविष्टः स्वसमानकार्यक्षमां तां करोति स्नेहाधीनिस्थाति-श्च भवित स्वयं तथाऽत्रापीसर्थः । अत्र प्रमाणमाह । तथाहि दर्शयित श्रुतिः । भक्ती सम्भ्रियमाणो विभक्ति, एको देवो बहुवा

सर्वतार्थवाद्रवप्रसङ्गात् । निःसभ्वाधे तु मांक्षे न प्रेक्षापूर्वकारी प्र-वर्त्तते । संसारावस्थायां नावद्देवलोकादिषु पर्यायेण सुखतारतम्यं लभन्ते, मुक्तः पुनः सुषुप्तवन्न किश्चित् । स्वरूपचैतन्यं तु विद्यमा-नमप्यमन्मममेव । न हि तर्च्चतन्यान्तरेण सर्वद्यंत । तस्यवाभावा-त् । नच स्वचैतन्यतः सांवद्स्तु । चैतन्यव्यत्तिरक्तसंवित्यनभ्युप-गमात् । अभ्युपगमे च भेदप्रसङ्गानमायावाद्दानिः स्यादेव । ससं-वोधे पुनर्मोक्षे सर्वमुत्पन्नं मलुअणं वोधस्य रूपम् । मनः सर्वन्नं सर्व-द्यक्तिभिन्नाभिन्नरूपं हि । तेनाऽस्तु तद्वगितर्गतोऽन्यथेति ॥१४॥३॥

प्रदीपवदावेशस्तथाहि दर्शयति ॥ एवमधिकरणत्रयेण फल-प्राप्त्युपकरणं फलस्वरूपं च विचार्य फलानुभवोपकरणं विचार-र्यात । तत्र भगवद्धागरूपोऽनुभवो जीवस्य सम्भवति, न वेति संश-यः । भक्तस्य स्वतांऽसामध्यं भोगश्चातश्च संशयवीजम् । तदेतन्म-नांसकृत्य सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वत्यादि \* । व्याकुवन्ति \* नही-त्यादि \* । \* नेसर्गिकज्ञानांक्रयाभ्यामिति \* मुक्तौ भगवत्कु-प्याऽभिव्यक्ताभ्यां, हानौ तूपायनेतिसूत्रे व्युत्पादिताभ्यां जैवाभ्यां ताभ्याम् । भक्तां सन्नितिश्चतिस्तु तैतिरीयारण्यके पुरुषसूकोत्तर- निविष्ट इति । सर्वात् कामानित्युक्तत्वाद् यस्य कामस्य भोगो यथा निवेशे सित तत्त्रथा तदा निवेश इति बहुधा निवेश उक्तः । अयं निवेशो नान्तर्यामित्वेन, तस्यैकथैव प्रवेशाद । निसर्गतः सर्वेषां जीवानां भगवात् भवसेव प्रभुर्यद्यपि तथापि यं स्वीयत्वेन दृणुते तस्य विवाहितः पतिरिव भक्तां सन् वरणजस्नेहातिशंयन भक्तेनापि भ्रियमाणः सन्, स भक्त इव स्वयमपि तं स्वस्मिन् विभित्त । अत एव स्नेहराहिसेनायोगोलकादिकं विहाय प्रदीपं

नारायणानन्तरं भर्तृसूक्तारम्भेऽस्ति । एवं तां विवृण्वन्ति । सर्वान कामानित्यारभ्य गतिष्वितीत्यन्तमः । ननु भर्नुसूक्ते तद्रिमानुवा-केषु च प्रभासीयलीलैव प्रायदाः प्रतीयते, कि बहुना, एतहगुत्तरा-र्देशिप यदा भारं तन्द्रयते स भर्त्तुं निधाय भारं पुनरस्तमेतीति भारवहनालसं भारस्तत्त्यागोऽस्तगमनं चोच्यते । अप्रे च, तमेव मृत्युममृतं माहुरित्यादि । तत् कथमत्रेवं ब्याख्यातमितिचेद उच्य-ते। पूर्व हि पुरुषसूकं सृष्टिलीलोक्ता। तत उत्तरनारायणे स्थितिली-लांका। तत्र, ह्रीश्च तं लक्ष्मीश्च पत्न्यावित्यनेन भोगलीलां सुचयित्वा इप्टं मनिपाण, अमुं मनिषाण, सर्वे मनिषाणोतिवाक्यत्रये ऐहिकामु-ष्मिकमिष्टं ब्रह्मविद्धिः प्रार्थितम् । तता भर्तृसूक्तारम्भे इयमुगिति पु-वंग्रन्थं उत्तरग्रन्थे चयमुपयुज्यते इति पूर्वसम्बद्धार्थौऽत्र ब्याख्यातः। तृतीयस्कन्धे तु, भर्तुः पादावनुस्मरिन्नत्यत्रोक्ता। अतस्त्रशोत्तरप्रन्थ-सम्बद्धां ऽर्थ इति मया विद्वनमण्डनव्याख्याने प्रभासलीलाप्रसङ्के उ-त्तरग्रन्थानुसारेण व्याख्यातेति न दोषः । नन्वत्र मुक्तस्य यानि त्रि-धा भवति पञ्चघेत्यादिनोक्तानि शरीराणि सुजन्ते तानि सात्मकानि निरात्मकानि बेति संदाये, निरात्मकानि सृष्ट्रा, यथा प्रदीप एकोऽने-कभावं विकारशक्तियोगादापद्यते तथा मुक्त पकोऽप्यनेकशरीरा-ण्येश्वयंयागादाविशतीत्युच्यते, न तु पूर्वोक्तोऽर्थ इति शङ्कायामाहुः। \* अत एवेत्यादि \* यत उक्त एवाऽथींर्शभप्रतोऽत एवायं दृष्टान्त उ-को, नायोगोलकादेरतस्तथेत्यर्थः । भर्त्तमूक्तश्चतावयमेवाऽर्थोऽभिष्रे- दशान्तमुक्तवान् व्यासः । अत एव देवपदमुक्तम् । स्वरूपानन्ददानाङ्गावोद्दीपनाद पूतनादिमुक्तिदानेन स्वमाहात्म्यद्योतनाद्वेकुण्ठादिस्थितेश्च । तदुक्तं निरुक्ते—दिवो दानाद्वा, दीपनाद्वा,
द्यातनाद्वा, द्यस्थानो भवतीति वा यो देव इति। किञ्च । भक्तानां
कामभोजनार्थं क्रीडाकरणाद क्रीडायामेव जयेच्छाकरणाङ्गक्तैः सह
च्यवहारकरणाङ्गवतेषु स्वमाहात्म्येच्छादिद्योतनाद्, न पारयेऽहं, न
त्वाहशीं प्रणियनीमिसादिभिः स्तुतिकरणाङ्गक्तप्रपत्तिद्योनेन काछीयदमनादौ मोदकरणाद तेष्वेव भक्तिमदकरणाद ते स्वप्रेऽपि
मियमेव पश्यन्तीति स्वप्रकरणात्तेषां कान्तिकरणादिच्छाकरणाद्वा
तिक्षकटे गमनादिप देवः। तदुक्तं धातुपाठे—दिवु कीडाविजिगीषाच्यवहारद्यतिस्तुतिमोदमदस्वप्रकान्तिगतिष्विति । एवं सति युक्रमेव तेषां तथात्विमिति हिश्चव्देनाऽऽह ॥ १५ ॥

नन्वऽस्थुलमनण्वह्रस्विमियाद्यनन्तरं पट्यते— न तदक्नोति कञ्चन न तदक्नोति कश्चनेति, उक्तश्रुतौ च ब्रह्मणा सह जीवस्य भोग उच्यते । तथाच सगुणिनग्रुणभेदेन विषयभेदोऽवक्यं वाच्यो विरोधपरिहारायेयत उत्तरं पटति ।

स्वाप्ययसम्पत्त्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हि ॥ १६॥

स्वाप्ययसम्पत्त्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हि॥ सूत्रमवतार-यन्ति । \* नन्वस्थूलेत्यादि \* श्रुतावदनोतीत्यस्य विकरणव्यत्ययेन

त इत्यतः गमकमाद्यः । \* अत एव देवेत्यादि \* तथाच देवपदार्था-ऽऽञ्जरमेवात्र गमकमित्यर्थः । सौत्रस्य हिशब्दस्यार्थमाद्यः \* एवं स-तीत्यादि \* तेन यदा भगवान् जीवस्य खदत्ते देहे स्वेन सह सर्व-भोगकामभोगं कारियतुमिच्छति तदा स्वयमि तद्वुगुणप्रकारेण तस्मिन् देहे आविश्वतिति तादश आवेश एव भोगोपकरणम् । गुण-गानगृहकार्यादिदशायां तु यथासम्मवं या रामानुजभास्कराचार्या-अयां मुक्तव्यवस्थोक्ता सैवाभिमतेत्यर्थाद् बोधितम् ॥ १५॥

इहायमाशयः । प्रकृतैतावस्यं हि प्रतिषेधित ततो ब्रवीति स्थ्य इखाद्यधिकरणेः परास्य शक्तिविधिवं श्रूयते स्वाभाविकी श्रानबल्लिया चेसादिश्रुतिभिश्र माकृता एव धर्मा निषिध्यन्ते ब्रह्मण्यपाकृता एव बोध्यन्ते ऽन्यथा तद्वोधनमेव न स्याक्षिषेधकः वाक्य एव तद्वोधनमिप न स्यादेतस्यैवाक्षरस्य प्रशासन इसादि-रूपमते।ऽचिन्सानन्तशक्तेभगवतः का वा कार्याऽक्षमता यया प्राकृतान् गुणानूरीकुर्यादतो निर्गुणमेव सदा सर्वत्र भगवदूपमिति मन्तव्यम् । एवं सति, तद्यथापि हिरण्यनिधि निहितमक्षेत्रज्ञा उपर्युपि सञ्चरन्तो न विन्दयुर्वमेवेमाः सर्वाः प्रजा अहर्रहगच्छन्स एतं ब्रह्मलोकं न विदन्तीति छान्दोग्यश्रुतः प्रस्वापदशायां न किश्चित्र ब्रह्माश्राति तच्च न कञ्चतेति तद्विपयणी निषधिका श्रुति-र्वह्माविद्यामोति परमिति श्रुत्युक्तपरब्रह्मपापिदशाविषयणी भोगव्योधका सेति न विरोधगन्योऽपि । एतदेवाह । स्वाप्ययः प्रस्वापः, स्वमपीतो भवति तस्मादनं स्वपितीसाचक्षत इति श्रुतः । सम्पिर्वब्रह्मसम्पत्तिकृति भवति तस्मादनं स्वपितीसाचक्षत इति श्रुतः । सम्पत्तिब्रह्मसम्पत्ति रुक्तिसा पुष्टिमार्गीया मोक्ष एतयोरन्यतरा-

अद्यानमेवार्थ इति पूर्व व्याख्यातम् । अतोऽत्र भोग उच्यत इत्यर्थः । व्याकुर्वान्त । \* इहायमित्यादि \* । \* निषेधिका श्रुतिरिति \* भोगनिषेधेका, न तद्दर्नोतीतिश्रुतिः । अन्यतरापेक्षमित्येतदृष्ठे, आन्विष्कृतमाविष्करणं भगवत्पाकट्यामिति यावत् । हि यतो हेतोरतो युक्तम—एतावती बृष्टिबोध्या । दहराधिकरणे एतत्स्त्रत्रोपन्यासे आविष्कृतपद्स्य भगवदाविभोवार्थकताया अङ्गीकृतत्वात् । तथाचान्त्रतं सम्पद्यते । आद्ये प्रकारे यद्यपि, तद्यथा प्रियया स्त्रियत्यादिना सम्परिष्वङ्गो ब्रह्मकृतो जीवस्योक्तस्यापि, न बाह्यं किञ्चन चंद नान्तर-मिति ब्रानाभावशेषत्वेनोक्त इत्यस्थू लादिश्वती सकलप्रापश्चिकधर्मान्भावकथने प्रापश्चिकभोगाभावोऽप्युक्तः । द्वितीयप्रकारे तु ब्रानसङ्गान्वाद् भोग इति विरोधाभावात् स्वरूपे सगुणनिर्गुणभेदकल्पनमसङ्गान्वाद् भोग इति विरोधाभावात् स्वरूपे सगुणनिर्गुणभेदकल्पनमसङ्गान्वाद् भोग इति विरोधाभावात् स्वरूपे सगुणनिर्गुणभेदकल्पनमसङ्गान

पेक्षमुभयश्वत्युक्तमिसर्थः । भगवत्कर्तृकभोगस्य लीलाक्ष्पत्वात् तस्याश्च, लोकवत्तु लीलाकैवल्यमिसत्र मुक्तित्वेन निक्र्पणाद त-त्प्राप्तः सम्पद्रपत्वं युक्ततर्गाति हिशब्दार्थः ॥ १६ ॥

जगद्व्यापारवर्जं प्रकरणादसंनिहितत्वाच ॥१७॥

तमित्यर्थः । तदेतन्निगमयितुं हिरण्यराद्धस्यार्थमाहुः। \* भगवन्कर्तृ-केरयादि \*। प्वमनेनापि प्रकारेण फलस्वरूपमेव विचारितं भवति॥ शाङ्करास्तु—मुक्तस्यानेकशरीरावेशलक्षणेश्वर्याऽभ्युपगमे, तत् केंन के विज्ञानीयादित्यादिश्रुतिविरोधशङ्कायां, तत्केन कं, सिळळ एक इत्यादी यद्विशेषविज्ञानवारणं तत् सुषुप्तिकैवल्यावस्थयोरन्य-तरापेक्षम् । कुतः । आविष्कृतं हि यता हेतोस्ततेव तद्दधिकारवज्ञा-दाविष्कृतं यत्र सुप्तां न कञ्चनकामं कामयते, न कञ्चन स्वप्नं प-इयतीत्यनेन । एतंभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनइयति न प्रेस संज्ञास्ति । यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभृदित्यनेन च प्रकटीकृतः । इदं तु सगुणाविद्याविपाकस्थानं स्वर्गादिवदवस्थान्तरम् । यत्रैत-दैश्वर्यमुपवर्ण्यतेऽतो न दोष इत्येवं सूत्रार्थमाहुः । तेषामियं सम्प-स्यवस्थातो हीनावस्थत्यभिप्रायः। तदेतदन्ये न क्षमन्ते । तथाइर्भा-स्कराचार्या रामानुजाचार्याश्च-अत्र सम्पत्तिपदेन, वाङ्मनसि स-म्पद्यत इत्यादिनोक्ता मरणावस्था परामृद्यते । अतः सुषुप्ती मर-णावस्थायाश्च विशेषविज्ञानवारणम् । यत्र सुप्तः, एतेभ्यो भूतंभ्य इति श्रुतिभ्यां यतस्तत्रैव तद्धिकारवशादाविष्कृतम् । तेन शरीरे-न्द्रियविषयनिबन्धनं यद्विशेषविज्ञानं तदेव वार्यते, इत्यदोषः । न तु परं भावं प्राप्तस्य विद्याकर्मसामर्थ्यात्सर्वविषयं सामान्यज्ञानमाविर्भू-तं तम्र वार्यत इत्यदोषः । यत इन्द्रप्रजापितसंवादे एव सुषुप्ती निः-सम्बोधत्वमुक्ताऽप्रे मुक्तमधिकृत्य, स वा एष एतेन दिव्येन चक्षु-षा मनसेतान कामान परयन रमते य एते ब्रह्मलोक इति सर्वज्ञ-त्वकथनादिति । अस्मन्मतं त्वेतावान् विशेषः । शाङ्करोक्तमुक्ता-Sवस्था प्रथमा कक्षा । एताभ्यामुक्ताऽवस्था तु मध्यमकक्षा । भागः भ-गवत्साहित्याभावादिति ॥ १६ ॥ ४ ॥

जगदृब्यापारवर्जे प्रकरणाद्सन्निहितत्वाच ॥ एवं भोगोप-

ब्रह्मणा सह भोगकारणं लौकिकव्यायारयुतमुत नेति संशये तद्युतिमति पूर्वः पक्षस्तथा सित मुक्तित्वभङ्गाद पूर्वोक्तमनुपपन्नमिति प्राप्ते, आह । जगदिसादि । पूर्वोक्तस्य जगत्सम्बन्धी लौकिको यो व्यापारः कायवाङ्मनसां तद्वर्ज्ञं तद्रहितं भोगकरणम् । तत्र हेत् आह । मकरणादसंनिहितत्वाच्चेति । ब्रह्मांवदाप्रोति परिमित्युपक्रमेण मुक्तिमकरणाद तत्र लौकिकव्यापारोऽसम्भावितः। किञ्च, लीलायाः कालमायाद्यतीतत्वेन माकृतं जगद्
दूरतरिमतोऽपि हेतोर्न तत्सम्भवः । कदाचिल्लोके लीलामकटनेच्छायां तद्धिष्ठानत्वयोग्ये मथुरादिदेशेऽतिशुद्धे गोलके चक्षुरिनिद्रयमिव स्थापयित्वा लीलां करोति। तदापि लीलामध्यपातिनां

करणं विचार्य भोगप्रकारं विचारयितुमधिकरणान्तरमारभत इत्या-शयेन विषयसंशयपूर्वपक्षान् वदन्तोऽधिकरणमबतारयन्ति । \* म-द्वाणा सहेत्यादि \*। संशयवीजं तु भागे लौकिकव्यापारयुक्तत्वस्य लोके दर्शनम्। एतस्य भोगस्य सायुज्यमुक्त्युत्तरभावित्वं च क्रे-यम् । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* पूर्वेक्स्येखादि \*। \* पूर्वोक्तस्येति \*। प्राप्तसायुज्यस्य पुष्टिभक्तकायवाङ्मनसामित्यत्र दजभावः समासान्तस्याऽनित्यत्वेन वैकल्पिकत्वाउन्नेयः । असिकन हितत्वं व्याक्तवेन्ति । \* किञ्चेत्यादि \*। एतेनाश्चरब्रह्मण्येक सम्भो-गो बोधितः । निरस्तसाम्यातिशयेन राधसा खधामनि ब्रह्मणि रंख-ते नम इति द्वितीयस्कन्धे तथा सिद्धत्वात् । तर्हि, ते ते धामानी-त्यादिश्रुतिषु भूमौ भोगः कथमुच्यत इत्यत आहुः । \* कदाचिदि-त्यादि \* । \* कदाचिदिति \* । जगदुद्विधीर्षाऽवसरे । \* स्थाप-यित्वेति \*। अक्षरं सार्पायत्वा । तथाच तस्माचथोच्यत इत्यर्थः । नन्वेवमक्षरस्य भूमी प्रकटने तत्र स्थितानां भक्तानां भूमिसम्बन्धजः गुणदोषसंसर्गालीकिकव्यापारप्रसङ्गो दुर्वार इत्यत आहु: \* तदा-पीत्यादि \* मन प्रमाणाभावे रद्यान्तमात्रस्यार्धकश्चित्करत्वाच मका- न सौकिकव्यापारसम्भवः । न हि चश्चिरिन्द्रयं गोस्रकार्य क-रोति । न वा तकाशे नश्यति । प्रतसर्व, दिवीव चश्चराततमिति श्रुतिव्याख्याने विद्वन्मण्डने प्रपश्चितम् । किश्च । छान्दोग्ये, पु-मैव सुखं भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य इत्युक्त्वा भूम्नो स्नाणमाह । यत्र नान्यत् पश्यति नान्यच्छुणोति नान्यद् विजानाति स भूमे-ति । अत्र, नान्यद्विजानातीयेतावतैव चारिताथ्येंऽपि यदिन्द्रिय-व्यापारो निषिद्धस्तत्राप्यन्यविषयकस्तन भगवद्विषयकः स मिद्धो भवतीतिं जगद्व्यापारराहिसं सिद्धम् । तत्र तेन भगवत एव स्वतन्त्रं फलत्वमुक्तं भवति । न हि सुखस्यान्यत् प्रयोजन-मस्ति ॥ १७॥

नां छौकिकव्यापारराहित्यसिद्धिरित्यतं आहुः । \* एतिद्त्याः दि \*। \* प्रपित्रति कि । चक्षुरिति द्वितीयैकवन्तान्तं पदमित्यादिना प्रपित्रतम् । तिसम् व्याख्यान आग्रहवाद इति राङ्का स्यादिति तद्यं भूमविद्यार्श्वातमुदाहर्रान्तः। \* किश्च, छान्दांग्य इत्यादि \*। \* इन्द्रियव्यापार इति \*। पद्यति श्रृणोतिप्रयामुक्तः सः। तथाचास्यां श्रुतौ छौकिकव्यापारराहित्यस्य सिद्धत्वात्तन्न तथा व्याख्याने नाग्रहवाद इत्यथः। अत्र यत्पारिरोप्यात्सिद्धं तस्य फल्छमाद्धः। \* तेनेत्यादि \*। तत्र हेतुः। \* न ईत्यादि \*। न हि भूमविद्यायां प्रतिपाद्यमानस्य भूमद्भपस्य सुखस्य फल्यातिरिक्त-मन्यत् प्रयोजनं कथमप्यस्ति तस्मात् तथेत्यथः।

यत्तु भाष्यान्तरेऽस्मिन् स्त्रे ब्रह्मसायुज्यं ब्रह्मसाम्यं चा प्राप्तस्य जीवस्थिश्वयोदिकं जगत्सृष्टिज्यापाररिहिनमेव भवतीति विचारितम् । तद्दमाकमतं, नेतरोऽनुपपत्तरित्यानन्दमयााधकरणं एव साधित ब्रिति न काचिनन्यूनतेति बोधितम् । यत्तु निरङ्कृशकगत्कर्तृत्वस्थै ब्रह्मलक्षणत्वाद् ब्रह्म वद् ब्रह्मैय भवनीति भुत्या जीवस्य ब्रह्मभावं बो-धिते तस्यापि तद्भेदाक्षणद्वाद्व्यापारोऽस्तु, तथा सनीदं सूत्रमवान्तर-मुक्किविचयमिति कश्चित्, तद्सङ्कतम् । वेदस्तुती, सममनुकानतां

प्रत्यक्षोपदेशादितिचेन्नाधिकारिकमण्डलस्थोक्तेः ॥१८॥

नन्वेतत्प्रकरण एव छान्दोग्ये पत्र्यते, सर्व एवयतीति सर्वविषयकप्रसमुपद्वियत इसन्यविषयव्यापारराहिसं नोपपद्यत इसाशङ्क्य समाधत्ते । आधिकारिकेसादिना । अत्रेदमुच्यते । सोऽक्तुते, लोकवत्तु लीलाकैवल्यीमसादिभिनिसलीलामध्यपाति-त्वं तस्योच्यते । नान्यतः प्रयतीसादिश्रुतिवशाज्जगद्व्यापार-

यद्मतं मतदुष्टतयेति जीवे ताइशिनयन्तृत्वभावस्य ब्रह्मविद्सम्मतत्वकथनेन ताइशजगत्कतृत्वादेरिप निरासबोधनादतः सायुउयेर्पप तद्भावः सूत्रकाराभिमत इति क्षेयम् । तथाच यथा भूमिसम्बन्धिनो मथुरादिदेशस्य लौकिकत्वं, तत्र स्थापितस्य चालौकिकत्वं, तथा तत्र स्थितानां लौकिकदेहे निर्विष्टत्वालौकिकत्वं तदन्तः स्थापितानां सदेहानामेव लीलास्थानामलौकिकत्वम् । तेन लौकिकालौकिकोभयकार्यकरणं ताइशतादशतत्त्वज्ञानविषयत्वं नानुपपन्नं, नापि लीलासाङ्कर्यंत्रसङ्गः । चक्षुरिन्द्रियद्द्यान्तेनैवोपपादितत्वादित्यर्थः ॥ १७॥

प्रत्यक्षोपदेशादितिचेन्नाधिकारिकमण्डलस्थोक्तः॥ सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* नान्वत्यादि \*। ननु भूमविद्यास्थस्य, नान्यत् पद्यतीत्यादिवाक्यस्य बलेन भक्तस्याऽक्षरे ब्रह्मणि जगद्व्यापाररितो
भोग इति यदुक्तं नन्नोपपद्यते। यत पनत्यकरण एव छान्दोग्ये भकस्य जगद्व्यापारः पठ्यते। स को वेत्यत आहुः। सर्वर पद्यः
पद्यतीति। जगद्विषयकप्रत्यक्षक्षपः स इत्यतस्तथेत्याशङ्क्या समाधत्व इत्यथः। समाधानांशव्याख्यानाय हेत्वंशस्कुरणे तेनाशङ्कानत्तरस्यापि नित्रृत्तिमालोच्य तमप्यर्थे संप्रहीतुं प्रकारान्तरेणावतारयान्त। \* अत्रदामत्यादि \*। अत्र अवतारणप्रनथे, इदं घक्षमाणमधिकमुच्यते, न तु तावन्मात्रामित्यर्थः। किं नदित्याकाङ्कायाम् आक्षप्यं विषयमादुः। संाऽदनुत इत्यादि \*। \* तस्यति \*। भक्तस्य।
पवं विषयमन्द्यं तत्र विचारः क्रियत इत्यादः। \* अत्रेखादि \*।

वर्जी भोगकरणं पूर्वसूत्रेणोक्तम् । अत्रेदं विचार्यते । नान्यत् पश्यतीति मकरण एव सर्व इति । विश्व । एकस्यैव मक्तस्य देशकालभेदेन क्रियमाणाऽनेकलीलासम्बन्धित्वं भवात । तच्च लीलानिसतायां न घटते। यतस्तत्तदेशतत्तत्कालसम्बन्धिनी सा निसा ।
एवं ससेकस्यानेककृपत्वं जीवस्य न सम्भवतीति तन्निसत्वमिप न
सिद्ध्यतीति । तत्रोच्यते । श्रुतौ सर्वपदेन न जगदुच्यते, किन्तु
यस्यां यस्यां लीलायां देशकालभेदेन क्रियमाणायामिधकृतो य

अत्रास्मिन् सूत्रे इदम ! उक्ताभ्यां श्रुतिभ्यां सूत्राभ्यां च यदक्तं तद्विचार्यत इत्यर्थः। विचारमादुः। \* नान्यदित्यादि \*। अत्र, नान न्यदित्यारभ्य पूर्वोक्तमुपपद्यत इत्यन्तेन पूर्वोक्तेवाशङ्कानूदिता । सं। इन्तर इत्यादिविषायणीं द्वितीयामादुः । \* किञ्चत्यादि \*। संाऽइनुते, स वा एव एवं पश्यन्, सर्वेश हि पश्यः पश्यतीत्यादिश्रुती श्रीभागवर्तादिषु च एकत्वकथनेन भक्तानामेकस्यैव रूपस्य प्रत्य-क्षोपदेशाद एकस्पैव भक्तस्य देशकालभेदेन क्रियमाणाऽनेकली-<mark>लासम्बन्धित्वमुक्तं भर्बात । तश्च</mark> लीलानित्यतायां न घरत । यतस्त-हेशकालसम्बन्धिनी तत्त्रद्विशेषणविशिष्टेव नित्या ध्वंसाद्यप्रतियो-गिनी । एवं देशकालभक्तविशिष्टायाः लीलाया नित्यत्वे सति देश-कालयेप्रन्यान्यत्ववद् भक्तस्याप्यनेकरूपत्वं वाच्यम् । तद्यानु-क्तत्वाज्जीवस्य न सम्भवति, इति एवं विशेषणविघटनं तस्याः ली-लायाः नित्यत्वमपि न सिद्धानीत्यतो न घटत इत्यर्थः । प्रत्यक्षांपदे-शादित्यत्र प्रथमपक्षे पष्टीतत्पुरुषो द्वितीयपक्षे च कर्मधारयो क्षेयः। एवमाशङ्गंशं द्वेधा व्याख्याय समाधानांशं व्याकुर्वान्त । \* तहा-च्यत इत्यादि \*। तथाचाधिकारोऽत्र भक्तानां लीलानुभवयोग्यः तासम्बन्धाधिकारिकं तेषां मण्डलं समृहस्तत्र यसिष्ठति तस्योक्तेः कथनात् श्रुती तथोच्यत इति नानुपपन्नं किञ्चित् । श्रीतस्य दर्शन-विषययाचकस्य सर्वपदस्य सङ्कोचितवृत्तिकत्वात्ताद्विषयकद्रशेन-

एको मक्तस्तरंपैन ताविन्त क्याणि सन्ति तान्याधिकारिकाणीत्युक्यन्ते। तेषां मण्डलं समूइस्तत्र स्थितनस्तुमात्रमुक्यत इति नानुपपन्नं किश्चित् । अत एनाग्रे पञ्चते । सर्वमाप्नोति सर्वश इति, स
एक्षधा भन्नति त्रिधा भन्नति पञ्चना भन्नति सप्तधा नन्नधा नैन पुनश्चकादशः स्पृतः । शतं च दश नैकश्च सहस्राणि च विंशतिरिति ।
यथा मण्डलन्नित् पुंसु नैकस्य प्राथम्येन प्राधान्यं नन्तुं शक्यं
तथैतेष्त्रपि क्येष्निति ज्ञापनाय मण्डलपदमुक्तम् ॥ १८ ॥

विकारावर्त्ति च तथाहि स्थितिमाह ॥ १९ ॥ नन्वेवं स्रात श्वस्त्वद्गेद्दमायास्य इति प्रभुणोक्ते तदावाया त-

र्राप भोगस्य जगद्य्यापाररहितत्वं नानुपपन्नम् । तथा, सोऽइनुत हत्यादावेकवचनस्य भक्तस्य क्षपविषयकत्वात् स भक्तसत्तदेशत-तत्कालभेदन कियमाणा लीलाः आधिकारिकदेहसमूहस्यः पदय-तीति तत्ताद्विरोषणविशिष्टानां लीलानां तदनुभवितुर्भक्तस्य च नि-त्यत्वं नानुपपन्नित्यर्थः । ननु सर्वपदार्थसङ्कोचे भक्तकप्याद्वर्दये च कि मानमित्यत आहुः । \* अत पवेत्यादि \* । \* अग्र इति \* । सर्वे । ह पदयः पद्यतीत्यस्याप्रं । तथाच सर्वमाप्नोतीति वाक्ये सर्वैः प्रकारैः सर्वप्राप्तिआवणात् सर्वे पद्यतीति वाक्यस्थर्यदेन वि-वक्षितमहणस्यैव युक्तत्वात् । तथा स एकधिति वाक्ये भक्तस्य बहुधा भवनश्रावणात्, सोऽदनुत इत्यादावि बहुभी क्रपैकोंगक्रप-स्य लीलानुभवस्य युक्तत्वादिति । ननु मण्डलपदेन चक्राकारेण परिणतः समूह उच्यतं, न तु सामान्यसमूहोऽतः कथमेवमुच्यत इत्यतो मण्डलपद्द्यं तात्पर्यमादुः । \* यथत्यादि \* । तथाचैत-ज्ञापनाय मण्डलपद्दं, न तु समूहस्य चक्राकारेण परिणतेक्रीप-नायेत्यर्थः ॥ १८ ॥

विकारावर्षि च तथा हि स्थितिमाह ॥ एवं श्रुतिविरोधं प-रिद्वत्य लीकिकितिरोधं परिहरतीत्यारायेन सूत्रमवतारयन्ति \* नन्वे-षं सतीत्यादि \* एवं सतीति \* तस्तिलातस्देशतस्तत्कालतसद्- तिस्थातिनोंपपद्यते । निसत्वाल्लीलायास्तस्य कालस्य तदागमनस्य च तदापि वर्चमानत्वाद । तथा प्रभूक्तिरपि नोपपद्यतः इसाश-क्रुच समाधत्ते। इह भगवल्लीलापकृतिस्तद्विरुद्धोऽर्थो विकार इत्यु-च्यते । तत्र न वर्त्तते तङ्कानं तादृशं च भवति । यत्स्वरूपं प्रति तथा वद्ति तस्य स्वगेहे तदा भगवत्स्थितिक्वानं न भवतीसर्थः।

भक्तदेहानां नित्यत्वे सति। ब्याकुर्वन्ति। # इहेत्यादि \*। # इहे-ति \* । भगवत्सम्बन्ध्यर्थविचारे, भगवछीलाप्रकृतिः, रसात्मककु-त्स्नगुणवत्त्वाद्, अनुकृत्यधिकरणसिद्धकारणत्वाद्वा । तद्विरुद्धो-ऽथीं लीकिकः स हि विकार इत्युच्यते तत्प्रतिकृतिभूतयत्किञ्च-सद्गुणवस्वात्। कार्यत्वाद्वा । तत्र लीकिकं विकारभूतेऽथे न व-र्त्तते तद् ब्रह्मणा सह भोगकरणम्। अत आधिकारिकमण्डलसं सर्वे तदन्तःपातिश्वानं च विकारावर्त्ति ताइशं तत्समानाकारं च भव-ति । अत प्रवेतः पूर्वम, आत्मत आशा आत्मत आविर्मावतिरो-भावावित्यादि श्रावितम् । अन्यथा तन्न वदेत् । तदेतदन्न सर्वे चकारेण सुच्यते। तथाच, स एकघा भवतीति श्रुतिबलेनैकस्य भक्तस्य यान्यनेकानि कपाण्यङ्गीकृतानि तानि योगिकायञ्यहवन्न नानादेशवर्सीनि, किन्तु तथैकस्मिन्नेव भगवत्खक्रपे विद्यमानानि प्रद्यम्नादिब्युहरूपाणि तत्कार्ये प्रकटीभवन्त्यपि न स्वरूपाद्धिन्न-तया प्रतीयन्ते। तथा भक्तशरीराण्यप्येकस्मिन्नेव वर्त्तमानानि त-त्कार्यं बहिभवन्ति । एवं यत्स्वरूपं प्रति, श्वस्त्वद्गृहमायास्य इति वदति तस्य स्वग्रहे प्रथमदिने भगवत्स्थितिहानं न भवति तस्य विरहानुभवयित्रू ष बाईभवति, पूर्वोक्तं चान्तः । ततो द्वितीय-दिने पूर्वोक्तं बहिर्भवति विरहातुभवयित् चान्तस्तयोरन्तर्भावब-हिर्भावी तेन न हायते एकमेव स्वमतुभवतीत्येवं लीलारसालत्वार्थ दिक्रमात्रेण प्रदर्शते । वस्तुतस्तु यथा नित्यव्यापकशब्दवादिजै-मिनीयमते व्यञ्जकस्य वायोध्वनेत्री अभावेन न वर्णात्मकशब्दस्य सर्वेत्र सदा क्रानं, यथा च नित्यव्यापकात्मवादिकाणादादिमते स्वदेहाद्न्यत्र तद्वृत्तिलाभस्थानभूतदेहाभावेन न स्वात्मशानं, त- उपलक्षणं चैतदतो यदेशकालिविशिष्टा यादशी या लीला तस्यास्तादृश्या एव तस्लीलामध्यपातिनो भक्तस्य ज्ञानं, नान्यविषयकमिति ज्ञेयम् । अत एव द्वितीयस्यापि, महा पूर्वमुक्तमासीचेनागत
इसेव ज्ञानं भवति । तदैव हि रसोदयोऽतो रसस्बद्ध्यमध्यपातित्वाल्लीलाया रसस्य च भगवदात्मकत्वाद्धगवद्वपत्वेन सर्वमुपपद्यते लीलायाम् । अत्र प्रमाणमाह । तथाहि स्थितिमाहेति । सवमाप्रोति सर्वश इति श्रुतिरेकस्यैव भक्तस्य सर्वशः सर्वैः प्रकारैः
सर्वलीलारसमाप्रोतीति वदन्त्युक्तरिसैव लीलायां स्थितिमाहेत्यर्थः
अतो वस्त्वेवदमलोकिकमीदृशमिति मन्तव्यं वैदिकेरिति भावः ।
अलौकिकेऽर्थे लोकिकरिसनुसरणं न युक्तं, किन्त्वलौकिकरीसनुमरणमेव युक्तमिति हि शब्देन द्योत्यते । एतेन, रसा वै स इति
श्रुतेल्लीलाविशिष्ट एव प्रभुक्षयेति तादृश एव परमफलमिति ज्ञापितं
भवति ॥ १९ ॥

## दर्शयतश्चेवं प्रत्यक्षानुमाने ॥ २० ॥

थाऽत्र लीलादिब्यक्षकभगविद् च्छाभावेन न भगवित्थलादिक्षानं भवतीत्यर्थः । एवं स्त्रैकदेशं व्याख्याय तेनानुक्तस्यान्यस्यापि तथा सिद्धिमाद्दुः । \* उपलक्षणिमत्यादि \* । तथाच"अचिन्त्याः खलु ये भावास्तांमर्केण प्रसाधपेत् । प्रकृतिभ्यः एरं यद्य तद्चिन्त्यस्य लक्षणिम"ति मत्स्यपुराणवाक्यात् । अत एवं श्रुतिमूलकन्तर्कादिप सर्वे सुस्मित्यर्थः । उपपादनप्रकारस्य प्रामाणिकत्याय सुत्रशेषमवतारयन्ति । \* अत्रत्यादि \* । सिद्धमाद्दुः । \* अत इन्त्यादि \* । तथाच, नेषा तर्केणेति श्रुतेः, अलोकिकास्तु ये भावा न तांस्तर्केण योजयदिति स्मृतेश्च श्रुत्यनुसारणैव निर्णयमिति सिन्द्येस्थः ॥ १९ ॥

दर्शयतश्चेवं प्रत्यक्षानुमाने ॥ भगवत्सम्बन्धिपदार्थानां यु-

नच लौकिकयुक्तिविरोधोऽत्र बाधकत्वेन मन्तव्यः, किन्तु साधकत्वेन । यतः प्रयक्षाऽनुमाने श्रुतिस्मृती अपि हौिककयु-त्त्ययसोरणालौकिके भगवत्सम्बन्धिन्यर्थेऽन्यथाभावनं निषेधित, नैषा तर्केण मतिरापनेया । परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते स्वाभा-विकी ज्ञानवलकिया च । अलौकिकास्तु ये भावा न ताँसर्केण योजयेत् । श्रीभागवते च— न हि विरोध उभयं भगवत्यपरिग-णितगुणगण ईञ्चरेऽनवगाह्यमाहात्म्येऽर्वाचीनविकल्पवितर्कावे-चारमगाणाभामकुनर्कशास्त्रकलिलान्तःकरणाशयदूरवग्रहवादिनां विवादानवसर इस्रादिवाक्यैरचिन्सानन्तशक्तिमक्त्वेन भगवतस्वद्ध-पस्यैव परमफलत्वं पदर्श्यते । किश्च । ता वां वास्तुन्यष्मसि ग-मध्यै यत्र गात्रो भृरिश्वङ्गा अयामः । अत्राह तदुरुगायस्य टप्णः परमं पदमवभाति भूरीति ऋग्वेदे पठचते, किञ्चित्पाठभेदेन यजुः-शास्त्रायामपि । ता तानि वास्त्नि वां गोपीमाधवयोः सम्बन्धीनि गमध्ये प्रमादत्वेन प्राप्तुमुष्मसि कामयामहे । तानि कानीसाका-ङ्क्वायां गृहाभिसन्धिमुद्घाटयति, यत्र श्रीगोकुले गावो भूरिश्वङ्गा बहुश्टङ्गा रुरुपभृतयो वसन्तीति शेषः । ग्राम्यारण्यपशुपलक्षणा-र्थमुभयोरेव ग्रहणम् । अत्राह । भूमावेव तदुरुगायस्य बहुगीयमा-

स्त्रागम्यत्वरूपं पूर्वोक्तमधंमेव इदीकर्त्तुं स्त्रान्तरं पठतीत्याद्ययेत स्त्रुत्रं व्याकुर्वन्ति । \* नचेत्यादि \* । भाष्यमत्र निगद्व्याख्यातम् । अत्र नेषा तर्केणेति काठकश्रुतेजीवप्रदनोत्तरवर्त्तित्वेन तया भगव-त्सम्बन्धिनामधीनां तर्कागोचरत्वसाधनं न युक्तमित्यादाङ्का, ब्रह्म-व्यक्तरणस्थायाः, परास्य द्याकिरिति द्वितीयस्याः श्वेताश्वतरश्रुतस्य-व्यासः । अलीकिकास्त्वित्यस्याः स्मृतेः प्रसिद्धत्वेन विषयान्तरे चारिताध्यमाराङ्का श्रीभागवतषष्ठस्कन्धीयस्य, न हि विरोधिमिः नस्य दृष्णः । भक्तेषु कामान् वर्षतीति दृषा तस्य पदं स्थानं वैकुण्ठं ततोऽपि परममधिकमत्र विचित्रलीलाकरणादः। भृरि यमुनापुलिनिकुञ्जगोवर्द्धनादिक्पत्वेन बहुक्ष्पमः । तथाच तत्रसानि
तानि कामयामह इति वाक्यार्थः सम्पद्यते । एतेन लीलासम्बन्धिवस्तुनां यत्र फलत्वेन बहुक्ष्पमार्थनं तत्र तल्लीलाकर्तुः परमफलत्वे
किं वाच्यमित्याद्यायो झाप्यते । अथ इ वा व तव महिमाऽमृतसमुद्रविमुषा सक्चल्लीढ्या स्वमनिस निष्पन्दमानानवरतस्रुखेन विस्मारितदृष्टश्चतस्रुखलेशाभासाः परमभागवता इति श्रीभागवते ।
एतेनापि कैमुतिकन्यायेन प्रभारेव स्वतः पुरुषार्थत्वं झाप्यते ।
फलप्रकरणत्वात्तदेवाचार्यतात्पर्यविषय इति झायते ॥ २०॥

## भोगमात्रसाम्यलिङ्गाच ॥ २१ ॥

इतोऽपि हेतोः पुरुषोत्तमस्वरूपमेव परमं फलामिति झायते ।

ति वाक्यस्योपन्यासः। पवमेतैः प्रमाणैलींलाया अलीकिकत्वं निगमयित्वा तन्मुखेनापि भगवतः फलत्वनिगमनाय किञ्चेत्यादिना
शाखाद्वयस्थश्रत्युपन्यासः । ऋक्शाखास्थश्रुतेर्यास्केन सूर्यकिरणपरताया निर्वचनात् तर्द्यभ्रमनिरासाय यज्ञःशाखापाठस्मारणम् । तेन यास्कोक्तस्य श्रङ्गादिपदिनिरुक्तमात्रार्थत्वं, न तु तलात्प्यकत्वम् । ऋचो विष्णुस्कस्थत्वात्, तैलिरीयपाठे च विणुपदाद् अभ्रेऽपि, विष्णोः कर्माणि पश्यतेत्यादिमन्त्रदर्शनाच । एततुपष्टम्भायैव, अथ ह वा वेति श्रीभागवतवचनोपन्यास इति। शेषं
स्फुटम् ॥ २०॥

भोगमात्रसाम्यिलङ्काच ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* इतोऽपी-स्यादि \* । \* इतोऽपीतिं \* । मात्रं कात्स्न्येंऽवधारणे । भोगमात्रे भोगे एव यत् साम्यं भक्तेन सह तौल्यमस्यां श्रुतौ सहपदेन आज्यते, यतः, सोऽञ्जते सर्वातः कामानं सह ब्रह्मणा विपश्चितेति श्चतौ भक्तसाम्यमुच्यते । तच्च पुरुषोत्तम एव सम्भवति । यतः सख्यं दत्वा तत्कृतात्मिनवेदनमङ्गीकुर्वन्नऽतिकरुणः स्वस्वरूपानन्दमनुभावयँसं प्रथानीकरोति । अन्यथा भक्तोऽनुभवितुं न शक्तुयातः । युक्तं चैततः । प्राप्तं फलं स्वाधीनं भवसेवान्यथा फलत्वमेव न स्यातः । तथाचाऽस्माल्लिङ्गाद्पि प्रभोरेव प्रमफलत्वं सिद्ध्यति । न तत्समश्चाभ्याधिकश्च दृश्यतः इति श्रुतिविरोधपरिहाराय मात्रपद्मः । नचात्र कामभोगस्य फलत्वं शङ्कृतीयमः । आप्नोति प्रमित्रेतत्व्याकृतिरूपत्वातः स्वरूपानुभवरूपत्वादः भोगस्य । अनुभूय-मानस्येव हि सुखस्य लोके पुरुषार्थत्वोक्तेः ॥ २१ ॥

एवं भगवतः स्वतः पुरुषार्थक्षपत्वमुक्त्वा कर्मफलभोगानन्त-रमाद्यत्तिवदत्राप्याद्यत्तिर्भविष्यतीयाशङ्कानिरासायोत्तरं पठित । अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ॥ २२ ॥

अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ॥ सुत्रमवतारयन्ति \* एवमित्या-

तस्मालिङ्गाद्वि। तद् ब्याकुर्वन्ति \* यत इत्यादि \* पुरुषोत्तम एवेत्येवकारेणाक्षरं व्यावर्त्यते । तत्र हेतुः । \* यतः सस्यामित्यादि \* । नन्वत्र कामानामेव प्राप्तरुक्तत्वात्तः द्वोगस्येव फलत्वमस्तिविचेत्तत्रादुः । \* नचेत्यादि \* । आप्नोति परमित्यतद्व्याकुतिक्षपत्वादिति \* । आप्नोतिपरमिति यद्वाक्यं तद्व्याख्यानकपत्वात् । ननु यदि मगवत एव फलत्वं तदा कामानामशनं किमिति विवरणत्वेनोच्यत इत्यत आहुः । \* स्वक्षपत्यादि \* । तत्र युकिमाहुः । \* अनुभूयमानस्येत्यादि \* । तथाच फलत्वव्युत्पादनाथै,
तन्न तु फलत्वार्थमित्यथः। एवमनया पञ्चसूत्र्या ओगमकार्रावचारोऽपि भगवतः परमफलत्वबोधनायैवेति क्वापितमः। इदमेवाचार्यैः पृष्टिप्रवाहमर्यादायां पृष्टिफलविचारे "भगवानेव हि फलं स यथाऽऽविभवेद भुवि । गुणस्वक्षपभेदेन तथा तेषां फलं भवेदि"त्यनेनोक्तः
क्रेयमः॥ २१॥

अनादित्तर्भक्तानां ज्ञानिनां चोच्यते । तत्र मानं शब्दः । स च—तयोध्र्वमायस्त्रऽमृतत्वमेति, न तेषां पुनराद्यत्तिरेतेन मितपद्यमा-ना इमं मानवमावर्त नावर्त्तनेते, ब्रह्मलोकमिसम्पद्यते, न च पुनरा-वर्त्तत इसादिरूपस्तु ज्ञानिनां तामाइ । न हि भक्तानां नाड्यादिम-युक्तममृतत्वम् । "तस्मान्मद्रक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः । न ज्ञानं न च वैराग्यं मायः श्रेयो भेवेदिइ"इसादिवाक्येभ्यः । किन्तु, यमेवेति श्रुतेर्वरणमात्रलभ्यः पुरुषोत्तमः । एवं सति ब्रह्म-

दि \*। व्याकुर्वन्ति । \* अनावृत्तिरित्यादि \* ननुक्तः राख्ये ज्ञानि-नामेव तामाहेत्वत्र गमकमाहुः। \* न हीत्यादि \*। काठके क्षानं प्रस्तुत्य, यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि स्थिता इति वैराग्यं चोक्का ततः, शतं चेका च हृदस्य नाड्य इत्यनेनो-त्क्रमस्योक्तत्वाद बृहदारण्यके शारीरब्राह्मणेऽपि तथात्वादन्यत्रापि तथैवेति नाड्यादर्ध्वगतिहेतुभूतयोर्ज्ञानवैराग्ययोर्भकस्य श्रेयस्कर-त्वाभावेऽत्रोक्तम् । तत्कार्यभूतनाडीगतिषयुक्तममृतं न शक्यं व-क्तुमतो ज्ञानिनामेव तेन शब्देन ततुच्यत इत्यर्थः । तर्हि मक्तस्या-ऽनावृत्तिः कुतोऽवगन्तव्येत्यत आहुः । किन्त्वित्यादि 🛊 । किन्तु, यमेवति श्रुतेवरणलभ्यः पुरुषोत्तमो भक्तानाममृतत्वम् । स च अक्षरात परतः पर इति श्रुतेर्यस्मात क्षरमतीतोऽहमिति गीताचा-क्याश्वाक्षरात् परः । एवं वरणलक्ष्यस्यात्मनोऽक्षरात् परत्वे सति ब्रह्मविदाप्रोति परिमति श्रुतेर्विरोधपरिहारपूर्वकं यद् ब्याख्यानं वरणसाहित्ये सर्वकामाशनकपो ब्रह्मखकपानन्दानुभवो, वरण-साहित्याभावे तु लोकत्वेनाक्षरप्राप्ती तदानन्दानुभवोध्क्षरसायुज्यं वा यथाऽधिकारमिति पूर्वमुक्तं तद्दीत्या अक्षराधिष्ठातारं पुरुषो-त्तमं परं ब्रह्म वरणेन प्राप्तस्य निर्देषित्वाद् आवृत्तिहेतृनामविद्या-कामकर्मणामभावात् प्रपञ्चे । नावृत्तिः सम्भवति । तथाचात्र परश-द्धे प्राप्यस्याक्षरात् परत्वप्रकाशनसामर्थ्यालिङ्गादनावृत्तिर्भकाना-मवगन्तव्येत्यर्थः । ननुभयव्यामोहसूत्रे मक्तव्यामोहस्यापि कचि-वुकत्वासारशेन्द्रया कदाचिदावर्त्तः स्यादिति शङ्कायामाद्वः ।

विदाप्रोति परिमति श्रुतेर्विरोधपरिहारपूर्वकोक्तव्याख्यानरीया भ-क्तस्य परं ब्रह्म माप्तस्य निर्दोषत्वादाद्यत्तिहेत्वभावाद मपश्चेऽनादः-त्तिः सम्भवति । तादृशं प्रतीक्वरेच्छापि न तथा भवितुमईति । "ये दारागारपुत्राप्तपाणात् वित्तमिमं परम् । हित्वा मां श्वरणं याताः कथं तांस्यक्तुमुत्सह" इति भगवद्गाक्यात् परमाप्तिरूपत्वाच भोगस्य न नाशसम्भावना । किञ्च यत्रैकस्यैव भक्तस्य देशका-लभेदेनानेकविधलीलासम्बन्धित्वेऽपि तत्तल्लीलासम्बन्धित्वमन-क्वरमुच्यते तत्र सर्वथा तदभावः कथं वक्तं क्राक्यो ब्रह्मणापि । अपरञ्च । कालसाध्यो हि नक्वरः स्याद् न हि पुरुषोत्तमे कालः प्रभवितुं शक्रोति । न यत्र कालोऽनिमिषां परः प्रभुरिखादिवा-क्येभ्यः । तथाच ज्ञानमार्गीयभक्तिमार्गीययोरनावृत्तौ तुल्यत्वेऽपि फलपाप्ती वैलक्षण्याद पूर्ववाक्येन भक्तानामाहाऽनाद्यत्तिमुत्तरवा-क्येन ज्ञानिनामिति ज्ञायते । नच फलपकरंणान्तेऽनाहत्त्युक्तेः सं-साराभाव एव जीवस्य परमं फर्लामसाचार्याभिमायो ज्ञायत इति वाच्यम । ब्रह्मविदः परमाप्ति फलत्वेनोक्त्वा तत्स्वरूपस्य सर्वका-मभोगत्वेन श्रुसा निरूपणात् । स च स्वस्वाधिकाराऽनुसारेण

<sup>\*</sup> ताइशं प्रतीत्यादि \*। तथाच ये सर्वात्मभावप्रपत्तिरदिता उक्त-भोगातमस्वरूपानुभवरिताश्च तान् प्रत्येव तथेच्छेति, नात्र त-त्सम्भवनाऽपीत्यर्थः। समूलकाषमावृत्तिराङ्कानिवृत्त्यर्थे केमुतिकेना-ऽपि तद्भावं साध्यन्ति \* किश्चेत्यादि \* ननु लीलायां देशकाल-सम्बन्धस्य पूर्वमुक्तत्वालीलानित्यत्वोपपाद्यनमात्रेण कथं राङ्का-याः, समूलकाषं निर्वृत्तिरित्यंतस्तत कालस्यासामथ्यं प्रमाणमाद्यः। \* अपरं चेत्यादि \*। पवं लीलायाः स्वरूपानुभवस्यं च नित्यत्व-मुपपाद्य सिद्धमाद्यः। \* तथाचेत्यादि \*। ज्ञानमार्गीयफलस्योत्कर्ष-माराङ्क्य समाद्धते \* नचेत्यादि, इयमुक्तंत्यन्तम् \*। \* स चेति \*

निवेदिताथां क्रीकाररूप एवेति क्षेयम् । तेन स एव परमं फलमन् नाष्टित्तस्वार्थिकी। परं त्वाष्टत्तौ सम्भवन्यां परमफलत्वं नोपपद्यत इति क्षानदुर्वलशङ्कानिरासायेयमुक्ता । पुष्टिमार्गीयभक्तविशेषप्रवर्त्त-कनिवर्त्तकवेणुशब्दाद्भगविकटगतावऽनाष्टित्तः पूर्वेणोक्ता, मर्या-दामार्गीयाणां वेदरूपाच्छब्दात्तदुक्तसाधनादनाष्टित्तं द्वितीयेनेसपि तात्पर्यविषयः क्षिष्ठष्टोऽथीं क्षयः। तथा सति परमफलमग्ने स्वत एव भावीति भाव इसलं विस्तरेण ॥ २२ ॥

भोगश्च । \* स प्वेति \* । उक्तरीत्याऽनुभृयमानः पुरुषोत्तम एव ।

\* आर्थिकीति \* । परप्रकाशनसामर्थ्याछिङ्गात्परप्राप्तिरूपवाक्याथेबलेन प्राप्ता । तथाच श्रुत्या समर्पितायाः परप्राप्तरेव मुख्यत्वात्तत्रैधावार्याभिप्रायो, न तु लेङ्गिक्यामनावृत्तावित्यर्थः । यद्यपि द्विरुक्तिः
समाप्तिबोधनार्था, तथापि तत्र रुष्ठेषेणार्थान्तरमपि बोध्यत इत्याहुः । \* पुष्टीत्यादि \* । वाङ्मनसि दर्शनाच्छद्याचेति सूत्रे तथा
साधितत्वात्त्रथेत्यर्थः । एवमाचार्याशयः पुष्टिमार्गीयफलस्यैध मुख्यत्व इति साधितम् । एवमत्र पादे, ब्रह्मविदामोति परमिति
श्रुत्युक्तं ब्रह्मीव सन् ब्रह्माप्येतीति श्रुत्युक्तं च फलं सपरिकरं विचारितम् ॥ २२ ॥

शङ्कराचार्यास्त-सगुणब्रह्मोपासनात् सहैव मनसेश्वरसायुज्यं प्राप्तानां किं सावप्रहमेश्वर्यं भवत्युत निरवप्रहमिति -संशयं,
आप्नोति स्वराज्यमिति सर्वेऽस्मै देवा बिलमावहन्तिति, तेषां सवेंषु लोकेषु कामचारो भवतीत्यादिश्वतिभ्यो निरङ्कुशमेवेश्वर्यं भवतीति प्राप्तम् । तत्र जगवुत्पत्त्यादिव्यापारं वर्जायत्वेवार्रणमाचैद्वर्यं भवतीति साङ्कुशमेव तत् । जगद्व्यापारस्तु नित्यसिद्धस्वेवद्वरस्यति सिद्धान्तिक्रियते । तत्र हेतुः-प्रकरणमितरेषामसन्निहितत्वञ्च । यत्र हि, सदेव सोम्येदमम् इत्यादौ जगद्व्यापारः श्रूयते । तत्र परमद्वर एव प्रकृतां, नेतरेषां सन्निधानं तस्मात् । नच,
आप्नोति स्वाराज्यमिति प्रत्यक्षोपदेशविरोधः । एतद्रं आप्नोति

मनसस्पतिमिखनेन आधिकारिको यः सवितुमण्डलादिषु विशे-षायतनेष्ववस्थित ईश्वरः पूर्वसिद्धः सर्वमनसां पतिस्तत्प्राप्तिश्रा-षणात्तदायत्तेव स्वाराज्यप्राप्तिरिति बोधनात् । तद्ग्रे, वाक्पतिश्च-क्षुष्पतिः श्रोत्रपतिर्विद्यानपतिः, एतत्ततो भवतीति फलस्य तत एव आवणाच्च। एवं सूत्रद्वयं व्याख्याय विकारावर्त्तिसूत्रे त्वेबं वद्-न्ति । परमेदवरक्रपं विकारावर्त्ति च । तावानस्य महिमा ततो ज्यायांश्च पुरुष इत्याम्नायो यतस्तस्य परमेश्वरस्य द्विरूपां स्थितिमाह तच्च निर्विकारं रूपं विकारालम्बना न प्राप्तुवन्ति । अतःकतु-त्वात् । अतो यथा द्विरूपं परमेश्वरे निर्गुणं रूपमनवाष्य सगुण प-षावतिष्ठन्ते । एवं सगुणेर्शप निरवग्रहमेश्वर्यमनवाष्य सावग्रहाय एवावतिष्ठन्त इति । अग्रिमसूत्रे च, न तत्र सूर्यो भातीति प्रत्यक्षा श्रुतिनं तद्भासयते सूर्य इति गीतास्मृतिश्च परमेश्वरस्य विकारा-ऽवर्त्तित्वं दर्शयतः। तदेवं विकारावर्त्तित्वं परस्य ज्योतिषः प्रसिद्धमि-त्यभिप्राय इति । अप्रे तु भागमात्रसाम्येनैश्वर्यस्य सावग्रहत्वं ब्या-ख्याय तेन सातिशयत्वं प्राप्ते शब्दादनावृत्ति व्याहृत्य सम्यग्दर्शना-नां विभ्वस्ततमसां तु नित्यसिद्धनिर्वाणपरायणानां सिद्धवानावृ-चिस्तदाश्रयणेनैव सगुणशरीराणानामनावृत्तिसिद्धेरिति कैमुतिक-मुक्ता-समापयन्ति ॥

तन्मते विकारावस्यादिस्त्रद्वयमनतिप्रयोजनम् । जीवस्य सावम्रहेश्वयसाधने रूपद्वयबोधकयोस्तयोरनुपर्यागात् । नच इष्टान्तार्थमुप्योगः । विकारावर्त्तिनोऽप्राप्ती अतत्कतुत्वस्य हेतारिवात्र सावम्रहेश्वयं हेतोरकथनेन इष्टान्तमात्रस्याप्रयोजकत्वात् । नच वाच्यप्पतिना निरवम्हत्वस्योपासनविध्यगोचरत्वादुपासके तदक्रतुत्वस्य समार्थितत्या अतत्कतुत्वस्यव तत्रापि हेतुत्वमुक्तप्रायमेविति वाच्यम् । मनोमयः प्राणशरीर इति हार्दोपासनवाक्यं सर्वकर्मेति विशेषणस्य सर्वे विश्वं तेनेश्वरंण क्रियत इति जगत्सर्व कर्मास्य स सर्वकामी स हि सर्वस्य कर्त्तेतिश्वतेरित्येवं व्याख्यातत्या निरव-भ्रहत्वस्य विध्यगोचरताया वक्तुमशक्यत्वात् । नचोपासनासु पुरुपस्य विध्यधीनत्वेनास्वातन्त्रयात् फलदशायां तथात्वामिति युक्तम् । पूर्वोवस्थाधमस्य तदानीमुपगमे बद्धत्वस्यापि तदा प्राप्त्यापत्या मुक्तिविष्ठवस्यैवापत्तः । यश्व स्वातन्त्र्ये प्रातिभत्वप्रसङ्गादित्युक्तं,

तत्र नवनयोल्लासशालिनी बुद्धिः प्रतिभा, तत्सम्बन्धत्वमिति यदि तदा तु, स यदि पितुलोककामो भवतीत्यादिना नवनवबुद्धीनां श्रु-त्येव सूचनात्तत्प्रातिभत्वे स्वातन्त्र्यस्य दुरपोहताया एव सिद्धेः । तथाच "युक्तिभिरतिशिथिलाभिः समाद्धानो इढान् दोषान् । वा-चस्पतिरपि भाष्यव्याख्याव्याजेन दृषणं व्यक्ती"त्यव सिद्धम् । न-चैवं सिद्धान्तेऽपि मनोमयवाक्योक्तोपासकस्य तथात्वापत्या जग-वृज्यापारापत्तिरितिशङ्कनीयम् । न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दश्यत रति श्रत्या ताइशस्य फलस्य ततो व्यभिचारणात्। यथा कतुरिति पुरुष-विशेषणबोधकं पदं प्रकारांशे पुरुषाधिकारस्यापि निविष्टत्वात् स-मत्वाद्याकाङ्कायाश्च, तेनाहीत ब्रह्मणा स्पर्कितुं क इति, उपति ह वै स तं योऽस्मात् पूर्वो वुभूषतीति श्रुतिभ्यां निषिद्धत्वेन ताहशोपा-मनंऽधिकारस्य निवृत्तेश्च । नचायमेव समाधिः शाङ्करंऽपि मतेऽ-स्मिवति वाच्यम् । तन्मते निर्गुणस्य रूपस्य सर्वाक्यधिकत्वेन सगु-ण १ भर्याधकराहित्याभावनाधिकसाहित्ये प्राप्ते उक्तरीत्या समसा-हित्यस्यापि वक्तुं शक्यतया तदाहित्यस्यापि दुरुपपादत्वेनैतच्छरु-तिविपयताया<del>स्</del>तत्र वक्तुमशक्यत्वात् । समाभ्यधिकनिषेधाव-धिकतया निर्गुणवोधकत्वे च सगुणे सममाहित्यस्यैवापत्तेश्च । अधिकारविचारेणाऽतत्कतुत्वसाधने च निरवग्रहतायाः प्राप्तेरैवामा-वेन स्वातन्त्र्यशङ्काया पवातुद्यात् स्वातन्त्र्ये प्रातिभत्वप्रसङ्गस्येवा-**5भावादिति दिक्**॥

भास्कराचार्यास्तु—सिद्धान्ते, अविभागेन इष्टत्वादित्यारश्य परमकारणे सायुज्यं गतानां निरवधिकमैदवर्यामिति स्थितम्। ये पुन-वेदान्ते वेतवादिता मन्यन्ते, मुक्ताः पृथगवातिष्ठन्त इति, तन्मतम-श्युपगम्य सावधिकमेश्वयं तेपामि प्रतिपादियतुं जगद्द्यापारव-जाधिकरणमारभत इत्युक्त्वा, जगद्द्यापारादिस्त्रंत्रं पूर्ववदेव व्या-स्याय, विकारावर्त्तिस्त्रंत्रे, पारमेदवरं पुनरेदवर्यं नित्यसिद्धं, विका-रावर्त्ति. स्वमहिमप्रतिष्ठत्वात्, तावानस्य महिमेति श्रुतेः। कार्यब्र-द्याल्याः सोमसवन इति बहुविधमैदवर्यं प्रकीस्यं तत्रेश्वरायस्तित्युप-पन्नम्। दर्शयत इति सूत्रे, परस्य ज्यातिषो विकारावर्त्तित्वं विकारावु-प्राहकत्वं च,न तत्र सूर्यो भातीत्याद् श्रुतिस्मृती दर्शयत इत्युक्तवन्तः।

तम्मते विकारावर्त्यादिसुत्रयोर्यद्यपि न वैयर्थ्य, तथापि दहर-विद्योक्तब्रह्मलोकस्य कार्यत्वं यद्क्रीकृतमेतैरन्येश्च । तांडचन्य-म् । तत्कार्यत्वबोधकप्रमाणानुपलम्भात् । नच प्रभुविमितं हिरण्मय-मिति वेदमंविदावणे विमितमितिपदे निर्मितत्वकथनादेकदेशस्य कार्यत्वे सर्वस्य तथात्वं राङ्म्यम् । विमितपदस्य विदेषेण मितं झात-मित्यर्थकतयाऽपि नेतुं शक्यत्वेन तता निर्णयाभावात् । नापि, तृती-यस्यामिनो दिवीति ब्रह्माण्डान्तर्वर्त्तित्वश्रावणासन्नादो एतन्नाद्या-स्कार्यत्विमिति वाच्यम् । नास्य जरयैनज्ञीर्यतीत्यादिना आत्मरूपता-षोधनेनास्याः शङ्कायाः प्रागंव निरस्तत्वात् । नच तदन्यदेव, नेदाम-ति वाच्यम् । एकप्रकरणगतत्वेन पूर्वम्, एतत्सत्यं ब्रह्मपुरामत्यंनने।-क्तस्य ब्रह्मपुरस्य, तदरश्च ह वैण्यश्चाणेवी ब्रह्मलोक इत्यादिना परि-करपूर्वकं तत्प्रपञ्चनस्येव भासमानतया भेदस्य वक्तुमशक्यत्वात्। उपबृंहितं चैतद् वाराहे चातुर्मास्यमाहात्म्ये चतुर्दशाध्याये क्षीरम-मुद्रं प्रकृत्य "तन्मध्ये मम लोकस्तु परितो वलयाकृतिः । योजनानां तु लक्षाणि विशतिस्तस्य विस्तृतिः। श्वेतद्वीप इति ख्यातः प्रलयेर्पप न नइयती"त्युक्त्वा, तत्र श्रीभृदुर्गात्मकभागत्रयं तत्परिमाणं संस्थां चोक्त्वा, तत्र भूदुर्गाभागयो।सत्स्थानां चावान्तरप्रलये नाशाभावमु-क्तवा, तस्मिन् स्थान लयं याते प्रविशन्त्युद्रे ममेति ब्रह्मणो लये भू-दुर्गाभागस्थानां स्वोद्रे स्थितिमुक्त्वा "श्रीभागे संस्थिता ये तु न तेषां प्रलये भयम् । शाइवतः स तु मं लोको न नश्येद् ब्रह्मणो लयं । मु-का एव तु मां तत्र वीक्षन्ते सर्वदेव तु । कल्पान्तप्रभवो वाह्मजेलं वा भूमिदुर्गयोः । भागौ न स्पृशते तौ हि चक्रेण परिरक्षिती । तत्र स्था-स्तु जनाः सर्वे मोदन्ते सर्वदेव तु । कल्पान्तप्रभवां बाधां न ते जा-नन्ति जातुचित् । इवेतद्वीपाद्यसासु पृथ्वी तिष्ठति पीठवत् । स्पृष्टी स्पृश्चति तद्द्वीपं प्रलयं तु वियुज्यते। ममशक्तीव स द्वीपः सदा ति-ष्ठति शाइवतः । भूमिश्रीभागयोर्मध्ये लक्षयोजनविस्तृतः । अरनामा-सुधाऽभ्भोधिर्मुकामुक्तनिषवितः। अर्धे तस्य तु भूभागः श्रीभागस्या-र्धमेव च । लक्षयोजनमध्ये तु द्वीपाकारोऽस्ति तत्तटम् । द्वायोजन-साहस्रं विस्तृतिस्तस्य कीर्त्तिता । अर्धनाशो भवतस्य प्रलये च पुनः पुनः । अर्घो भागस्तु मुक्तानां क्रीडास्थानं न नइयति । दुर्गा-श्रीभागयोर्मध्ये वयनामाऽमृतसागरः । तस्याऽप्येवं विभागांऽस्ति नि-

स्यानिस्यविभेदतः। अर-ण्याख्यो सुधासिन्धू मम लोकत्रयेऽपि च। वर्चते मम भक्तानां क्रीडाये सर्वकामदा"विति। लोकत्रयंतु वैकुण्ठा-ऽनन्तासन-इवेतद्वीपभेदेन तत्रैवोक्तमः। तेषु छान्दोग्योक्तो वैकुण्ठा-ख्यो क्रेयः। तृतीयस्याऽमितो दिवीति विशेषणेन उच्चस्यत्वबोधना-दिति। अतः स लोको न कार्यः, किन्तु नित्य एवेति निश्चयः। लोकस्य ब्रह्मक्षपत्वादेव च न तत्प्रभोरिष स्वप्रतिष्ठत्वहानिरिति सर्वमनवयम् ॥

रामानुजाचार्यास्तु—मुक्तस्यैश्वर्य जगत्सृष्ट्यादिपरमपुरुषा-ऽसाधारणम् ? उत तद्रहितं केवलपरमपुरुषानुभवविषयमिति ? सं-**बाये, जगदीइवरत्वमपीति पूर्वः पक्षः । निरञ्जनः परमं साम्यमुपै**नं तीति श्रुतेर्मुक्तस्य सङ्कूल्पत्वश्रुतेश्च । तत्र सिद्धान्तस्तु जगद्व्यापारं-वर्जे मुक्तैदवर्ये निरस्तीनंखिलतिरोधानस्य मुक्तस्य निन्योजब्रह्मानुभ-वरूपमैश्वर्यम्। तत्र हेतुः-प्रकरणादित्यादि । अर्थस्तु पूर्ववदेव । श्रुतयः परं बह्वच उपन्यस्ताः । अग्रिमसूत्रे च, स खराडु भवती-त्यादिभिजेगन्नियमनरूपं व्यापारमाराङ्य आधिकारिकमण्डलखोः क्तेरित्यस्य अधिकारे नियुक्ता ये हिरण्यगर्भादयो मण्डलं तेषां लोकाः तत्थां भोगा मुक्तस्याकमेवश्यस्य भवन्तीत्ययमथैस्तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारा भवतीत्यादिनोच्यते । तथाच कर्माऽप्रतिह-ताक्षानो मुक्तो विकारिलोकान् ब्रह्मभूताननुभवतीत्यनेन वाक्येनो-च्यते. न जगद्व्यापार इत्युक्त्वार्ऽाष्रमसूत्रेषु मुक्तस्य सत्यसङ्ख्यः त्वं परमपुरुषसाम्यं च परमपुरुषासाधारणनिखिलजगन्नियमनश्चन त्याऽनुगुण्यन वर्णनीयमिति साधयन्ति ॥ तेन तन्मतं सिद्धान्ताद् अविरुद्धमित्युपरम्यते ॥

तन्मत्चोरस्तु—रामानुजाचायवदेव सूत्राणि व्याख्याय शिवलोकस्य सर्वतः परत्वं परब्रह्मणः शिवाकारत्वं चोक्तवान् । तत्तु
ततुपन्यसेन्द्रप्रजापितसंवादश्रुतेरपि विरुद्धातं । तत्न, स उत्तमः पुरुष
इत्यनेन परज्योतिषः पुरुषोत्तमत्वेन प्रतिपादनात् । अग्रे च इयामाच्छवलं प्रपद्यं इत्यादिना इयामवर्णश्रावणाद्य लोकोऽपि ततः पूर्व
दहरिवद्योक्त पव सिन्निहितः । स चारण्याख्याणवद्ययव्याप्तो वाराहपुराणवाक्येभगवल्लोकत्वेन निश्चितः । अथर्वशिरःशिखाद्याद्यात्वे विद्याः भगवद्विद्यानां न तुल्याः। अथर्वशिरःशिखाद्याद्यात्वे मक्सेकेन

मन्त्रराजजापकेन तन्समिति नृसिंहपूर्वतापनीये भाषणात् । भनतस्त्रतिपाद्यस्य कपस्य न भगवसुल्यत्वम् । वेद्योत्कर्षत एव वि-द्योत्कर्षसिद्धेरिति । एतत् पूर्व पूर्वमिप किश्चितुकं प्रहस्ताख्ये वाद्र च मया निपुणतरमुपपादितमिति न पुनः प्रपञ्चयते ॥

माध्वास्तु —जगद्व्यापारसूत्रे, सर्वात् कामानाप्त्वा अमृतः समभवदिति काञ्चन श्रुति लिखित्वा तस्या जीवप्रकरणगतत्वाज्ञी-वानां जगजाननादिसामर्थ्यविदूरत्वाच सृष्ट्यादिभ्योऽन्यानेव का-मानाप्नोतीत्युक्ता "खाधिकानन्दसम्प्राप्ती सृष्ट्यादिन्यापृतिष्वपि । मुक्तानां नैव कामः स्यादन्यान् कामाँस्तु भुक्षते । तद्योग्यता नैव तेषां कदाचित् कापि विद्यते । नचायांग्यं विमुक्तोऽपि प्राप्तुयात्र च कामयेदि"ति वाराहवचनं लिखन्ति । अग्रिमस्त्रे च, सर्वस्मै देवा बिलमावहन्तीति श्रुत्या ब्रह्मविदि जगदैदवर्यमस्तीत्याराङ्का, तत्र आधिकारिकमण्डलस्य आधिकारिकसमृहाधिपतिर्वद्वा, तत्रोच्यत ६-त्युक्ता "आत्मेत्येवं परं देवमुपास्यं हरिमव्ययम् । केचिदत्रेव मुच्य-न्ते नोत्कामन्ति कवाचन ।अत्रैव च स्थितिस्तेषामन्तरिक्षे च केचन । केचित् स्वर्गे महलोंके जने तपिस चाऽपरे । केचित् सत्ये महा-क्वाना गुच्छन्ति क्षीरसागरम् । तत्रापि क्रमयोगेन क्वानाधिक्यात् स-मीपगाः। सालोक्यं स्वस्वरूपत्वं सामीप्यं योग एव च । इमामा-रभ्य सर्वत्र यावत् सुक्षीरसागरम् । पुरुषोऽनन्तरायनः श्रीमन्ना-रायणाभिधः । मानुषा वर्णभेदेन तथैवाश्रमभेदतः । क्षितिषा मनु-ष्यगन्धर्वा देवाश्च पितरश्चराः । आजानजाः कर्मजाश्च तात्त्विकाश्च शचीर्पातः। रुद्रो ब्रह्माति क्रमशस्तेषु चैवोत्तमोत्तमाः। नित्यानन्दे च भाग च क्वानैर्वयंगुणेषु च। सर्वे शतगुणोद्रिकाः पूर्वस्मायुक्तरोत्तरम् । पूज्यन्ते चावरैस्तं तु सर्वपूज्यश्चतुर्मुखः । स्वजगद्ब्यापृतिस्तंषां पूर्ववत् समुदीरिता । सयुजः परमात्मानं प्रविदय च बहिगैताः । चिद्रुपान् प्राकृताँश्चापि विना भोगांस्तु काँश्चन । भुअत मुक्तिरवं ते विस्पेष्टं समुदाहते"तिगारुडवाक्यानि लिखन्ति । तेन तन्मते मुक्तानां मुक्तेश्च तारतम्यं सिद्धाति । विकारवर्तिसूत्रे च "खाधिकारण वर्त-न्ते देवा मुक्ताविप स्फुटम।बॉलं हरन्ति मुक्ताय विरञ्च्याय च पूर्ववत्। संब्रह्मकास्तु ते देवा विष्णवेऽत्र विशेषतः। न विकाराधिकारास्तु मु-कानामन्य पव तु । विकाराधिकता श्रेया ये नियुक्तास्तु विष्णुने"ति वाराहवचनं लिखन्ति । तेन तन्मते मनुष्यादीनां चतुर्मुखान्तानां खखव्यापारकरणं तत्राधिकारश्च सिद्धति । कविनु, मुक्ती ता-रतम्यमस्ति, न वेति सन्दंहे तारतम्ये प्रमाणाभावात्तद्क्रीकरणे ख निरञ्जनः परमं साम्यमुपैतीति श्चांतिषरोधानमुक्तेः स्वर्गसंसारसाम्या-पत्तेर्मुकानां खसमाध्यधिकदर्शनं दुःखेष्योदिवसङ्काख न मुक्ते-स्तारतम्यमितिं पूर्वपक्षः । सिद्धान्तस्तु—तैत्तिरीये, सैवा नन्दस्य मोमारसा भवति ते ये रातं मानुषा आनन्दाः स एको मनुष्यगन्धर्वा-णामानन्दः श्रोत्रियस्य चाऽकामहतस्येत्यादिश्रुत्या मनुष्यगन्धर्घ-प्रभृतिब्रह्मान्तानां श्रोत्रियत्वमकामहतत्वं च श्रावितम् । वाजस-नेयके च, अथ ये रातं कर्मदेवानामानन्दाः स एक अजानजानां देवानामानन्दा यश्च श्रोतियोऽत्रृजिनोऽकामहत इत्यादिश्रुत्याऽजान-जानारभ्य ब्रह्मलोकस्थानन्दपर्यन्तमकामहतत्वमवृज्ञिनत्वं, च श्रावि-तम् । अकामहतत्वं च कामकृतोपद्रवरहितस्वं, न त्वकामत्वं हतश-द्धवैयर्थ्यात् । अवृज्जिनत्वं च पापरहितत्वं, दुःखरहितत्वं वा । अवृ-जिनत्वाकामहतत्वयोश्च यत्राप्ताः कापास्तत्र माममृतं कृधीति श्रुत्या, स<sub>्</sub>हि मुक्तोऽकामहत इति ब्रह्माण्डवाक्यंन च मुक्तलिङ्ग-त्वम् । नचैतयोरपरोक्षकानिलिङ्गश्वमिति राङ्क्यम् । प्रारब्धप्रापत-त्कार्यदुःखयास्तस्मिन्नपि सत्त्वात् । श्रोत्रियत्वमपि मुक्तस्यैव मु-रूयम् । "प्राप्तश्रृतिफलत्वात्तु श्रोत्रियाः प्राप्तमोक्षिणः । ते एव चाप्तकामत्वात तथाऽकामहता मता"इति भारतोक्तः । एवं स-त्येतेषां मुक्तलिङ्गत्वम् । एवं सत्येतयोः श्रुत्योठत्तरोत्तरमानन्दा-धिक्यकथनं मुक्तितारतम्ये पर्यवस्यति । किञ्च । अक्षण्वन्तः कर्ण-वन्तः सखायो मनोजवष्वऽसमा बभूवुरित्यादितैत्तिरीयश्रुतौ मनो-वेगे सर्वेषामसाम्यक्षयनात् । "मुक्तानामपि सिद्धानां नारायणप-रायणः । स दुर्लभः प्रशान्तात्मा कोटिष्वपि महामुने "इति श्री-भागवतवाक्ये, मुमुक्षोरमुमुश्चस्तु परो होकान्तभक्तिमानिति पुरा-णान्तरवाक्ये, अन्ये त्वेवमजानन्त इति, स्त्रिया वैद्यास्तथा श्रुदा इति गीतावाक्ये च साधनतारतम्यंन फलतारतम्यप्रतिपादनात् । अनि-मित्ता भागवती मिकः सिद्धगेरीयसीति वान्ये चालपर्भाकसाध्य-मुक्तितोऽधिकभक्तिसाध्यमुक्तेराधिक्यप्रतिपादनातः । अस्मदादिमु-कभोगो, मुक्तचतुर्मुखभोगान्निकृष्टः अस्मदादिभोगत्वात् संसार-

## जानीत परमं तक्वं यशोदोत्सङ्गलालितम् ॥ तदन्यदिति ये माहुरासुराँस्तानहो बुधाः ॥ १ ॥

स्वाऽस्मदादिभोगवदित्यनुमानाद्दि मुक्ती तारतम्यमेव पर्यवस्यतीति प्रमाणाभावकपो हेतुरसिद्धः । दुःखाभावसत्यकामत्वादिना सरःसागरयोरिव खयोग्यानन्दपूर्त्यो च मुक्तानां ब्रह्मसाम्यश्रुत्युपपत्तर्दाद्वरोधकपो हेतुरण्यसिद्धः । बहुजन्मभिगतदोषत्वे ब्रह्माऽपरोक्षाद् द्वेषण्यदिसम्भावनाया प्रवाभाव इति सोऽप्यसिद्धः । अतो
सुक्तितारतम्यं निष्पत्यूहमिति वर्दान्त । तत्र यदि मुक्तेस्तारतम्यं
तदापि मुक्ति प्रति तत्त्रदुपासनाया भक्तेवा तदनुकपाया एव कारणत्वमिति तत्कतुन्यायादेव तारतम्यक्रमादिसिद्धिरित किमनेन
विचारेणेति प्रकृतानुपयोगात्तदनुचिन्तनप्रयोजनस्याऽप्यनुपलब्धेश्च
तत्र वयमुदासीनाः॥

प्रकृतमनुसरामः ॥ अत्रैतत् सिद्धम् । श्लानमार्गीयाणां तद्दीस्याऽदृश्यत्वादिगुणकाक्षरोपासनं तत्कतुन्यायेन तादृशेऽश्वरे ब्रह्मेव
सन् ब्रह्माऽप्येतीतिश्रुत्युक्तो लयः । अश्लरस्य, तद्धाम परमं ममेति
धाक्योक्तभगवद्धामत्वश्लानपूर्वकं नित्यभगवल्लोकत्वेन भगवद्भिन्नस्वेन वृद्धराद्युक्तरीत्यापासने यथाधिकारं सालोक्यादिचतुष्ट्यप्राक्रिः। आदित्याद्युपासनानामङ्गोपासनात्वात् पञ्लाग्नुपासनाया अपि
तत्रेव प्रवेशस्योपादितत्वाद्चिरादिक्रमेण गत्याऽमानवेन पुरुषण भगवल्लोकप्राप्तिरेश्वयोदिभोगश्च । उपासनायां मर्याद्यभक्तिसाद्दिखे
तु वैकुष्ठादिलोकेषु भगवत्सवकत्वमधिकम् । तद्या रामानुज्ञभास्यांकरीत्या भगवदनुभवः। तत्रापि भक्तंश्कतत्वे तु भगवध्यरणं कीस्तुभादी वा प्रवेशन भगवत्सायुज्यम् । अनुप्रहविशेषेण पुष्टिभक्ती
तु, भक्त्या मामभिजानातीत्युक्तरीत्या स्वस्मिन् प्रवेश्य भूमावद्योक्तरीत्या पुनः प्रथमाविभोष्यभजनानन्दानुभावने, सोऽश्नुत इति श्रुत्युकरीतिकं भोगं कारयतीति॥ २२॥

पवं सर्वे शास्त्रं व्याख्याय स्वीयशिक्षार्थं संक्षेपेण तद्रथमुप-दिशन्ति । \* जानीतेत्यादि \* । \* तद्रन्यदिति \* तत् परमं तस्वम् । अन्यद् यावद्धर्मञ्जन्यम् ॥ १॥ नानामतध्वान्तविनाशनक्षमो
वेदान्तहृत्पद्मविकासने पदुः ॥
आविष्कृतोऽयं भुविभाष्यभास्करो
सुत्रा बुषा धावत नाऽन्यवर्त्मसु ॥ २ ॥
पुरन्दरमदोद्भवमचुरदृष्टिसम्पीडितस्वकीयवरगोकुलाऽवनपरायणो लीलया ॥
स्मिताऽमृतसुदृष्टिभिः परिपुपोष तान् यो गिर्रि
द्धार च स एव हि श्रुतिशिरस्सु संराजते ॥ ३ ॥
श्रीकृष्णकृपयैवाऽयं सिद्धान्तो हृदि भासते ॥
तेनाऽधिकं वरीवर्त्ति न वक्तव्यं हरेर्नृणाम् ॥ ४ ॥
भाष्यपुष्पाञ्जलिः श्रीमदाचार्यचरणाऽम्बुने ॥
निवेदितस्तेन तुष्टा भवन्तु मिय ते सदा ॥ ५ ॥

इति श्रीमद्वेदव्यासमतवर्त्तिश्रीवल्लभाचार्यावरिचते ब्रह्मसूत्राऽणुभाष्ये चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थःपादः ` समाप्तः॥ समाप्तश्चतुर्थोऽध्यायः॥४॥४॥

भाष्यविभावनार्थमुपदिशन्ति । \* नानेत्यादि \* ॥ २ ॥ अत्रोक्तस्य फलस्य भगवत्क्रपाधीनत्वाद्भगवतः कृपालुत्वं स्वीयरक्षकत्वेन स्फुटीकुर्वन्ति \* पुरन्दरेत्यादि \* । हिंहेतौ ॥ ३ ॥

भाष्यविभावनयाऽर्थस्फुरणंऽपि भगवत्कृपाया एव कारणत्वं न पाण्डित्यादेरित्याद्ययेनाहुः \* श्रीकृष्णत्यादि \*॥४॥

गुणापसंहारपादमारभ्य सार्द्धाच्यायस्य स्वयं करणात्तदाचा-येषु निवेदयन्तः समाप्ती मङ्गलं कर्त्तव्यमिति शिष्टाचारं च शिक्षयन्त आचार्याणां प्रसादमाशासते \* भाष्येत्यादि \* अर्थस्तु स्लोकानां स्फुट इति शुभम् ॥ ५॥

कींडन् श्रीबालकृष्णः परमकरुणया मन्मनः प्रेरियत्वा भाष्यार्थं योऽतिगृढं प्रकटितमकरोत् सम्प्रदाये निवृत्ते ॥ तं नित्याऽकुण्ठदाक्तिं वृतनिखिलनिजाऽज्ञानसंसारहारं न्मृत्वा स्मृत्वोपकारं प्रमुदितमुदितः स्वप्रभुं सन्नमामि ॥१॥ मायावादादिवादैव्यवहित्रमिव तं ब्रह्मवादं प्रकादय श्रीमत्कृष्णाञ्चया तद्वतिपथ उदिनो दैवजीवाऽवनार्थम् ॥ यैस्तान् श्रीकृष्णरूपान् प्रथितगुणगणान् श्रीमदाचार्यवर्यान् ध्यायं ध्यायं नमामि स्वहितमवहितस्तत्क्रपाद्यष्टिबृष्ट्या ॥ २ ॥ श्रीविद्वलेशाङ्घिसरोजयुग्मं नमामि येर्दासजनाऽवनाय ॥ पुष्टिप्रकारः श्रुतिगुढ आविष्क्रते। निरस्ते।न्मद्मायिवादः ॥३॥ श्रीविष्ठलेशपादाब्जप्रसादवरलाभतः॥ प्रकाशमणुभाष्यस्य वितन्वन् पुरुषोत्तमः ॥ ४ ॥ तदीयचरणद्वन्द्वे निवेद्य कुसुमाञ्जलिम् ॥ तदीयदास्यलाभाय प्रसादमभिवाञ्छति ॥ ५ ॥ यदत्र सदसद्वापि जीववुद्ध्या मयादितम्॥ तत् क्षमन्त्वपराधं मे कृपया दीनवत्सलाः ॥ ६ ॥ प्रलयजलद**ब्**ष्टेगीवजस्यावनाय स्वमृदुकरनखाग्रन्यस्तगोवर्द्धनाद्रिः॥ वदनविधुमयूर्वेनैत्रतापं निजाना-मपनयतु हृदीशः स्थापयन् पादपद्मम् ॥ ७ ॥ इति श्रीमहल्लभाचार्यचरणनखचन्द्रानिरम्तहृदयध्वान्त्रस्य श्रीपीताम्बरात्मजस्य पुरुषोत्तमस्य कृती भाष्यप्रकाशे चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥४॥४॥ समाप्तोऽयमध्यायः।

सम्पूर्णश्चाऽयं भाष्यप्रकादाः॥

## BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT COLLEGE,

UNDER THE SUPERINTENDENCE OF

R T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, Ps. D.

Nos. 99, 100, 103, 107, 110, 114, 117, 118, 119, 120, 124, 125, 127, 128 & 129.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् ।

गोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविरचितभाष्य-मकाशाख्यव्याख्यासमनम् ।

श्रीमदाचार्यश्रीवलमाधीश्वरशुद्धाद्वेनसंप्रदार्यावतुषा रक्षगापालमद्देन संशोधितम् ।

### ANU BHÂSAYA,

On Brahmasûtra by Ŝrî Vallabhâchârya, With the Commentary called Bhâshya Prakâsa, By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj. Edited by Ratna Gopâl Bhatta.

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co., AND SOLD BY H. D. GUPTA,
Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidyà Vilàs Press, Benares.

1907.

### श्रीकृष्णाय नमः ।

अयेतत् किल श्रीवल्लभाचायेविरचितं ब्रह्मसूत्राणुभाष्यं गो-स्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजांवरचितप्रकाशास्यव्यास्याहते स-मुद्रच प्रकाशितं वरीवर्ति । तत्र श्रीवल्लभाचार्याः पूवपुरुषपगम्परातः स्वयञ्च बहुसोमयाजिनस्तैलङ्गवेल्लनाटीक्वातीय-खम्भंपाटीवार-इत्यु-पनामवतः श्रीलक्ष्मणभट्टदीक्षितस्य सूनुतया, पञ्चात्रशद्धिकपञ्चद्-शशततमे १५३५ विक्रमार्कवत्सरे पूर्णिमान्तगणनया माधवक्रणोका-द्रयाम् आविभृताः ।

श्रीपुरुषोत्तमचरणास्तु श्रीवल्लभाचार्यात्मजगोस्वामिश्रीश्री-विष्ठलनाथदीक्षितसूनुषु तार्तीयीकश्रीबालकृष्णजीतः पुरुषगणनया पञ्चमी संख्यां भूषयन्तः प्रोद्भृताः ।

तत्र श्रीवल्लभाचार्यशुद्धाद्वैतसम्प्रदायस्य मूलभूतोऽयं भाष्य-ग्रन्थः । स च शुद्धलिखितपुस्तकतः संशोध्य संमुद्धितः ।

भाष्यप्रकाशस्तु अत्यन्तं दुर्लभः। स च श्रीवल्लभाचार्यकुल-कमलिद्वाकर—श्रीश्रीमुकुन्दराय—श्रीगोपाललालप्रभुसेवाप्रवीण-श्रीमत्प्रभुचरणगोस्वामिश्रीविष्ठलनाथदीश्चिततनूजनुः-श्रीमहाराज-गोस्वामि-श्रीयदुनाथजीवंशावतंस-पष्ठगृहतिल्लाकतकाशीवास्तव्य-गोस्वामिश्रीगिरिधरजीमहाराजैः श्रीरामकृष्णभट्टाय वितीर्णं शस्तं पुस्तकं समवलम्य प्रकाशितः।

अत्र संमुद्रणे निरुक्तपुस्तकाधारेण लेखितं सकलप्राचीन-दुर्लभग्रन्थसम्पादनशील- श्रीयुतगोविन्ददासमहाशयसकाशादपरं प्रकाशपुस्तकमानीय संमेलनाय मित्रकटे स्थापितवतो नानाविध-दर्शनप्रकाशनपरायणश्रीयुतहरिदासगुप्ताभिधमहाशयस्य प्रोत्साह-नेन यथामित संशोधितवानिस्म प्रन्थरत्नह्रयम् । तत्र मन्त्रमादा-ज्ञातानां स्खलितानां क्षमापने सन्तो मया प्रार्थनीया एवेत्यल विस्तरतः॥

> सत्पश्चपातिना इंसा नृनं नालीकवलुभाः॥ गुणं गृह्हीत, मा दोपं नीरश्चीरविवेकिनः॥१॥

> > रत्नगोपालभट्टः ।

## बनारससंस्कृतसीरीजनाम्नी वाराणसेयसंस्कृतपुस्तकावसी।

इयं पुस्तकावली खण्डशो मुद्रिता भवति । अस्यां संस्कृतभाषानिवदा वहवः प्राचीना दुलभा उत्तमोत्तमाः केचिदङ्गलभाषानुवादसहिताश्च प्रन्था मुद्रिता भवन्ति । तांश्च प्रन्थान् काशिकराजकीयसंस्कृतपाठशालीयपण्डिता अन्ये ऽपि विद्वांसः शोधयन्ति । यैप्रीहकमहाग्रयेरियं पुस्तकावली नियमेनाविच्छेदेन संप्राह्या तैस्तदेकेकस्य खण्डस्य ॥ मृत्यं प्रापणव्ययश्च = देयः । अन्येमेहाशयेर्यैः कानिचित् खण्डानि संप्राह्याणि तैश्च प्रत्येकं खण्डानां
१ मृत्यं प्रापणव्ययश्च = देय इति ॥

### तत्र मुद्रिता ग्रन्थाः।

| सिद्धान्ततत्त्वविवेकः खण्डानि ५                             | G. | . 0 |
|-------------------------------------------------------------|----|-----|
| भर्थसङ्ग्रह अंग्रेजीभाषानुषादसहितः                          | १  | ٠   |
| तन्त्रवार्त्तिकम् खण्डानि १३                                | १३ | 0   |
| कात्यायनमहार्षेप्रणीतं शुक्रयज्ञःप्रातिशाख्यम् सभाष्यं स० ६ | Ę  | 0   |
| सांख्यकारिका चन्द्रिकाटीकागीडपादभाष्यसहिता                  | 8  | 0   |
| षाक्यपदीयम् खण्डानि ५ (प्रथमभागः प्रथमद्वितीयकाण्डे         | -  |     |
| पुण्यराजटीकासहित खण्ड ३। द्वितीयभागः तृतीयाका-              |    |     |
| ण्डम् हेलाराजटीकासहित खण्ड २)                               | Ç  | 0   |
| रसगङ्गाधरः खण्डानि ९                                        | ९  | 0   |
| परिभाषावृत्तिः खण्डे २                                      | ર  | ٥   |
| वैशेषिकदर्शनं किरणावलीटीकासंविलतप्रशस्तपादप्रणीत-           |    |     |
| भाष्यसद्भितम् खण्डं २                                       | २  | ٥   |
| शिक्षासङ्ग्रहः खण्डानि ५                                    | 4  | 0   |
| नेष्क्रम्यसिद्धिः खण्डानि ४                                 | 8  | 0   |
| महर्षिकात्यायनप्रणीतं शुक्रयज्ञस्सर्योनुकमस्त्रमः समाध्यम   | 3  | •   |
| ऋग्वेदीयशौनकप्रातिशाख्यं समाध्यम् खण्डानि ४                 | 8  | ٥   |
| (बृहत्) वैयाकरणभूषणम् पदार्थदीपिकासाहितम् खण्डानि ध         | ક  | 0   |
| विवरणोपन्यासः सटीकवाक्यसुधासहितः खण्डे २                    | ર  | 0   |
| तस्वदीपनम् (पञ्चपादिकाविवरणस्य व्याख्यानम् ) स०८            | -  | ٥   |
| वेदान्तदीपः (श्रीभगवद्रामानुजाचार्यविरचितः) खण्डानि ३       | 3  | ٥   |
| दुएरीका खण्डानि ४                                           | 8  | ٥   |
| 2 Carm ar all a -                                           | _  |     |

पातज्ञलदशनम्।भीरामानंन्दयतिकृतमणिप्रमाऽऽव्यवक्ति स्ट० १ व्याकरणमिताक्षरा । श्रीमद्रजंभद्दप्रणीता संवद्यानि रसमें औरी । व्यक्कषांथकी मुद्या प्रकाशेन च सहिता ख० ३ ३ भवधिकारः व्यास्यासहितः श्रीमद्व्ययहीक्षितकृत उपक्रमप-राकमसहितः खगडे २ बोधसारो नरहरिकृतः तिष्छप्यदिवाकरकृतटीकया स० स० १० ब्रह्मसूत्रदीपिका भीमच्छङ्करानन्दभगविद्वरचिता खण्डे २ दैवहकामधेतुः मधीत् प्राचीनउयीतिवयन्यः सर्हानि ३ श्रीमर्णभाष्यम् । श्रीश्रीवल्लभाचार्यविरचितम् । हाराजीवरचितभाष्यप्रकाशाख्य-गोस्वामिश्रीपुरुषोत्ता ब्याच्या समेतम तस्वदोखरः । श्रीक्रिकाचार्यप्रणीतः । तथा-तस्वत्रयचुलुकः संप्रदः । कुमारके कि चार्यश्रीमद्वरदगुरुविरचितः । श्रीभाष्यमाति का भारतामाः जाचार्यविशिष्टाद्वैतसिद्धान्तप्र-तिपादनपरस्

> व्रजभूत्रगा दास भौर कम्पनी भारतीयीक के उत्तर नई सड़क बनारस

